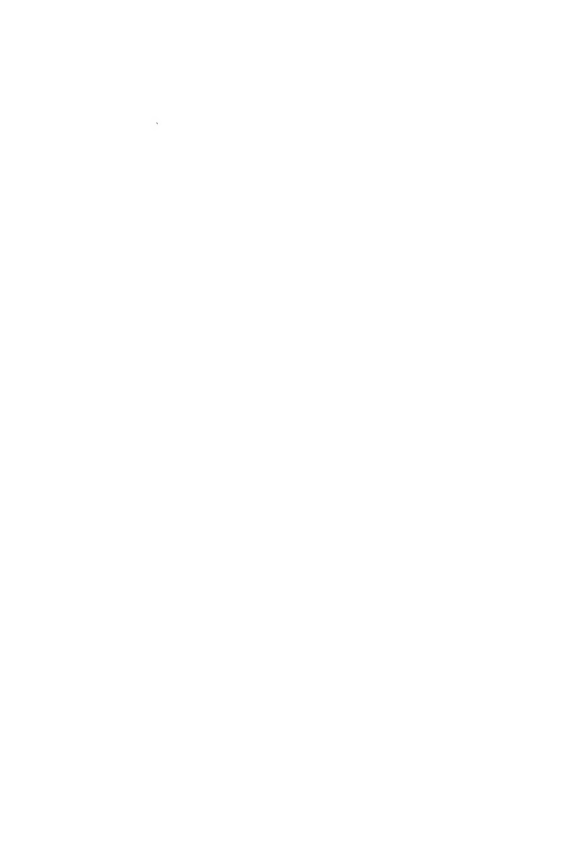
| ŧ      | गीर           | सेवा  | म   | न्दि र |    |
|--------|---------------|-------|-----|--------|----|
|        |               | दिल्ल | ft  | •      |    |
|        |               | *'    |     |        |    |
|        |               | 3.    | 3 ( | 2      |    |
| क्रम स | ं <b>ख्या</b> | 232   |     | CA     | IA |
| काल :  | नं ० 🖳        |       |     |        |    |
| वण्ड~  |               |       |     |        |    |



# NEELAKESI

# THE ORIGINAL TEXT AND THE COMMENTARY OF SAMAYA-DIVAKARA-VAMANA-MUNI.

#### EDITED AND PUBLISHED

BY

PROF. A. CHAKRAVARTI, M.A., I.E.S.

Principal, Government College, Kumbakonam-

3362

Copyright
All Rights Beserved.

# DEDICATED TO MY MOTHER.

#### PREFACE.

The work that is now offered to the public is a well-known Tamil Classic. Why I have undertaken to edit this, instead of leaving it to more competent Tamil scholars, is due to two facts. One, scholars who have had the manuscript with them for several decades have not made up their minds to publish the work for some reason or other; and secondly the knowledge that there were only three or four manuscripts extant, naturally implied that if these few manuscripts were lost or destroyed, the work itself would be lost to the world like the celebrated classics, Kundalakési and Valayapathi. Hence I have ventured to publish this work so that it might be available to the Tamil public. The original as well as the commentary are of such literary merit that the Tamil public would gladly welcome this work. It is mainly intended to expound the doctrine of Ahimsa, in all its aspects and from the same point of view it critically examines other systems of Indian Thought. It is hoped that this work will be of great use in Modern India in as much as it emphasises the doctrine of Nonviolence in general and its corollary in special that the social organisation is to be based upon character and merit and not upon birth. Such an appeal to Modern India is certainly of great importance to leaders of thought in their attempt to reorganise the Indian Society and rebuild the Indian Nation.

vi PREFACE

I am greatly indebted to the following persons for lending their manuscripts to me which were of great use in bringing out this present edition.

- His Holiness Sri Lakshmisena Bhattaraka Bhattacharya Swamigal of Mel-Chittamur, Jain Mutt.
- 2. Mr. Samantabhadra Nainar of Perumandur.
- 3. Dakshinatya Kalanidhi Maha Mahopadhyaya Dr. V. Swaminatha Iyer of Madras.
- 4. Mr. C. S. Mallinath, Editor, Jain Gazette, Madras.

The manuscripts 3 and 4 were probably copies made from the other two and hence it must be confessed that only two independent manuscripts were available for consultation. Hence it must be admitted that the present edition is not quite satisfactory. Probably it contains number of mistakes and imperfections which could not be rectified as there were no other manuscripts available. No one is more conscious of these mistakes and imperfections than the editor himself. great defect which deserves to be mentioned specially is the absence of eight stanzas (22 to 29) in the Chapter on Since these stanzas are absent in all the Veda Vada. available manuscripts, the present edition does not contain them with their corresponding commentaries. editor will feel highly grateful, if any scholar would be good enough to furnish the omitted stanzas.

I have to thank Dr. V. Swaminatha Iyer, Pandit R. Raghava Iyengar and Mr. S. Vaiyapuri Pillai, Editor, Tamil Lexicon for the valuable suggestions they have given me in editing this work. I very much regret to

PREFACE VII

record the death of Pandit Arumuham Servai who was very helpful to me in preparing the manuscript for the press.

In order to make the contents of the work available to a wider public the Introduction to the work is written in English containing the general purport of the Tamil work. In this connection, I must thank Mr. C. S. Mallinath for getting the manuscript of the Introduction through the press. An index is added to the book and it contains as far as possible all the difficult words and intricate doctrines explained in short. It is not claimed to be exhaustive and such an exhaustive index is not necessary in as much as the original commentary contains all the necessary information.

### CONTENTS.

#### INTRODUCTION.

#### SECTION I.

|                      |       |       |       |        | PA    | GES. |
|----------------------|-------|-------|-------|--------|-------|------|
| THE EXACT TITLE OF 1 | rHIS  | воок  |       | •••    |       | 1    |
| THE AUTHOR           | • • • |       | • • • | ***    | •••   | 5    |
| THE COMMENTATOR OF   | NEE   | ELAKE | SI    | * * *  | •••   | 11   |
| THE NAME NEELAKESI   |       |       |       | •••    | •••   | 11   |
| NEELAKESI-THE BOOK   |       |       | • • • | •••    |       | 20   |
| S                    | ECT   | TON   | H.    |        |       |      |
| BODHISATVA           |       |       |       |        |       | 37   |
| THE TEN PARAMITHAS   |       |       |       | •••    |       | 39   |
| SARIPUTTA AND MOGGA  | LANA  |       |       | ***    | •••   | 47   |
| DHARMA PREACHED BY   | BUD   | DHA   | • • • | •••    |       | 53   |
| THE DOCTRINE OF DEP  | ENDI  | ENT O | RIGI  | NATION |       | 56   |
| NAME AND FORM        |       |       |       | * * *  |       | 59   |
| THE DOCTRINE OF PANO | CHA   | SKANI | DAS   | • • •  | • • • | 61   |
| THUTHANGAS           |       |       | • • • | * * *  | • • • | 64   |
| THE EIGHTFOLD PATH   |       |       | •••   | •      |       | 69   |
| THE DOCTRINE OF NIR  | VANA  |       |       | ***    | • • • | 70   |
| THE STORY OF KUNDAL  | AKES  | 13    | •••   | ••     | - •   | 75   |
| SI                   | ECTI  | ON I  | H.    |        |       |      |
| VATTAKA JATAKA       |       |       | •••   | •••    | * . • | 85   |
| MATSYA JATAKA        | ••    |       |       | ***    |       | 86   |
| SASA JATAKA          |       |       |       | ***    |       | 87   |

X CONTENTS

| MAHAKAPI JATA | KA             |       | •••   | • • • | 88  |
|---------------|----------------|-------|-------|-------|-----|
| SIBI JATAKA   | ***            |       | •••   |       | 90  |
| SANKAPALA JAT | 'AKA           | ***   | •••   |       | 92  |
| VYAGRI JATAKA | •••            |       | •••   |       | 94  |
| MAITRIBALA JA | TAKA .         | •••   | •••   |       | 100 |
| VISWANTARA JA | ATAKA          | •     | • • • |       | 116 |
| THE BUDDHIST  | SCRIPTURE      | •••   | •••   |       | 127 |
| AHIMSA AND BI | UDDHISM        |       | • • • |       | 128 |
|               | SECTION        | IV.   |       |       |     |
| CHAPTER 1.    | DHARMA URAI    | ••    |       |       | 136 |
| ,. 11.        | KUNDALAKESI V  | 'ADA  |       | .,,   | 141 |
| 111.          | ARKACHANDRA    | VADA  | • •   | • • • | 146 |
| ,. IV.        | MOKKALAVADA    |       |       | • • • | 150 |
| ,, ν.         | BUDDHA VADA    | 4 *   | * * * | •••   | 194 |
| ,, Vt.        | AJIVAKA VADA   | * * * |       |       | 231 |
| " vii.        | SANKHYA VADA   |       | •••   |       | 262 |
| " viii.       | VAISESHIKA VAI | A     | * * * | ,     | 282 |
| IX.           | VEDA VADA      |       | • • • |       | 306 |
| ,, x.         | BHUTA VADA     | • • • |       |       | 320 |
| BIBLIOGRAPHY  | ***            |       | * * * |       | i   |

## அட்டவணே.

| • ••  | • • • • | ****      | 1909 |
|-------|---------|-----------|------|
| ****  | ••••    | ••••      | 1    |
|       | ****    | ••••      | 15   |
| ****  | ****    | ••••      | 16   |
| ••••  | 1000    | ••••      | 17   |
|       | ****    | ****      | 57   |
| ****  | ****    | ****      | 87   |
| ****  | ****    | ****      | 98   |
|       | ***     | ••••      | 197  |
| ****  | ••••    | ****      | 274  |
| ***   | ••••    | ***       | 296  |
| • • • |         | ****      | 314  |
| 444.  | ** *    | ••••      | 336  |
| ••••  | ***     | ****      | 354  |
|       | 4 6 8 4 | ****      | 369  |
| €     | ****    | ••••      | 446  |
|       | ப்பும்  | • • • • • | 453  |
|       |         |           |      |

### NEELAKESI.

#### SECTION I.

THE book that is now placed before the public is a matter of heated controversy among the The Exact Title Tamil scholars as to its exact title. of this Book. This controversy is unfortunately due to the occurrence of a certain word in the closing sentence of each section. At the close of every chapter there occurs the Tamil word " Soil." All the manuscripts available to me contain the same word. The term " Arig" in Tamil means summary or compendium. On account of this significance of the word, which is uniformly used at the close of every chapter, some Tamil scholars have formed the opinion that the present work is a sort of summary of a larger work now completely lost to the world. But this suggestion probably is not quite accurate. The work Neelakesi does not present the appearance of being a summary from a work. It possesses completeness and unity, characteristic of any original composition. Hence, the suggestion that it is but a summary of a larger work is to be rejected. It will not be quite accurate to tack on this word " Frio " in the title of the work and make it Neelakesi @si@. Some eminent scholars belonging to the opposite camp naturally reject this title for the work, and suggest as an alternative, the word " தெருட்டு" which means enlightenment or dispelling ignorance. This is an ingenious and extremely plausible suggestion.

The term " Oscars in the text in very many places. Neelakesi's ignorance was dispelled when she met the Jaina yogi Munichandra and when she was instructed by the master to go about the land propounding Jina dharma and dispelling erroneous knowledge. In all such contexts, the term "Osmilo" is used in the text; and probably the term " @ som i B" may be accepted as preferable to the rival term " @sico." But when the first sheets were sent to the press in order to steer clear of the controversial matter, the title of the work was left simply as Neelakesi, without either of the qualifying words " திசட்டு" or " தெருட்டு." What was done as a matter of avoiding controversial matter turns out to be not only the safe course but also the only correct one. Wherever a reference is made to this work in Tamil literature, the work is always mentioned by the single word 'Neelakesi' without any qualifying attribute. Even in the two commendatory stanzas added on to the end of this work relating to the commentary, the work is referred to as mere Neelakesi. In the Tamil treatise on prosody named Yapparungala Vritti, this work is referred to in two places. Speaking about books on philosophical controversy we find the following passage in page 540 of Bavanandam's edition. " தருக்கமாவன :—எகாக் தவா தமும் அரேகார்தவாதமும் என்பன. அவை, குண்டலம், கிலம், பிங்க ளம், அஞ்சனம், தத்வதரிசனம், காஸ்க்கசி முதலிய செய்யுட் களுள்ளும், ஸாக்கிய முதலிய ஆறு தரிரனங்களுள்ளும் காண்க.

In another place in the same, on page 487 " செர்தா மணி, சூளாமணி, குண்டலிக்கி, நீலிக்கி, அமிருதபதி என்ப வற்றின் முதற்பாட்டு வண்ணத்தான் வருவன etc.

From these two quotations it is clear that the author of Yapparungala Vritti knew the work only by the

name Neelakesi, and that scholars about his time knew only this title. Further, the very fact that it is mentioned in association with a number of other works whose names end with "Kesi" such as Kundalakesi, Pingalakesi, Kâlakesi, Anjanakesi etc., makes it quite clear that this work also has been known among the scholars, only as Neelakesi. This is further strengthened by the fact that Neelakesi was intended by its author as a refutation of the Buddhist work Kundalakesi. Hence he coined a title Neelakesi after the model of the work which was controverted by him. Again in the commentary on the work on Saiva philosophy, called Sivagnana Siddhi, Gnanaprakasa one of the commentators, quotes copious extracts from Neelakesi both from the commentary as well as the text. He always closes the quotations in these words-Thus says Neelakesi, Thus is found in Neelakesi-and so on. From all these quotations it is quite clear that the work has been known in the literary world only as Neelakesi and the occurrence of the word "Aria" in the manuscript must be explained by some other reason. The title of the work must be the single word Neelakesi to be in conformity with the other names with the similar termination Kesi.

Having dragged the title away from the field of controversy, we need not trouble ourselves as to the explanation how the word "Frio" crept into the closing sentence of each chapter. It must entirely be a matter of conjecture trying to account for its occurrence. The commentary is generally known as Samaya Divâkara which phrase means "the sun that dispels the darkness in religion." May we not conjecture that the new word added on to the closing sentence probably refers to the

commentary Samaya Divâkara? Whether the commentator himself introduced this word or some later disciple of his, it is not possible for us to decide at this moment. If it is agreed that the new term is introduced with reference to the commentary, then we may find justification for both the words. The word " @ #(15) " will directly bring out the significance of the phrase Samaya Divâkara. But, except in one case, in all the other places, the term that is used is not " O, so(1) is but " Brio." Can we find any justification for adopting the word " Socia" in preference to " Social " by the scholars who prepared the manuscript? I think it is possible to justify even this word and it need not be discarded as the error of the scribe, perpetuated in literature. At the time of the commentator, there must have been a number of works of a similar type, devoted to the examination and criticism of several metaphysical systems, such as Sarvadarsana Sangraha by Sâyana Madhava, Shad Darsana Samuchchaya by Haribadra Suri, and Sarva Siddhanta Sangraha by Sankaracharva. All these works are devoted to the examination of the different darsanas and establishing one system as the siddhanta of the author. Most probably, a similar attitude was taken by the early scholars, even with regard to Neelakesi. It is exactly of the same type as the above mentioned philosophical works. Various rival darsanas are examined and criticised and the darsana accepted by the author is established as the siddhanta. Most probably, some disciple of the commentator added on this word " Socia" with this significance of Sangraha or Samuchchaya. If the term "தாட்டு" is taken to signify sangraha or samuchchaya as used by Sanskrit

writers there is every justification for retaining the word as it is without any alteration, as suggested by some Tamil scholars. Anyhow, here the term is retained as it is found in the closing sentence of each chapter in the manuscripts. As to its exact significance and the cause of its occurrence in the manuscripts it may be left to the Tamil scholars to decide. It is enough to state that the publication before us strictly follows the manuscript.

WE know practically nothing of the author of Neelakesi. There is no mention of his! name or place or time in the text. The The Author. commentator is also perfectly silent in Probably about his time the author's identity was completely forgotten. Under these circumstances we have to depend entirely on mere conjecture. There is not even enough circumstantial evidence leading us to a safe conclusion. The only thing that we can be certain of is that the author of Neelakesi must belong to a later period than the composition of the great grammatical work "Tholkappiam" and the two ethical works "Naladiyar" and "Kural." The commentator says that "Kural" is his scripture. There is reason to believe that these three were written by Jaina Teachers. The other Jaina works were not in existence. These three works are quoted by the author of "Neelakesi." Hence it follows that he must be acquainted with these works and hence he must be of a later period. Tamil scholars are not quite unanimous about the date of these works. The work on grammar 'Tholkappiam" is certainly the oldest of the three-Chronologically probably Nâladiyâr comes next and then Kural. If we accept the general theory that the

stanzas included in Nâladiyâr were composed by the several Jaina ascetics who migrated to the South under the leadership of Bhadrabahu on account of a severe famine in the North, then we are bound to assign Nâladiyâr to the 3rd century B.C. about the time of Chandra Gupta Maurya. For Chandra Gupta Maurya was a disciple of Bhadrabahu and he was one of the congregation that migrated. If the Jaina tradition about Kural is recognised to be valid, then we have to accept its age to be the first half of the first century A.D. Elacharya is supposed to be the author of Kural. Elâchârya is another name of Sri Kunda-Kundâchârya who lived partly in the first century B.C. and partly in the first century A.D. Apart from the Jaina tradition even from the study of the extant Tamil classics, we are bound to assign Kural somewhere about the first century A.D. Hence we can safely assert that the author of Neelakesi must have lived after the composition of Kural. Thus the first century A.D. forms the upper limit of the age of Neelakesi. What about the lower limit? Here we have to depend upon purely negative evidence. Evidently the author is not acquainted with the later Vedanta schools of Sankara, Râmânuja, and Madhwa. Only the earlier 'schools are mentioned and criticised in the work. The several schools of Indian thought mentioned in Sarvadarsana Sangraha and works of similar type are not alluded to at all in Neelakesi. Probably they were not in existence to be moted by the author of Neclakesi. The important school of Ajivakâs, whose system is elaborately treated in a separate chapter devoted to them was not known to the later writers. The singers of Thevaram hymns mention the Buddhists and the Jainas constantly as their opponents. Evidently they were not aware of the school of Ajivakas; for, there is no mention at all about them. But at the time of the composition of Neelakesi the Ajivaka school must have been a prominent one. For the author takes up the examination of that school immediately after Buddhism. We know from ancient records, especially from Buddhist literature, that the Ajivakas belonged to one of the rival schools of thought, and lived side by side with the Buddhists and the Jains even during the life time of Gautama Buddha and Mahavira. This school of Ajivakas is also mentioned in Asoka's inscriptions. This school of Ajivakas was flourishing in the South side by side with Jainism and Buddhism; this is quite evident from the importance given to that in Neelakesi. This sect must have continued its existence even in the time of the composition of Manimegala; because that school with its philosophy is referred to in the chapter which reviews the various philosophical systems. system which was so prominent in the South and which competed with Jainism and Buddhism in the race for ntellectual contests was completely forgotten about the time of the Thevara hymns. Sambandar and Appar-the two earlier and prominent Theyara singers-do not show my evidence of their acquaintance with the Ajivaka school. The author of Neelakesi locates the Ajivaka teacher and his congregation in a suburban village called Samadhandam-somewhere near Kukutanagar which is another name for Worayur—a town in Trichinopoly which was famous as the capital of a kingdom in the early centuries of the Christian era. That a prominent school of thought which had its centre of activity in the

very heart of the Tamil land should not have been known to the Saiva revivalists of the Thevaram period could be explained only by the supposition that the system was completely forgotten, without leaving any trace at least a couple of centuries prior to the Saivite reformation. Probably this school of Ajivakas continued its existence in the north long after its disappearance in the South. In Harshacharitra of Bana there is a reference to the several religious schools at that time. King Harsha, when he goes out in search of his sister, enters into a forest Asrama of Divâkaramitra, where he meets the several congregations belonging to the several religious orders, such as, the Bauddhas, the Jainas, the Bhagavathars, the Vedantins, etc. In this group he finds the Maskarins. Maskari was the founder of the Ajivaka school and the followers of Maskari are the people referred to in Harshacharitra. In fact the Maskarins are mentioned first in the enumeration of the various religious schools. This proves clearly that the Maskarin school or Ajivakâ sect was a living faith about the time of Sri Harsha in the early part of the 7th century A.D. From these facts we have to conclude that in the South the Ajivakâs were flourishing only in the early centuries of the Christian Era and disappeared afterwards. This will put the lower limit for the composition of Neclakesi somewhere about the 5th century A.D.

In this connection we have to notice a reference to Ajivakâs contained in Sivagnâna Siddhiâr. This work on Saiva philosophy is much later than the Thevara hymns. Here is a chapter devoted to Ajivakâs in the section called Parapakshavâda. This fact will apparently be in conflict with our above conclusion, that

the Thevaram singers were not acquainted with the Ajivakas; for the latter must have been extinct long before the composition of the Thevaram hymns. mention of the Ajivakas need not disturb our conclusion. Both the text and the commentaries on the Parapaksha of Sivgnana Siddhiar clearly exhibit the fact that the knowledge of Ajivaka was based on mere hearsay, and was certainly inaccurate. They are quite right as far as their general classification goes. Both the Ajivakas and the Nirgrantha Jainas were ascetics who discarded their clothes. Hence both are referred to by the common appellation Amanas; but when the author of Sivagnana Siddhiâr proceeds to examine the systems, he creates evidently the impression that these two are subsects of the same school. The commentators also make the mistake of assuming that the Ajiyaka sect is identical with that school of Jainas who did not discard clothes. There are only two sects of Jainas known to history-Digambaras and Swêtâmbaras. The Digambaras are generally referred to as the Nirgranthas throughout the Tamil literature. The author of Sivagnana Siddhiar and its commentators rightly use the word Nigandavâdi when they refer to the Digambaras. But they identify Ajivakâs with the Swêtâmbaras as they refer to them as the sect of the Jaina ascetics, who wear clothes. indentification is entirely erroncous. Gnanaprakasa clearly points out that the Ajivaka sect is different from the Nirgrantha sect. He even quotes Neelakesi and says that the Ajivakâs are Ekantavâdis whereas the Nirgranthas are un-ekantavâdis. This philosophical distinction is fundamental in as much as the term Ekantavâdi is used by the Jaina thinkers to denote all the rivals.

Though Gnânaprakâsa is thus correctly informed as to the difference between the Ajivakâs and Nirgranthâs, he too succombs to the mistake of maintaining that the former belonged to a sect of the Jaina ascetics who did not discard their clothes. From these facts it is quite clear that the knowledge of the Ajivakâs exhibited in the philosophical work of Sivagnâna Siddhiâr and the commentaries is not quite accurate and is probably based upon pure book knowledge and that too imperfect. Hence our reasoning as to the date of Neelakesi based upon the disappearance of the Ajivakâs remains unaffected.

There is one other point worth mentioning. In the 5th stanza in Neelakesi, the author refers to the fact that he had the benefit of learning the doctrines from Thevar which doctrines he accepted as Pramanikam-correct. It is a pertinent question to consider who this Theyar is, who figures as the Teacher of our author. It is almost an accepted tradition in Tamil literature that the term Theyar without any qualification always refers to the author of Tirukkural. If the reference in the 5th stanza is accepted to be a reference to the author of Kural. then it may be inferred that the anthor of Neelakesi was a direct student of the author of Kural, from whom he learnt the several philosophical systems included in this work. It would also follow that the author of Neelakesi was a convert to Jainism and that he learnt the fundamentals of Jaina philosophy from his Guru—the Theyar -the author of Kural. This inference we are constrained to have from the information given in the 3rd stanza of Neelakesi where the author confesses that his story is not based upon accepted religious Agamas of old.

If the conjecture that the term Thevar in the 5th

stanza has a reference to the author of Kural then we have to assign Neelakesi and its author to the 1st century A. I). We have to frankly admit that the whole thing is based upon conjecture, and hence we cannot afford to dogmatically assert anything about the age of the author of Neelakesi.

We are on a surer ground when we begin to talk about the commentator of Neelakesi, The commentawho is referred to in the laudatory tor of Neelakesi. verses as Samayadivâkara-vâmanamuni. In the introduction to Merumandarapuranam, author of Merumandara is identified with Vâmanâchârya-the commentator of Neelakesi. Since Tamil scholars have accepted this identification to be correct, it is enough here to mention only the relevant facts. This Vâmanâchârya had also another name Malli-sena-Chârya. His disciple was one Pushpasênâchârya. Irugappa, the commander-in-chief of Bukkaraya, had as his Guru this Pushpasênamuni. According to Dr. Hultzsch, this Irugappa and his father Chaichappa were ministers under Harihara, the King of Vijianagar. On epigraphical evidence these are assigned to the 14th century A. D. The complimentary epithet Ubayabhâshâ Kavi Chakravarti is fully justified by the scholarship and elegance of style exhibited by the beautiful and the sublime manipravala commentary to Neclakesi, which we owe to this Samayadivâkara Vâmanamuni. The commentory is known as Samayadivâkara Vritti.

The title of the work Neelakesi according to the author is borrowed from the Kâli-Neelakesi of Pazhayanur. This village

Pazhayanur is referred to as Thenpazhayanur. It no doubt refers to that Pazhayanur adjacent to Tiruvalangâdu of Thevaram fame. All the Thevara singers have referred to this Pazhayanur in their hymns relating to Thiruvâlangâdu-a village in the North Arcot District. That this Pazhayanur in the outskirts of Thiruvâlangâdu had a famous Kâli temple is evident from the book called Tiruvâlangâdu Sthalamâhâtmyam. According to this work the Kâli of Pazhayanur sorrounded by her large army of smaller devatas was a terror all round since she created a havor among and animals in the sorrounding area. Even the gods found it intolerable. They all appealed to Vishnu for protection; but Vishnu told the Devas that they must go to Siva for help. For, this Kâli of Pazhayanur had the favour and patronage of Pârvati, Siva's wife. According to Vishnu's advice, they all went to Siva and appealed to him to protect them from the intolerable cruelty of Kâli. Siya instead of waging an open war against Kâli decided upon a stratagem to vanquish her. He challenged her to a contest of dancing to which she readily consented. In the presence of Devas who acted as umpires, the dancing contest was begun. In the beginning Kali showed herself to be quite equal to Siva and sometimes even excelled Him and the umpires were not in a position to decide in favour of Siva. Finally, Siva had recourse to the Chanda dance. In this dance the dancer had to lift up his leg and whirl round. Kâli being a female Goddess could not follow Siva in this chanda dance by lifting up her leg in the presence of Devas. Hence she had to admit her defeat and recognise Siva as the victor of the dance—Natarâja. The author of this Sthalamâhâtmya in his introduction calls this Kâli as Neeli. From this it is clear that the Kâli of Pazhayanur was also known by the name Neeli.

There is also a reference to Pazhayanur Neeli in Gnâna Sambandâ's Thevara. This story of Neeli of Pazhayanur is also referred to by Sekkizhar in his Purana. The story is as follows:—

There was a Brahmin living with his wife happily for sometime. Then he fell into the snare of a prostitute. He lived with the latter and lost practically all his property. The deserted wife went and lived with her parents. The Brahmin having lost all his wealth wanted to get hold of the jewels belonging to his wife. Therefore he went to his wife and coaxed her to accompany him to his village to live with him in peace. But on the way he forcibly took all her jewels and pushed her with her child into a well where she was drowned. In the next birth this Brahmin was born as a Vysva and amassed great wealth as a merchant. He had an advice from a great sage that he should avoid going north in connection with his commercial transactions. For, there was a Fate dogging his footsteps—that was the result of the past. The sage gave a sword which would protect the merchant from any calamity. In the course of his commercial tour this merchant had to go to Pazhavanur one day. This Pazhavanur was the haunt of the pisâcha Neeli which was the form taken by his wife in his pre-birth and who was murdered by him. This Neeli in the form of a woman with her child appeared before the Assembly of the 70 Velâlâs who constituted the Court of Justice. There she appealed to them

thus: - "Oh! Noblemen, this merchant is my husband. This child is born to him. He has discarded me, has been living with prostitutes ever since. Pray restore him to me." Then they questioned the merchant. denied everything. He suspected that this woman was the assumed form of an evil spirit and it had been scheming to kill him. The members constituting the Court of Justice had also suspected the motive of the woman; but she narrated in detail the whole family history of the merchant and cried piteously for restitution. Hence the Court consoled her and assured the merchant that if anything happened to his life, they would be responsible for the calamity. When he was assured of his life, he consented to take back Necli. Neeli and the merchant had their lodgings separately in a house. Neeli perceiving the magic sword with the merchant, complained to the noblemen of the place that he would murder her. Hence he was asked to deposit the sword with them. The moment the sword was taken away from him, he lost the majic protection given to him by the sage. Neeli had free access and the result was one night the merchant's body was torn open and he was left dead in the house by Neeli who after taking revenge disappeared from the scene. Next morning when the deadbody of the merchant was noticed by the Velalâs, all the 70 of them true to their word sacrificed their lives by casting themselves in fire. This is the story of the deceitful Neeli, mentioned in Sambandar's Thevara and elaborated by Sekhizshar.

The object of this story evidently is to praise the nobility and honour of the Velâlâs who forfeited their lives in order to keep the honour of their word. It is

quite evident that this Neeli, though an evil spirit, has nothing to do with the Kali-Neelakesi.

There is an earlier story of Neeli found in Jaina literature. Swami Samanthabhadra in his Ratnakarandaka Srâvakâchâra—a book dealing with Grahasthadharma according to the Jainas refers to one Neeli as an example of a person who became famous by faithfully observing the vrata of Brahmacharya characteristic of the house-holder's life. The story of Neeli as narrated by the commentator Prabhâchandrâchârya is as follows:—

The city of Brignkacha was the capital of Lâtadesa ruled over by the King Vasupala. In that city there lived a merchant by name Jinadatta. He had a daughter named Neeli who was extremely beautiful. the same city there lived another Chefty by name Samudradatta and whose wife was Sagaradatta. He had a son named Sagaradatta. One day when the people of the city were celebrating the vasanta festival, this boy Sagaradatta happened to come across the beautiful Neeli. He fell in love with her and wanted to marry her. Neeli belonged to a Jaina family while Sagaradatta was a member of a Bauddha family. The father knew the boy's intention to marry Neeli. But he had his own misgivings. For the Jaina merchant would not consent to it. The boy insisted on marrying Neeli. In order to marry the daughter of a Jaina merchant, the boy's tather Samudradatta had to dissemble that he was also a follower of the Jaina faith. Thus by deceit he had the girl married to his son. Neeli went to her father-in-law's house. She found to her great surprise and disgust that she was married to a Bauddha youth. But there was no escape from matrimonial tie. She lived with her husband, herself remaining a devotee of the Jaina faith. This the father-in-law and her husband did not very much relish. They wanted to convert her to Buddhism. One day the father-in-law invited a Buddhist Bikshu for dinner, and instructed the daughter-in-law Neeli to prepare meals sumptuously for him. The Buddhists were generally meat-caters and Neeli being a Jaina by faith could not have any meat preparation. But the father-in-law insisted upon having adequate meat preparation. As a compromise she decided upon the following device.

The Buddhist Bikshus always went about with leather sandals. The Bikshu who was invited as a guest left his sandals in the verandah. Neeli took hold of one of the leather sandals and skilfully prepared a curry which was served to the Bikshu at the time of the meals. The Buddhist ascetic relished it very much and the father-in-law and the husband of Neeli felt very glad that she was willing to prepare meat for the guest. Everything was over. The Bikshu was taking leave of the household. But he could not find one of his sandals; while all the people were busy searching for the lost sandal, Necli had to confess that she made use of it in preparing meat-curry for the Bikshu. This enraged the Bikshu as well as her father-in-law. Certainly this was an inexcusable insult offered to the Buddhist Bikshu by a mischievous member of the Jaina school. The fatherin-law and the husband of Neeli felt quite aggrieved and as a revenge they accused her of unchastity. When she heard this charge of unfaithfulness to her husband, she in her turn fell into grief. When she was thus

suffering at heart for the false accusation, she heard the consoling voice of a Devata who promised to free her from this false accusation. The device adopted by the friendly Devata was this:—

The gates of the city would be shut up and no one could open it. The people of the city would be thus shut up within the city and no one could enter from outside the city. The people of the city would thus be put to great convenience. The Devata would appear in a dream before the king and inform him that the gates could be opened only when a chaste woman of the city would come and open the gate. The Devata arranged everything accordingly. The city gates were closed tight. The people were put to great distress. The King had the dream as promised. The next morning the King ordered that all the woman in the city should assemble and they should try to open the gate one by one; yet there was no success. Neeli who was condemned for unchastity was the only woman who had not had the turn. At last she was called upon and asked to open the gate. When she just touched the gate, the gates were flung open. The King and the whole city were delighted. They all praised her openly for her chastity though she was unjustly accused by her fatherin-faw and her husband. These had to hide their heads in shame and had to confess that the charge was unjust and Neeli was pure. This reference to Neeli in Ratnakarandaka Sravakachara takes us to 2nd century A.D.; because that was the period when Swami Samantabhadra lived. We may mention in this connection that Samantabhadracharya was a South Indian and he belonged to Jinakanchi-modern Conjeevaram which

was a centre of Jaina faith in the early part of the Christian Era.

We have to candidly admit that not one of these Neeli stories faithfully answers to our Neelakesi. Samantabhadra's Neeli of course brings out one aspect Neelakesi story i.e., Neelakesi's opposition to Buddhism. But here Neeli is distinctly a human being and has nothing to do with Neelakesi of Pazhayanur. The Neeli story contained in the Saivite literature agrees with Neelakesi in one aspect. Both are evil spirits haunting about Pazhayanur. Except in this one resemblance there is nothing in common between the two stories. The Sthalamahatmya of Tiruvalangâdu indentifies Neeli with Kâli of Pazhayanur. In this respect it is identical with Neelakesi. But the story is afterwards purely mythological leading to Siva's conquest over Kâli in the dance contest. After all. we have to remember that the author of Neelakesi. though he takes her-the Kâli of Pazhayanur -as the heroine of the story, frankly confesses that the story is merely a dream. It is an entirely imaginative creation. He wanted somebody who was revelling in cruelty and himsa to be converted to the doctrine of Ahimsa and to serve as a model of harmony and non-violence. He could not think of anybody else than the Kâli of Pazhayanur. In this connection we have to notice one important fact.

All the Thevaram singers when they refer to Alangâdu or Pazhayanur, they refer to the Amman there—the Goddess as Vandârkuzhali. This seems to be an exact Tamil equivalent to the Sanskrit Neelakesi. This probably refers to the conquest of Kâli who was probably accepted by Siva as her own consort in the form of Vandârkuzhali. From these several unconnected stories about Neeli, we may venture to suggest the following inference as quite probable.

At one time the Kâli temple of Pazhayanur must have been a very old well-known place where animal sacrifices were offered to Kâli. Probably as a result of Jaina influence this Kâli temple was converted into a place of worship according to Jaina doctrine of Ahimsa. The story of Neelakesi evidently suggests some such reform. The Jaina teachers of those periods probably instructed the people to offer clay models of animals, goats, buffaloes, horses, etc. to the Kâli temple to the satisfaction of their vow instead of shedding the blood of live victims. This must have gone on for a few centuries till the period of Saivite revival. Just then this Neeli temple of Pazhayanur which was reformed by the Jaina teachers and brought under their sway of Ahimsa Dharma was taken over by the Saivite reformers and the Goddess of the place elevated to the status of Siva's consort, still retaining the old name Neelakesi translated into the vernacular of the Dravidian people as Vandârkuzhali which term is one of the synonyms found in our work denoting Neelakesi. Such an inference is not altogether unfounded. The place Pazhayanur is situated! in Tondaimandalam. Tondaimandalam in the early centuries of the Christian Era was entirely under the influence of the Jainas. The rulers of the country were most of them Jainas. The Saivite reformers had to contend against the opposition of the Pallava King of Conjeevaram who was a staunch Jaina and who evidently wanted to stem the tide of Saiva reformation.

Most of the important Jaina thinkers of the South belonged to this Tondainâdu. Even in the present day, Jains in the south, of the Tamil land, are entirely confined to the villages situated in the Tondainâdu. The famous Jaina-Mula-Sangha presided over by Sri Kunda-kundacharya had its habitation in southern Pataliputra—the modern Tiruppapuliyur—also in the Tondainâdu. We have already mentioned about Samantabhadraswami who was also a native of Tondainâdu which had its capital at Conjeevaram. Thus Tondainâdu had been famous for its Jaina influence for several centuries. Hence the inference suggested by us need not be brushed aside as altogether improbable and unfounded.

The career of Neelakesi need not be examined from a historical point of view since the author himself admits that the whole theme is an imaginary construction. In his own words, it is all a dream and he faithfully narrates the events as he observed in the dream.

Traditionally this work is included among the five minor Tamil classics called Sirupan-NEELAKESIchakavyam. It is not necessary for us The book. to speak about the literary excellence of the work. It is now placed before the Tamil lovers and they can easily judge for themselves as to its literary importance. Being a book on Philosophy, the author has not got the general literary freedom enjoyed by a Poet dealing with a historical narrative or imaginative fiction. The author of Neelakesi has to attend to the accuracy of the statement and purity of logic more than anything else. This is certainly a literary handicap. In spite of this shortcoming, it must be said that he has succeeded wonderfully well. He has adopted the famous method of

philosophical dialogue so splendidly used by Plato. The dialogue form adapts itself excellently for philosophical discussion. It introduces the human element in what would otherwise be a dry intellectual dissertation. Plato's dialogue has arisen to the literary eminence of a drama, because of the human characters introduced on the stage. The author of Neelakesi similarly sustains the same dramatic element while trying to present the various philosophical systems and to critically examine them.

fact that extremely modern and scientific ideas are found scattered throughout the work. In this respect what is merely indicated and implied in the original by the author is elaborately worked out with a wealth of detail and catching illustrations by the commentator.

We need not have a general review of the work in order to elucidate this point. As it is proposed to give a full summary of the work and the several points mentioned therein, it is enough to touch upon a few important topics which are certainly worth mentioning. In the controversy with the Buddhist thinkers who reject the doctrine that plants are living organisms, Neelakesi marshals elaborate arguments to establish the Jaina attitude towards the vegetable kingdom. This is referred to by the technical term Ekendria Jiva-living beings having only one sense. The differentiation between growth by external accretion characteristic of inanimate things like ant-hill and growth by internal assimilation characteristic of living organisms and the enumeration of other characteristics which the plant world shares with the animal world, such as, the plants, are subject to disease; that the disease can be cured by administering curative medicines, that they have their respective cycle of life, that they behave quite like other living organisms with a characteristic re-action, in response to adequate stimulus, that they are capable of curing themselves by internal readjustment and the quoting of the very instance of the plant Mimosa which figures so much in the recent researches of Dr. Bose, for the purpose of illustrating the extreme sensitiveness in the plants, are details which would be emphasised in any modern treatise on plant biology. It is interesting to note that these ideas are contained in a Tamil classic several centuries old.

It is no less interesting to note certain facts relating to physical phenomena. In a discussion about sensation and sense stimulus the phenomenon of sound is explained in an extremely modern way. While all the other systems of Indian thought maintain that sound is the characteristic of space or Akasa, Jaina system alone maintains the doctrine that sound is the result of concussion of atmospheric molecules with one another, and that it takes time to travel in the medium of atmosphere. In a controversy about sense stimulus and sound which is grouped with visual stimulus by the Buddhist thinkers, Neelakesi in differentiating the two, draws attention to certain important characteristics of sound not found in light. Perception of light is almost instantaneous with the opening of eyes, whereas a sound stimulus proceeding from the same object as light, lags behind; because it takes time to reach the perceiving agent and hence is perceived only sometime after the corresponding visual perception. That sound stimulus is subject to obstruction and reflection by solid object in its path; that the sound perception by the two ears with the characteristic variation in

each, is able to reveal the distance and the direction of the sound producing object are some of the interesting facts noted in this work—facts which are generally found in scientific text-books relating to sound and sound perception.

Lastly we have similar interesting facts relating to Psychology. In contesting the materialism of the Bhûtavâda school, Neelakesi emphasises not only the impossibility of deriving consciousness by any process of physical or chemical activity but also adduces certain interesting arguments generally associated with modern psychic research. One of the arguments generally emphasised by modern psychic research society is the revelation through a medium of some hidden object by a disembodied spirit which alone possessed the secret while alive. This argument which is very often considered as a crucial one by modern students of psychic research is the very argument employed by Neelakesi in convincing the Bhûtavâdi of the reality and existence of the human personality which survives after death.

Our enumeration of these scientific and philosophical doctrines should not keep us away from emphasising the main theme of the work. It is quite obvious that the intention of the author in writing this work is to vindicate the doctrine of Ahimsa. Throughout, the idea that Ahimsa is Paramodharma, is kept in view by the author in his examination of the various Darsanas. More than half the work is devoted to the emphasis of this doctrine and its logical corrollary of avoiding meat-diet. It is a well-known fact to students of Indian thought, that Buddhism while preaching the doctrine of Ahimsa, has never given up meat-eating

which ought to be considered as a necessary practical application of the ethical ideal of Ahimsa. Neelakesi throughout her criticism of the Buddhistic argument never fails to emphasise this fact that Buddhism in order to maintain ethical consistency must give up meat-eating and vote for vegetarian diet. The opposition to the Vedavâda school is also based upon the same principle. Religious rituals involving animal sacrifice and the religious scriptures which enourage the shedding of blood in the name of God are ipso facto self-condemned according to the Jaina ideal of Ahimsa. No wonder Neelakesi as a devotee of Jainism maintains a non-compromising attitude. Perhaps we are not justified in suggesting that this doctrine of Ahimsa is peculiar and proper to Jainism and that it is not found in any other religion. Such a suggestion would not be true to fact. The very school which is criticised by Neelakesi, Buddhism, has been maintaining the doctrine of Ahimsa as the central doctrine. Among the orthodox Darsanas which owe their allegiance to Vedic literature almost all with the exception of Pûrva Mîmâmsa have been maintaining the doctrine of Ahimsa either directly or indirectly as an essential religious dharma. The Sankhya School of Kapila is not in any way behind the Jaina School in its condemnation of animal sacrifice in the name of religion. The Sankhya writers openly condemn the vedic rituals since they involve cruelty to animals. The Yoga school which is another aspect of the Sankhya system completely adopts this anti-sacrificial attitude of the Sankhya school. The most important school of Indian thought-the Vedanta School-it is interesting to note, condemns sacrifice in unmistakable terms. Sankara in establishing his own doctrine of the realisation of the self by knowledge summarily dismisses the Vedic ritualism as an inferior type of religion not fit for the enlightened one and in one place when he tries to define Dharma, he distinctly identifies it with Ahimsa; for he says "Dharma means Ahimsa-de-dharma." Similarly Ramanuja following the traditions of Bhagavatha cult emphasises Bhaktidevotion to Vishnu as a super-eminent means of salvation, thus completely discarding the vedic ritualism. In the case of Madhwa who is the founder of dualistic Vedanta, we find a complete rejection of animal sacrifice and the introduction of Pishtapasu,—corn flour, shaped in the form of an animal, as a substitute for real animals in sacrifice, probably to satisfy the orthodox and conservative section among his followers, while at the same time, to maintain the doctrine of Ahimsa inviolate. These three great leaders of the Vedanta school have been merely adopting the traditions of the Upanishads which set their face against animal sacrifice and emphasised Atma-Vidya as the ideal, worthy of adoption by the enlightened people. The same attitude you find expressed in the Mahabharata. In the Anusâsana Parva you have one whole chapter devoted to Ahimsa doctrine, and another full chapter devoted to the condemnation of mâmsabhakshina or meat-eating. Thus throughout the history of Indian thought this ideal has been kept in veneration by almost all the thinkers of importance. Then where is the difference between the Jainas and the others? What is the differentiating mark of the Jainas on account of which they keep themselves cloof from others and the others in their turn, consider them

different from and rival to themselves. It is extremely difficult to answer this question. The only suggestion that we can think of as an explanation is the extremely uncompromising attitude adopted by the Jainas. Their intellectual rigourism and moral puritanism are the only difference that marks them out from the Buddhism throughout its career with the proselytising spirit characteristic of missionary movement freely adopted an attitude of compromise and admitted people into its fold freely if they satisfied the one condition, that they would not kill any animal with their own Similarly the other Indian systems of thought recognise the principle of compromise. Ordinarily the doctrine of Ahimsa is to be accepted as the supreme principle in life; but occasionally when any vedic sacrifice is intended, the latter must be given precedence over the former. Thus, Mahabharata—that epic monument of Indian culture—which may also be characterised as a grand monument of thought-contradictions, immediately after praising Ahimsa and condemning mâmsabhakshina, proceeds to set up exceptions to these principles and points out the cases in which violence, himsa, and meat-eating manisabhakshina are quite justifiable. It is this attitude of compromise involving sacrifice of fundamental principle that Jainas would never consent to adopt. Logical consistency and ethical puritanism would never appeal to the ordinary masses; for, they will always consider these to be a rigourism unnecessary and uncalled for. Perhaps this explains their loss of ground and their loss of influence in Southern India. The masses under such a rigouristic discipline evidently sought

the welcome relaxation by taking refuge under Hinduism through the influence of the Hindu revivalists.

When we go through the literature of the rivival period especially the Thevaram songs we realise that no other explanation is available for the decline of Jaina influence in the south. Before the period of Hindu revivalism it was a dominant school of thought and religion in South India. That is obvious from the Thevaram songs. The Pallava King at Conjeevaram and the Pandyan King at Madura were the two prominent Kings who shared between themselves practically the whole of South India and both of them were Jains by faith and the Jainas were evidently very influential under their protection and patronage. This is clear from the fact that Sambanda prayed to Siva to equip him with courage to meet the Samanas in debate and to assure him victory over them. Of course he succeeded in his aim by converting the ruler first by working a miracle and thus brought about the down-fall of the Jainas in Pandyan kingdom. Probably the main reason for conversion of the people is that the masses were weary of an extremely rigourous religious discipline imposed by Jaina teachers under which they suffered a good deal of inconvenience. Sambanda devotes invariably a stanza in each pathika of his Thevaram, in which he condemns conjointly the Jainas and the Bauddhas. He freely employs uncomplimentary and abusive epithets when he refers to these two sects; but some of the epithets are really instructive revealing the appearance of Bauddha Bikshus and the Jaina yathis. "Jaina sanyasi in renouncing

the world completely discards also clothes whereas the Buddhist sanvasi covers himself with a cloak coloured red. The Sakya ascetic always carries a bowl in which he receives his food and kanji from the householder. The Digambara ascetic having discarded everything goes about nude carrying in his hand only a bunch of peacock feathers. The Buddhist hikshu lives in comfortable vihâras built for their convenience, whereas the Digambara sanyasi spends his time in the performance of tapas in the open. subject to the inclemency of the weather." Sambanda describes these two sects in such vivid manner and also gives an inkling into their behaviour. In one place he says that the Buddhist bikshu praises meat as delicious thing, whereas the Jaina vathi condemns it as sinful. In another place he says that the Buddhist bikshus seek their abode on the sea-shore, so that they may get easily fish to eat, whereas the Jaina yathis prefer to roam about in desolate hills and dales and stay under the scorching sun in the name of tapas. In spite of these antithetic characteristics in appearance and profession, both are considered equally as rivals to the orthodox Hindu system. the opposition to orthodox Hindu ritualism probably more pronounced in the case of Jainas. For, in the pathika 366, where Sambanda prayes to Siva to instil in him the courage to meet the Jainas gives the reasons why the Jainas deserve to be defeated. "They always condemn Vedic yagas. They never accept in their conduct Vedic dharmas. They never study the Vedas studied by the Brahmins, nor do they study the several angas

associated with Vedas. They have as their aim in life to condemn the vedic rituals and vedic dharma. They have as their dharma something different from and opposed to the Vedic rituals. Hence they deserve to destroyed and orthodox ritualism should be restored." Thus it is quite clear that in the eves of the Hindu reformer-Sambanda, the Jaina teachers deserved to be destroyed, because of their uncompromising antagonism to vedic culture and vedic ritualism. Since he does not give any other reasons on account of which the Jaina influence should be put an end to, we have to accept him at his word. Thus we come back to our old assertion that the Jaina teachers by their tactless antagonism to vedic rituals in their undivided zeal and devotion to the fundamental principle of Ahimsa, they brought on themselves the opposition and finally the crushing hand of the Hindu reformers. But we must leave the question open here, whether in spiritual world as in social, and political world the principle of compromise is desirable or not. Neclakesi certainly adopts the traditional Jaina attitude in as much as it does not encourage the principle of compromise but insist on consistency of conduct with the accepted ethical ideal. Hence it ! is a work intended to praise the principle of Ahimsa and condemn the practice of meat-eating. All the other philosophical doctrines are examined from this fundamental principle and estimated in accordance with this primary ideal.

In this connection we have to note one important fact. The reference to the Jainas contained in the Thevaram hymns as well as in other orthodox Hindu literature is very often misunderstood by scholars

engaged in research work relating to past Indian History. That the Jaina ascetics were opposed to Vedic sacrifices and that they always preached to their lay disciples not to have anything to do with such sacrifices is certainly a fact to be accepted by all students of Indian History. But this antagonism to Vedic sacrifices on the part of the Jaina teachers is very often interpreted as completely giving up all ritualism of the type associated with fire worship. This mistake is commonly found both among Indian and European orientalists. Whenever they come across any reference to performance of any kind of ceremony which involves making fire, they at once jump to the conclusion that the persons concerned could not have been Jainas. It may be a reference to king's performance of Râjyâbhishêkha ceremony found in an inscription or in a classical work of literature. The inference is at once had that the king could not have been a follower of Jainism; for, if he had been one, he would not have performed the ceremony referred to. It is enough to point out here that such erroneous conclusions are the result of imperfect acquaintance with authoritative Jaina works on social and religious rituals. What the Jaina teachers' objected to, from the very early days of Indian History, was the ritualism involving animal sacrifice, but not ritualism as such. This is borne out by the fact that even in the present day the Jainas observe all the necessary ceremony relating to and prescribed for the house-holder such as the birth ceremony, Upanayana,-investing of the sacred thread, marriage etc. In fact, all the 16 samskåras enjoined by the Hindu Dharmasåstras are

recognised and observed by the Jaina householder even now. The very mantras employed in ceremonies are Vedic mantras. The Vedic Devatas themselves are invoked to be present at the ceremony and to accept the offerings. Indra, Varuna, Agni, Vayu, Rudra and such other Vedic deities are generally invoked in ordinary homas and other fire sacrifices ordinarily performed in a Jaina household. But what is offered is always ghee and fried rice. Such innocent things are offered to deities and they are supposed to be accepted; for, according to the Jaina worshipper, these deities are the observers of Jinadharma and would not accept anything incompatible with the principle of Ahimsa.

But these ceremonies which are prescribed for the householder are not certainly binding upon the Sanvasi who renounces the world. The Sanyasi who renounces the world in order to perform tapas not only leaves behind him the householder's life, but also all the conventional ritualism characteristic of the householder. Such discarding of the conventional rituals is common to all Sanvasis-Hindu and Jaina. Hence it would be inaccurate to maintain that the Jaina teachers preached against ritualism as such. But on the other hand they insisted on an important course of moral discipline associated with proper socio-religious ritualism to be strictly observed by the grahasta. Thus the Jaina code of morals is always presented in two sections-one Sravakadharma for the householder, and the other Yathidharma for the ascetic. Both are based upon the fundamental principle of Ahimsa associated with other principles such as truthfulness, non-avarice, sexual purity, and restriction of personal enjoyment-Ahimsa.

Satya, Astheya, Brahmacharya, and Parimithaparigraha. These are referred to as five vrathas or panchavrathas. In the case of the householder, these are interpreted in a limited sense and constitute the five anuvrathas, whereas in the case of yathis, these are interpreted in their fulness without any limitation and thus constitute the panchamahavrathas. The householder who is expected to observe the anuvratha is again provided with different grades of Sravakadharma; in fact, the householder, before he qualifies himself tapas, is expected to have a progressive for development as a householder spread over eleven grades of householder's career. Only after he reaches the eleventh grade, he is fit to renounce the world completely and adopt the life of a tapasi. Till then he has to train himself by progressive steps in the five vrathas referred to. Till then it is binding on him to maintain all the necessary duties of the householder including the observance of the characteristic rituals. In fact the Jama teachers have realised the importance of the householder's life as a necessary foundation for the successful carrying out of yathidharma. The yathi, since he renounced everything, must depend upon the 'householder for sustenance. He in his turn must contribute to the intellectual and ethical enrichment of the householder. So organised, the Jaina conception of the society is not far different from the Hindu ideal of social organisation, except in this one fundamental aspect. The Hindu social organisation always emphasised birth as a basis of Varnashramadharma, in spite of dissentient notes raised throughout the history of Hindu Thought. The

Upanishads, the later Vedantic reformers, such as Sankara, and Ramanuja, have always emphasised moral quality as superior to the social privilege of birth. In spite of such important influences, the principle is not recognised by the writers on Dharmasastras; but in the case of Jainism there is no such emphasis merely on birth. The first three castes-Brhama, Kshatriya, and Vysya-in as much as they have the same ideal of Ahimsa have to adopt practically identical social and religious practices retaining their social difference based upon profession only. These social differences do not stand in the way of their inter-mingling for the purpose of dining and other social functions. Since it was a proselytising religion, it freely admitted into its fold converts from other social orders also. Even a Sudra, non-dvija, when he is admitted into Jaina fold must strictly observe the principle of Ahimsa and its logical corrollary of vegetarian diet. He mixes with the other Jaina householders and becomes one of the Sravakas and obtains the privilege of going through the various stages of householder's life, and even to become finally fit for adopting tapas. Probably it is this implicit recognition of the social organisation together with the associated ceremonies and rituals that is responsible for the survival of the Jainas in modern India, whereas Buddhism which adopted a radical social revolution had been completely swept out of the land of its birth.

The Jaina opposition against social organisation based upon birth is well brought out in Neelakesi when the Vedavâdi insults Neelakesi as a Sudra woman unfit to discuss the merits of Vedas; she flares up and quotes

verses from some Hindu sastras probably from some forgotten chapters of Mahabharata, to emphasise the fact that even in the Brahminical literature, birth is considered immaterial and that anybody can become a Rishi, provided he obtains the necessary moral qualification. In conclusion, we have to restate the fact that ritualism is not quite foreign to Jainism and what the Jaina teachers preached against was only that kind of ritualism which involved animal sacrifice. is again borne out by the claim made by the Jainas that originally the Vedas were based upon Ahimsadharma and later on became corrupt by the introduction of animal sacrifice by interested persons and hence they had to reject these corrupt Vedas which were upheld by the persons who did not fully subscribe to Ahimsadharma. Whether it is a historical fact or not, it is not possible for us to decide. But as an indication of the Jaina attitude towards the Vedas and the reason thereof, this story is extremely interesting. We may close this discussion by mentioning this fact that the Jainas repeat the Gayatri mantra during their daily Sandhyavandhanam-of course with the interpretation of the mantra according to their own conception of Jainadharma based upon the Ahimsa principle. These facts constrain us to conclude that the Jaina opposition to Vedic sacrifices complained of by Sambanda in his Theyaram hymns must certainly refer to the Yagas which involve animal sacrifice. It is strange to note that his brother reformer Appar, who was a Jain before he became a Saivite, maintains a different sentiment throughout his hymns. He does not accuse Jains for their opposition to their Vedic sacrifice. But on the

other hand he emphasises the principle of Ahimsa when he speaks of "Dayâmuladharma" which is distinctly a Jaina definition of Dharma as a contrast against Hindu conception of Dharma. It is not possible to detect such a sentiment anywhere in Sambanda's Thevara hymns.

In spite of the onslaught inflicted by the Hindu revivalistic movement, the Jains have survived to carry on the banner of Ahimsa up to the present time. modern renaissance movement certainly indicates desire for extending the value and usefulness of this principle. The political and social reorganisation demands certainly a wider and a higher appreciation of the principle of Ahimsa. A doctrine which taught its devotees to respect the sanctity of animal life in general has lost its significance as far as human beings are concerned. A person who is the follower of Ahimsadharma may scrupulously avoid violence to lower animals and insects. But he may not be alive to the harm caused to the individual human personality, or to social groups who may be treated worse than animals. It is this negleted aspect of Ahimsa principle that is emphasised in the modern movement led by Mr. Gandhi-It is an immutable duty devolving upon the followers of Ahimsadharma to restate this fundamental principle with a wider application for the benefit of mankind. Such a restatement is quite necessary for the purpose of giving a lead not only to India to set her house in order, but also to the world abroad consisting of nations accustomed to mangle one another in the scramble for economic aggrandisement, so that they recognise each other's right to exist and to promote universal peace and harmony

among nations. Certainly Ahimsa with this wider interpretation may form the basis for the formation of the new human ideal and a new world religion. For, certainly it requires much greater courage and strength to undergo suffering oneself than to inflict suffering on others. This is a fundamental message of all religions and also of Christianity-a message beautifully illustrated in the person of the founder of that religion. But unfortunately all the so-called which adopted Nations of the West Christian Christianity as their state religion have not understood this fundamental truth. Just at present as a post-war phenomenon the West is hankering after a living ideal by adopting which it hopes to save civilisation from complete destruction. It would not be an unwarranted presumption to suggest that it is the duty of India to give a lead in this matter, because her own civilisation and culture are based upon this principle of universal love, which appears to be the only panacea for all the evils which infest the world at present. Let us hope and pray that India will rise equal to the occasion!

## SECTION II.

Extracts from Buddhist literature elucidating the references contained in Neelakesi:—

Before appearing in the world as Buddha he is said to have had a number of previous births in which he qualified himself for Bodhisatva. the future Buddha-hood. The introduction to the Jâtakâ Tales begins with the story of Brahman Sumeda and his starting point of his pre-Buddhahood career. A hundred thousand cycles ago, there was born in the town of Amara, a brahman named Sumêda. He had vast riches as his private property. He was well-versed in the Vedas and kept every duty of his caste. While he was thus living in plenty and happiness, he began to ponder the nature of Samsara and the misery involved in births and deaths. "Is existence merely a cycle of birth. old age, disease and death, or is there anything beyond this? Is existence merely exhausted by this foul body the charnel house, or is there any reality behind this? It is impossible to believe that this is the end. There must be some escape from this misery of Samsara. and I shall make an attempt to discover that." So resolving in himself, he distributed all his wealth among the poor and went about in search of Nirvâna. went far away from his native land to the foot of the Himalayas; there he built a hermitage for himself, and a hut of leaves. Discarding his clothes, he garbed

himself with the bark of trees and lived in that hermitage in search of the truth. His daily fare consisted of the fruits picked up in the forest. While he was practising the ascetic life, he heard of the great conqueror Deepankara, the Lord of the World. One day when he was out from his hermitage he saw a number of people engaged in clearing a path in the forest area. When he asked them the reason, they replied that they were clearing the path for the great conqueror Deepankara who would walk along that path. When Sumeda heard the word Conqueror, the Buddha, there sprang up in his heart a joy. "Why not I become a Buddha myself? Let me qualify myself for that goal. I shall also work with my hands along with the multitude in clearing the way for the great Conqueror Deepankara." When Deepankara appeared with the throng of ascetics around him the ascetic Sumeda thought that here was his opportunity. "Let the conqueror Deepankara walk over my body and cloth, lest his feet should get miry. This little service to the great Buddha Deepankara may lay the foundation for my own Buddhahood." So thinking he spread his cloth across the path and laid himself down on the foot path and waited for the great conqueror to tread over him. When Deepankara approached this ascetic lying on the ground, he halted and spoke to his congregation, "Here lies one who is going to be the great Buddha of the future. He will be born in the town of Kapilavattu in a Kshatriya family." Thus he foretold the parents, the disciples, and the attendant of the future Buddha; and this message was received with joy by the Brahman ascetic Sumeda. From that moment, always his heart was set on that one goal of becoming the future Buddha. For several thousands of years he lived a life of strenuous effort acquiring for himself the qualifications necessary for the attainment of Buddhahood. The whole nature seemed to echo the prophecy; plants and trees blossomed forth and appeared to utter "Surely a Buddha Thou Shalt Be."

The ten Paramithas or the Perfections which constitute the necessary qualifications for Buddhahood:—

The term Pâramitha means perfection or complete happiness. It also ocurs in the form of Pârame. These are ten Pâramithas or ten Perfections. These refer to the perfect exercises of the ten principal virtues by the Bodhisatva, as a preliminary condition of his attaining Buddhahood. These ten Pâramithas are as follows:—

- 1. Dâna Pâramitha, perfect exercise of almsgiving.
- 2. Sîla Pâramitha, perfect exercise of morality.
- 3. Nikkamma Pâramitha, perfect exercise of the abnegation of the world, and of self.
- 4. Pragna Pâramitha, perfect exercise of Wisdom.
- 5. Vîrya Pâramitha, of energy.
- 6. Ckhanti Pâramitha of patience.
- 7. Satva Pâramitha of truth.
- 8. Adittâna Pâramitha, Resolution.
- 9. Mitta Pâramitha, Kindness and
- 10. Upěkka Pâramitha, Resignation or indifference.

Each of these is again sub-divided into the inferior.

the ordinary, and the superior perfection of virtue. Thus ultimately there are thirty different kinds of Pâramithas. For example, the superior kind of Dâna Pâramitha, "consists of gifts of highest order such as the gift of wife and children, the gift of one's own body, flesh, bone, blood and sinews as well as the principle of life, when required." The attainment of Buddhahood with all its super-human attributes, is the result of the consequence of the vast accumulation of merit due to the exercise of these ten Pâramithas. The Jâtakâ Tales and the Chariya Pitaka are full of tales relating to Bodhisatva practising these Pâramithas. The first Påramitha relating to Dåna or gift, was practised by Bodhisatva during different periods of life. The most important of these Jâtakâ stories relate to King Sivi and the king Vessentera. But the most important one was when the Bodhisatva was born as the wise hare. It was during that period that he offered his own body when a beggar came for food. Similarly, in the case of the second Pâramitha, relating to Sîla Pâramitha keeping his precepts of morality. There were a number of births in which this Paramitha was exercised. But the most important one relates to the Sankapala Birth story when as a Naga 'chief, Sankapala was pierced through with pointed stakes, and hacked to pieces with hunting knives, without being enraged at the illtreatment. Similarly, in the third case, the perfection of abnegation was practised during several births. But the most important was when he was born as lesser Suta Soma, when he renounced his kingdom as of very little value, and retired from the world, in order to obtain the perfection of abnegation. Similarly, in the

case of perfection of knowledge, it was exercised during several births such as Vidura Panditha, Mahôshata Panditha etc. But the perfection was reached when he was born as Senaka Panditha. Next, Vîrya Pâramitha, the perfection of courage. Though there was no limit to the number of births in which he exercised his Vîrya Pâramitha the perfection reached when he was born as the Mahâ Janaka when, while crossing the Ocean, he exhibited courage of the highest degree. The perfection of patience was attained in its highest degree when the Bodhisatva was born as Khanti Vâda when he had to endure great suffering in the hands of the King of Benares. Perfection of truth was attained by the Bodhisatva according to the birth story relating to Mahâsautasôma when he kept his promise and offered his life in sacrifice. He acquired perfection of resolution in the highest degree as narrated in the Mooka Pakka birth story. Similarly, he acquired the perfection of good will to all as narrated in the Ekaraja birth story. The perfection of indifference to pleasure and pain, was acquired in the highest degree by the Bodhisatva according to Lomahamsa birth story. After performing all these Paramithas and attaining perfection in each, Bodhisatva was born as a Deva in the Thushita Heaven. This is the immediately previous birth, to his birth as Buddha in the world. The long period, from the time when he fell at the feet of Deepankara Muni to his birth as a Deva in the Thushita Heaven, is generally referred to as the Distant Epoch.

At the proper time the Gods of the ten thousand worlds approached the Great Being, who would be the Buddha, and besought

him to become one. "You fulfilled the ten perfections in order to gain the Buddhahood and to save the world. Sir, it is the proper time for your Buddhahood." The Great Being, in accordance with their requests, examined the proper time and place, and the proper family, and the parents for his Buddhahood. He perceived that it was the proper time when men were in need of wisdom. He chose as his continent India Bhâratavarsha. He chose as the country Madya Desa.

Then he chose as his family, the Sâkvas, a Kshatriya community. The Buddha'thought that he should never be born "to the family of a peasant caste, or to the servile easte, but into one of the warrior or of the Brahman caste whichever at the time is the highest in the public estimate. The warrior caste is now the highest in the public estimation, and he will be born into a warrior family and King Suddhôdana shall be my father." Thus he decided his family. Similarly he decided that the Queen Mâya should be his mother whose span of life as Buddha Mâta was perceived to be ten months and seven days. Having made his choice in respect of these five requirements he accepted the suggestion made by the Gods that the time had come for his Buddhahood. Relinquishing his happiness of the Thushita Heaven he entered the womb of Queen Maya, Queen of Suddhôdana, king of Kapilavattu. From the time of the conception of the future Buddha, the Queen Mâya was protected by four angels. Towards the close of the tenth month of her pregnancy, the Queen Mâya expressed her desire to go to her native town Dêvadâha in order to visit her kinsfolk. "So be it," said the King. The Queen started from Kapilavattu to her own city of

Dêvadâha. On her way she tarried for sometime in the pleasure grove called Lumbini Grove. While she was there in the grove, the future Buddha was born. "Rejoice, Oh Queen, a mighty son has been born to you" were the joyful words uttered by the angels, and the child was carried back to Kapilavattu where he was brought up in a fashion becoming a prince. The soothsavers examining the child foretold that he would be the great Buddha which he would become after renouncing his worldly riches. King Suddhôdana, was rather anxious about this prediction. He wanted to prevent such a calamity. He hoped that his son would succeed him to the throne, and rule over the land discharging the duties of a Kshatriya. Hence the father made all efforts to prevent his son becoming an ascetic. Hence he placed a palace at his disposal, and surrounded with objects and things which would give him an impression that the world was full of happiness and life was worth living. He was brought up in such artificial environment of beautiful and happy things. He had an occasion to go out from his palace into the town where he had opportunities of meeting with things in their proper perspective. There, he saw the world around, and life in reality were not the same as the artificial pleasure garden provided by his father for his sport and life. He realised the artificiality of the surroundings in which he had been brought up. He perceived the naked truth present in life in the city-how the peasant had to toil and till his land for his livelihood, how people had to toil with the sweat of their brow to make a living, how it was the fortunate few that possessed the necessaries of life, how

youth and beauty were gradually yielding place to old age and decay, and how finally all beings had the same end in death. 'If this is the nature of reality, if this is the tragedy of life, of what use is it to remain in the palace artificially fitted up by my father in order to divert my attention from things as they are?' There grew in his heart a heaviness of thought directed to the tragedy around his own palace. "Is it meet to live in the midst of happy surroundings artificially fitted up for my benefit, while there is a volume of crying and wailing beyond? Is it any use to enjoy the beauty inside the palace, when there is ugliness all around staring you in the face? Is life within the palace of any worth, when life outside is hotly chased by disease and death?" Thus contemplating, the Sakya prince, resolved to cast away all the pleasant and beautiful things provided by his father and to go in pursuit of a cure for all the ills of life which he realised to be the truth. One night, he makes up his mind to renounce the world, his kingdom, and wealth. He orders his attendant. Channa, to harness his favourite horse. He takes leave of his wife and child in the dead of night, without waking them up. He notices them sound asleep. A look at them, that is enough, and he departs from the King's palace. He mounts up his horse, enters right into the forest, on horseback. In the midst of the forest, he halts, removes all his ornaments, and rich clothes. which he offers to his attendant, orders him to take back the horse to the city, himself adopts the garb of an ascetic and roams about in search of truth relating to life and of man's escaping from Samsara. Thus the prince becomes a beggar, of his own choice, because he is

of the opinion that the encumbrance of a prince would be an impediment in his search after the truth. After this great retreatment, Buddha in the garb of an ascetic, wanted to go far away from Kapilavattu, lest he be disturbed by his kinsmen Sâkyas. He crossed the river Ganges and went to the kingdom of Maghada, where Srênika Bimbisâra was ruling; the capital of the kingdom was Râjagriha. The Sâkya prince went into the city of Râjagriha and was stopping on the mount Pândava. The King Srênika visited him there, and offered him everything that makes life agreeable—women, riches and pleasures. But the ascetic prince replied that he did not care for the worldly pleasures, for that could not bring him contentment. "I seek to conquer and not to indulge in desires. To be free from sorrow is he who has cast them far away. The treasure of my seeking is that wisdom which knoweth no superior." The King Srênika left him there with this request; "Sire, when you have reached your goal teach them to me that unsurpassable wisdom." The ascetic prince, the Buddha to be, promised him accordingly. After this interview he went to the Vulture's Peak, "Gridra Kûta Parvata" near Rajagriha and there continued his tapas. On account of his success in tapas he was hailed by his fellow ascetics there as Mahâsramana. But he was not satisfied with that procedure; the ascetics assembled there on the peak were all undergoing self-mortification with the object of becoming either an Indra, a Brahma, or a universal monarch; that he considered not quite satisfactory. Thus from teacher to teacher, from friend to friend, he roamed about. All that he discovered was that some were indulging in extreme self-mortification in the name of spiritual discipline. and others fully immersed in worldly pleasures, not recognising anything as superior to the pursuit of pleasures. Hence he chose his middle course. Neither severe asceticism and self-mortification, nor sole pursuit of pleasures, would satisfy his thirst for wisdom. he was thus in pursuit of the great wisdom, Mâra the evil one, attempted to thwart him in his efforts. He carried to him the false news that Kapilavattu was subdued by an enemy, his wife and parents were all taken captives, and the Sakvas his kinsmen, were in great trouble. the Sakva prince-ascetic, the Buddha to be, knew this to be false and remained unmoved. Failing to excite him through fear and pity. Mara tried the contradictory method. He called his daughters and instructed them to try all their lurements to nullify his contemplation. Even this was in vain. Mara, the evil one had to acknowledge defeat. The Devas sang the praise of the Såkva prince. All the Gods showered down flowers on the conqueror, because of his enlightenment. came the Buddha, and discovered the cause of existence of old age and death. He saw the continuation of causes and effects which bring about existence, and he saw how the stream of existence should be dried up at the source, thus leading to Nirvana. After the attainment of Buddhahood the joy he experienced in the new realisation was so great, that he passed seven whole days without partaking of food. When the seven days were passed, he had food offered to him by the Devas which he accepted. Thus under the Bodhi Tree he realised the wisdom, and the idea took possession of his mind that this doctrine of causes and effects must be placed at the disposal of mankind, out of mercy on the ailing world. Then the Buddha, the enlightened One, left the Tree and went about preaching the Dharma.

There lived at Nalanda, near Râjagriha, a Brahman named Mådhava. He had a son called Kôshtila and a daughter Sâri. Kôshdisciples Sariputta and Moggalana tila went to Southern India to study the Lôkâyatha system. Sâri married a Brahman from Southern India called Tishva. She had a son named Upatishva, called so after his father. He had another son named after his mother Såriputta. In a village nearby, there was a purchit whose wife Modgal bore a son. He was called Modgalaputra. He was called Moggalayana for the same reason. He also became a great master of learning at a very early age. Sâriputta and Moggalavana were school mates, and became very good friends from early days. This Moggalavana or Moggalana, as is in Pâli, decided to renounce the world in order to become an ascetic. Sâriputta, his friend also joined him. Both went to Râjagriha and became disciples of Sanjaya the great teacher who founded a separate school of thought. At the death of the master Sanjaya. they assumed the leadership of the Order founded by Sanjaya. While they were the leaders of the Sanjaya school, they heard of the Buddha, the Exalted One. They went to meet Gautama Buddha who gladly welcomed these two seekers after truth. After entering the Order, these two got to a very high position in the Buddhistic Order. Sâriputta and Moggalana are generally referred to in Buddhistic history as the model pair. the former so unsurpassable in wisdom, and the latter in magical power.

Several members of the Royal Family became converts and joined this Order. Gautama's own halfbrother Nanda was one of the early converts to the Order. He stayed sometime with the teacher. His attachment was rather lukewarm. Prince Nanda was always thinking of his wife Janapathakalvâni. Hence, though he followed the teacher, much against his will, he desired to return to his own home and begin life as a householder. After a few days he expressed his wish to go back and communicated his desire to some of his fellow monks of the religious Order. "Brethren, I am dissatisfied of the religious life; but I cannot endure to live the religious life any longer. I intend to abandon the higher precepts and to return to the lower life of a lay man." Buddha hearing of this incident, sent for the prince Nanda and asked him whether the report was true that he longed to go back to the householder's life. He answered "Yes"; but the teacher wanted to cure him of his dissatisfaction. "Why do you intend to resume life of a layman" asked the Exalted One, to which Nanda answered that "when he took leave of his wife Janapathakalvâni she begged of him to return home as early as possible. Hence I cannot endure to lead the religious life any longer." The Exalted One perceived that he was attracted by his wife and hence he wanted to go back to her. By his magic power the teacher transported Nanda to the world of 33 Gods and pointed out the 500 celestial nymphs who were waiting upon Indra the King of Gods. Then the teacher asked Nanda whether he considered his own wife Janapathakalyani more handsome than the 500 celestial nymphs. Then Nanda was made to realise that the

beauty of Janapathakalyani was nothing when compared to these celestial beings. He had to acknowledge that his wife had not even a fraction of their beauty. "Cheer up Nanda" replied the Exalted One. I guarantee that you will win these 500 celestial ones. Tempted by this prospect of winning these celestial nymphs, Nanda consented to live the exalted life of a religious mendicant. So Nanda was persuaded not to leave the religious Order by this promise of the celestial nymphs. Nanda's fellow monks in the Order certainly did not appreciate his attitude. He was openly ridiculed as a hireling, as one bought with a price. But, in course of time, Nanda realised the importance of the Religious Order and he confessed, "I am in no way inclined to the life of a layman" and the monks were glad of the real conversion, the change of heart in Nanda,

The Exalted One had recruited to his Orders not merely from such a princely house and other aristocratic families, but also from the lower orders of society even from the ranks of the robbers and dacoits. The story of the conversion of Angulimâla will clearly illustrate this point. The story of Angulimâla as given in the Psalms of the Brothers is as follows:—

In this Buddha age, Angulimâla was born as the son of the Brahman Bârghava. He was the chaplain to the King of Kôsala. On the night of his birth all the armour in the town shone. The King's State armour too shone. The King was nervous and alarmed; the chaplain consulted the stars and concluded that his son was born in conjunction of the thief's constellation; because he was born vexing the king he was named Himsaka. But afterwards he became known as Ahimsaka.

He had the strength of seven elephants. He studied under a teacher at Thakaseela. He respectfully waited on his teacher, so that he was frequently with him at the time of meals. But the other Brahman youths could not endure him, and brought about a discord between him and the teacher. Because of his pupil's great strength the Brahman teacher devised a stratagem for his ruin and said, "Himsaka, you have now finished education as my pupil. I want my honorarium." "Very good Sir. How will you have it?" "Bring me a thousand human right hand fingers as my honorarium": for the teacher expected that the pupil in trying to fulfil this request would get into trouble. The Himsaka's ruthless nature now had scope for expression. Arming himself well, he went into Jalini forest in Kôsala, and from a cliff near the high road watched the passersby and rushing down, would smite off their fingers and hang them on a tree till the vultures and crows had stripped the bones of flesh. Then making a garland of the finger bones he hung it round his shoulders. From that time he was called Angulimâla the 'finger garland.' The roads across the forest became deserted. People were afraid of walking along that road. Then the King proclaimed him an outlaw and sent a strong force to capture the bandit. Angulimâla's mother wanted somehow to save her son from the king's wrath and punishment and implored her husband to inform Angulimâla of the danger and advise him to reform himself. The father would have nothing of that sort. He told her that he being a wicked thief he must certainly be punished. But the mother certainly loved her son. Hence she took provision and set out saying.

"I will meet my son and advise him to give up his wickedness." Just then the Exalted One came to know of this. "If she goes to him, Angulimâla will certainly kill her to make up his garland of thousand fingers. But this is his last birth. If I don't go there now, there would be a great calamity. Hence I will anticipate his mother and go to him to preach Dharma." his meal, he walked thirty leagues along the road not heeding the warning of cowherds and others. Angulimâla had just seen his mother, and so reckoned on her finger to make up the desired number. then the Exalted One appeared between them. Angulimâla said, "Why should I kill my mother for finger. Let her live. I shall have the finger of that recluse." Drawing his sword he stalked the Exalted One. Then the Exalted One exerted such magic power that even though he was walking with his usual pace, he the robber could not overtake him even by running. Panting and tretting, unable to lift his feet, he stood like a post and cried, "Stop Friar" The Exalted One said "Though I walk yet have I stopped and do you Angulimâla stop?" Then the thief thought "They speak the truth, these Sâkvan Friars. Yet he says he has stopped whereas it is I who had stopped. What can he mean?" So he asked "Thou who art walking doest say, "I have stopped" and me thou tellest who have stopped, "you have not stopped." What is the meaning of thy words." Then the Exalted One replied "Eh Angulimâla-I have stopped everything more towards all living things renouncing violence. But you raise your hand always against your fellowmen. Therefore it is I have stopped but you still go on." Then

Angulimâla realised that this can be none other than the great Sramana Gautama. "The Exalted One had come here to help me." So the bandit doffed his armour and sword and threw them off down the cliff. Bowing low before the Exalted One, the bandit straightaway sought Buddha's permission to be enrolled as his disciple. Thereupon Buddha, Master of all the world, welcomed him saying, "Come Ye Bikshu." Angulimâla was thereafter given the status of a Bikshu. As a member of the Order he became very pious and devoted. But whenever he went to the town for alms, people remembered him as the old thief Angulimala and would very often throw stones at him and spurn him. patiently put up with that ill-treatment, and fortified his patience. He richly deserved the new name Ahimsaka for now he had not injured any man though he was once an abnoxious bandit, known by the name of fingerwreathed. He became an important leader of the Buddhist Order and gained the love and appreciation of the Master.

> "The Master hath my fealty and love; and all the Buddha's ordinance is done; Low have I laid the heavy load I bore No cause for re-birth is found in me."

Thus for forty-five years Buddha went about preaching to the people his Dharma till finally he met his end in 483 B.C. in the outskirts of the city of Kûsinâra due to illness brought about by partaking of a meal hard of digestion. The body was cremated with great pomp attended by Ruling Chiefs and nobles. But before his death he organised on strong foundation the

Buddhist Order, the Sanga. Buddha, Dharma and Sanga constitute the three great jewels of Buddhism; and the Buddhists even to this day, all over the world, worship the Ratnatraya; Buddha, Dharma and Sanga.

If we transport ourselves to that period in India's history we should perceive a tremendous Dharma preached spiritual excitement all over Aryâvarta. by Buddha. It was a period of the birth of a great It was the period marked by the religious vision. Upanishadic thought. It was also marked by a number of Protestant schools springing up side by side with Upanishadic thought. These Protestant schools together with the Upanishadic organisations were all opposed to the earlier creed of animal sacrifice. What is known as the Upanishadic literature marks the mode of re-Buddha and adjustment within the conservative camp. other Protestant leaders of Indian Thought represent the Evidently they were not willing to extreme left wing. be a party to any compromise, if compromise would mean the giving up of the principle of Ahimsa. In this opposing camp were probably ranged the early Sankhvas of the Kapila school, the Jainas or the Nigranthas as they were called at that time, and also Gautama Sâkya The last represents the most radical of the Gautama Buddha certainly started Reformers. career preaching against animal sacrifice. The beautiful story of his going to Benarcs after the enlightenment to deliver his first sermon on Dharma, and on the way how he met a herd of sheep led by a shepherd to be slaughtered, and how out of pity he followed the flock with a view to save them from sacrifice, all exhibit the fine trait of his own life as well as the importance of his

message to the world. Unlike the various other religious teachers who had the ideal of personal perfection, he was the first to conceive the idea of presenting the Dharma to the masses and thus made religion mainly a matter of social service. It was with this object that he roamed about from place to place till the end of his life. Though it must be admitted that his religion was merely a Protestant Reformation of the early Arvan creed still it must be confessed that in fundamental matters there is a difference between his religion and the pre-Buddhistic thought. In the Upanishadic period the important concept was "Atma" which was later on identified with Brahman. But Gautama Buddha discarded both. He considered the Brahma distinctly lower to his own conception of Nirvâna. That was one of the reasons why he seceded from the early ascetics and he made his religion a religion of Anâtmavâda as a protest against an earlier conception of Atmavâda. In this respect his philosophical message is almost identical with that of Hume. Both admit only the series of conscious states and beyond the series of conscious states they would not admit a physical reality in the objective world or a Self in the subjective world. Hume's famous declaration that, "Whenever I try to introspectively perceive what is called the Self, I merely stumble upon a particular idea or sensation," seems to be merely an echo of Buddha's message delivered to the world several centuries prior to Hume.

The Aryasatyâs, four noble truths of Buddha's message to the world are (1) Dukka (2) Dukkôtpatthi (3) Dukkanirôdha and (4) Dukkanirôdha Marga (Misery, the cause of misery, getting rid of misery and path to

salvation.) The whole Buddhist philosophy is practically summed up in these four noble truths and all the other doctrines are but the expansion and interpretation of these four noble truths or Aryasatyâs.

The first is the realisation of Dukka in Samsara. Life intrinsically is pain and the Summum bonum of life consists in getting rid of this misery. In this respect Buddhism is not alone. This is a common doctrine of all Indian Darsanas, except Chârvâkas, who alone maintain that life here is everything and the other world is but a foolish dream. You may say without much! exaggeration that this idea forms the turning point in the history of Indian Thought and it is the central idea of the Upanishadic thinking. The Upanishadic schools ! emphasize this aspect of concrete life. Life here was important according to the pre-Upanishadic thought. In the period of the Mantras and Brahmanas the thought of the Arvans was mainly directed to prosperity and plenty in this world. They appealed to their Vedic Gods and offered sacrifices to them with prayers to bring prosperity and plenty for themselves and to bring confusion and disorder to their enemies. They were frankly hedonistic. But when we enter the threshold of the Upanishadic world we hear a new voice. Happiness consisting of worldly riches and prosperity would not satisfy anybody. The thinker in the Upanishadic period was always dissatisfied with his environment and was always in search of something far more valuable than worldly wealth. Not even the glory of a crown would be accepted by him as a substitute. Hence this attitude towards concrete life was spurned as worthless trash; and the attempt to peep behind the veil was

evidently the common attitude of all thinkers about the time of Upanishadic period. Gautama Buddha was in tune with the general tendency of the age. But in his exposition of the other three noble truths he differed materially from the other schools. These constitute the differentiating mark of the Buddhistic thought. For his solution of getting rid of misery is quite different from that offered by the rival teachers.

This is called the middle doctrine, the two extremes being, one, that things have being, and The doctrine of the other, things have no being. This dependent originadoctrine of Pratitya Samutpâda the tion or Pratitya Samutpåda, chain of causation, or the dependent origination, is intended by Gautama to be the solution of the great problem of the origin of evil. It is one of the most fundamental doctrines taught by Gautama. It is as follows:--" Avidya Pratyayo Samskara, Samskara Pratyayo Vignâna, Vignâna Pratyayo Nămarûpam, Nâmarûpa Pratyayo Shadâyathanam, Shadâyathana Pratyayo Sparsa, Sparsa Pratyayo Védana, Védana Pratyayo Thrishna, Thrishna Pratyayo Upadana, Upadana Pratyayo Bara, Bava Pratyayo Jâthi, Jâthi Pratyayo Jarâmaranam," which means, on ignorance depends karma, on karma depends consciousness, on consciousness depends the organised being otherwise known as nama and rapa, on nâma and form depend the six organs of sense, on six organs of sense depends contact, on contact depends sensation, on sensation depends desire, on desire depends attachment, on attachment depend existence, on existence depends birth, on birth depend old age and death, sorrow, lamentation, misery, grief and despair. Thus this entire aggregation of misery arises.

The origin of evil is thus traced to ignorance or error. But on the complete fading out or cessation of ignorance ceases karma; on the cessation of karma ceases consciousness: on the cessation of consciousness cease nâma and form; on the cessation of nama and form cease the six organs of sense; on the cessation of six organs of sense ceases contact; on the cessation of contact ceases sensation; on the cessation of sensation ceases desire; on the cessation of desire ceases attachment; on the cessation of attachment ceases existence; on the cessation of existence ceases birth; and on the cessation of birth cease old age, death and sorrow. Thus does this entire aggregation of misery cease. The word "Dependent" implies the condition or dependence; and it is intended to avoid such heresies as that of the persistence of existence, that existence undergoes changes, due to overwhelming power and self determining existence; with the object of rejecting all such doctrines as to the origin of things, this doctrine of dependent origination is taught by the Buddha. The second word "origination" is intended to reject such heresies as the annihilation of existence, of Nihilism and of the inefficacy of karma. If the elements of being are continually originating by means of antecedent conditions, how can we justify the annihilation of existence or the inefficacy of karma? The phrase Pratitya Samutpâda, "dependent origination" is therefore intended to avoid the two extremes and to emphasize the middle course which is the truth. It is intended to reject the heretical doctrine of a permanent entity as the basis of experience, that he who experiences the fruit of the deed is the same as the one who performed the deed. And it is also

intended to reject the converse one, that he who experiences the fruit of a deed is entirely different from the one who performed the deed.

What is meant by Avidya or ignorance which is said to be the root cause of all misery? Ignorance mainly implies ignorance of the four noble truths, the Aryasatyâs, Dukka, Dukkôtpatti, Dukkanivarana, and Dukkanivarana Mârga. The wheel of Samsara is thus caused by Avidya or ignorance, and it would come into fullstop only by the removal of ignorance. Karma which arises from ignorance is of three kinds, bodily karma, vocal karma, and mental karma. Bodily karma consists of the eight meritorious thoughts which belong to the realm of sensual pleasure and the twelve demeritorious ones. These express themselves through the body. Vocal karma is that which is expressed through voice, and the mental karma consists of the thoughts which spring up in the mind without exciting either the body or the speech. These three kinds of karmas may be generally either good or bad, meritorious or otherwise. How can it be maintained that karma arises from ignorance? Because they exist where ignorance exists, and disappear when ignorance disappears. Consciousness originates from karma. By consciousness is meant the six-fold sensory awareness, vision from the eve, awareness of sound through the ear, odour from the nose, taste from the tongue, touch from contact through the body as a whole, and the inner ideas from the mind. Thus consciousness is named after the particular sense organ through which it arises.

These two indicate any organised being. Human personality is described in terms of Namurapa, in

Buddhist thought. Each by itself is ineffective. Nâma its own accord is incapable of Name and Form. moving about. It can neither eat, Nâma Rûpa. nor drink, nor speak. The term form denotes the four bhûtas which constitute the body. This Rûpa by itself is also inert. It can have no desire either to eat, or to drink, or to speak, or to move about. But when these two are combined, then you have a living body. Nâma which has the desire to eat, drink, or speak, or move, is able to achieve its object through the vehicle of Rûpa. Out of this Nâma Rûpa combination, arise the living beings which are capable of activity and awareness. The combination of Nama Rûpa is compared to the Sânkhya conception of the Prakriti Purusha combination, the blind and the lame constituting the human personality. When the organised body is so constituted, there arise the Shadayathanas the six organs of sense. When the six organs are so constituted they are able to bring about contact. The term contact implies two things coming together like clapping of hands. Similarly, each sense organ comes in contact with a corresponding sense stimulus or object. Out of this contact arise sensations which may be pleasant or unpleasant. Out of these affective clements arises desire. These desires may be related to the six kinds of sense objects. Out of this desire arises attachment-attachment leading to the various kinds of sensual pleasures-thus arises the chain of causation leading to Samsara. One who is able to understand the significance of this chain of causation. and how it is fed up by ignorance and desire, is able to attack the root cause and may thus finally escape

from the cycle of Samsåra. One who wants to walk the middle path must therefore prepare himself by avoiding the two kinds of heresies which may lead to the fanatical conduct on the one hand, indulge in sensual pleasures on the other hand. Both must be destroyed by the middle path of conduct leading to Nirvåna.

"Verily, this nama and form coupled with consciousness, is all there is to be born or to grow old, or to die. or to leave one existence or to spring up in another. It is all that is meant by any affirmation, predication, or declaration, we may make concerning anybody. constitutes knowledge as full of action and it is all that is reborn to appear in its present shape. Even as the word chariot means that members join to frame the whole, when the groups appear to grow we use the phrase a living being. The different members or elements constitute an organic unity and apart from members, the constituent elements, there is no such thing as substance or an ego. The word chariot is but a mode of expression for the assembled group such as axle, wheels, chariot body, and other constituent members. Similarly, the word house is but a mode of expression for the several building materials used to erect a house. Similarly, the word fist, is but a mode of expression for the fingers in a particular relation. Now exactly the same way are the words living-entity or ego. They are but a mode of expression for the presence of five Skandas. Apart from these five constituent elements there is no basis for such fictions, as I, or ego." In the absolute sense there is only Nâmarûpa. He who perceives it knows the truth. There is not only no ego there is also no continuous personality; the elements join one another in serial succession, if one element perishes, and another arises succeeding that instantaneously. Therefore, neither as the same nor as a different person do you arrive at the latest aggregation of consciousness. An illustration is given to elucidate this point. Milk changes into curd and from curd you get clarified butter. In exactly the same way do the elements of being, join one another in serial succession, each element having only a moment's existence and giving place to the next one.

The whole reality is analysed into five skandas or the constituent elements, Rûpa, Sagna. The doctrine of Vignâna, Vêdana, and Samskâra. Rûpa Pancha Skandas. Skanda is the basis of the whole of physical universe. The term means, form, figure, or shape. Hence any special object is constituted by this Rûpa Skanda, which generally refers to what are called the Bhûtas. This Rûpa Skanda consists of twentyeight sub-divisions, Earth, Water, Fire, Eve, Ear, Nose, the Tongue, the Body, Form, Sound, Smell, Taste, etc. The first four of these are called Bhûta Rûpas, the remainder are called Upâdêyarûpa. A physical object is also called Ashtaka, the Octad—an aggregate of eight the four Bhûtas and the four sense elements, colour, taste, smell and touch.

The next is Vêdana Skanda:—It is one of the links of the Pratîtya Samutpâda. It is of three kinds, Suka Vêdana, Dukka Vêdana, Adukka Asuka Vêdana which mean respectively (pleasurable feeling, painful feeling, and neutral feeling). From the point of view of the sense organs, Vêdana is again sub-divided into six kinds. the feeling element of visual sensation (Chakshu Vêdana).

the feeling element of auditory sensation (Sôtâ Vêdana), the feeling element of olfractory sensation (Grâna Vêdana), the feeling element of taste sensation (Jihva Vêdana), the feeling element of contact sensation (Kâya Vêdana), the feeling element of inner sensation (Manô Vêdana). These are the six kinds of pleasure-pain elements of sensation springing from the contact of the six senses with the outer world.

Next is Sagna Skanda:—The term implies sign or name and refers to a particular aspect of sense perception. This is also sub-divided into six classes according to the different sense organs; perception springing from the contact of the eye, ear, nose, tongue, touch and mind with the external objects, Chakshu Sanna, Sabda Sanna, Grâna Sanna, Jihva Sanna, Kâya Sanna, and Manô Sanna.

Next is Samskára Skanda:--This term has several different shades of meaning. As a link of the Pratitva Samutpàda it means those traits or dispositions of the mind which bring about the performance of good and bad actions. Practically, it is identified with karma. In this sense, it is of three kinds, Punya Samskâra, Apunya Samskâra, Punyâpunya Samskâra (good traits of mind, sinful traits of mind, and traits of mind leading to inactivity). From another point of view the samskaras are spoken of as three, Kâva Samskâras, Vâchiva Samskāras and Manô Samskāras, (dispositions resulting in good or bad actions, dispositions resulting in good or bad speech, and dispositions causing good or had thoughts). These are respectively called Kâya Kammam, Vâchiya Kammam and Manô Kammam respectively.

The next is Vignána Skanda:—It is generally rendered as consciousness. Vignána Skanda is the most important of the five Skandas, since it refers to the chétana aspect of the individual. The nature of human personality rests upon this Vignána Skanda. Of the five Skandas the first one Rûpa Skanda refers to physical objects. The other tour are related to consciousness and of these the Vignána Skanda is certainly the dominating tactor. From the moral point of view, this Vignána Skanda is of three kinds; Kusala Vignánam, Akusala Vignánam, Avyakata Vignánam, (meritorious thought, de-meritorious thought, and neutral or indifferent thought). As a metaphysical term, "Vignána" is divided into several sub-clauses. It is not necessary for us to go though all these classes.

The five Skandas together constitute any sentient being. When a man dies the constituent skandas also perish. But, on account of his karma, a new set of skandas immediately comes into existence, and a new person appears here or in another world. This one, though constituted by different skandas, is identical with the person who just died and the connecting link between his death and the new birth being his karma. It is this link of karma that preserves the identity of person through all the countless births and deaths in his samsåra. Hence the perishing of the skandas at the time of death does not mean a real break in the line of existence, for the formation of the new skandas constituting the new personality appears immediately, without any interval between the dissolution of the old skandas and the constitution of the new ones, between the death of the old being and the birth of the new being. But at

the time of Nirvâna, which is the result of complete destruction of karmas, the potentiality for re-birth associated with karmas is completely destroyed. Since the karma is completely destroyed there is no re-birth after attainment of Arhatship. In this case, not merely skandas perish but also the karma with its potentiality for re-birth. Thus the samsâric cycle itself comes to a full stop and it is called Nirvâna which is the ideal of Buddhism.

Next the thirteen ascetic practices of the Thuthanga—the code of moral discipline according to Buddhist Ethics prescribed for the religious medidator. These practices are intended to reduce the personal wants and desires and to promote contentment as a means of religious contemplation. These ascetic practices are thirteen in number and they are intended for those Bikshus who join the Order and who put away the worldly needs of the flesh. These are:—

- 1. The refuse ragman's practice.
- 2. Three rober's practice.
- 3. Almsman's practice.
- 4. House to house goer's practice.
- 5. One sessioner's practice.
- 6. Bowl fooder's practice.
- 7. Food refuser's practice.
- 8. Forester's practice.
- 9. Tree rootman's practice.
- 10. Open spacer's practice.
- 11. The Burning grounder's practice.
- 12. Any bedder's practice.
- 13. Sitting man's practice.

The meaning of these is as follows:-

- 1. Refuse-rag means, any piece of rag found in a refuse heap, or on the road side, or in the burning ground:—
  The Buddhistic ascetic is to pick up these rags from such loathsome places and make a clothing out of these.
  One who has made a robe made of such refuse rags, is known as Refuse ragman; and the practice of making a robe out of rags picked from rubbish heap is known as Refuse Ragman's Practice.
- 2. Three Rober's practice:—Every Bikshu is expected to have only three robes, the waist cloth, the upper garment, and the shoulder cloth. This being the maximum prescribed for the Bikshu, he is expected to refuse the fourth robe and this practice is known as the Three Rober's practice.
- 3. Almsman's practice:—Alms means whatever morsels of food fall into the bowl carried by the Bikshu. One who gathers alms is called an Almsman. He who observes this practice should not accept food offered at a feast for the whole Order. This practice of rejecting food offered either by invitation or during feast, and accepting only morsels offered as alms is the "Almsman's practice" because he has morsels of alms as his only resource for food. A Brother who is contented with such morsels of alms is certainly independent in his life and forsakes a lust for food. Him the Gods admire for he is free from gain and fame.
- 4. House to house goer's practice:—With the object of gathering alms if one goes from one house to another in an unbroken series he is said to be a house to house goer and the practice is called house to house goer's practice. This is intended evidently to prevent

the Bikshu from choosing the house of a wealthy householder in order to obtain richer food. Irrespective of the status of the householder he is to visit all the houses for obtaining alms in his bowl. This practice is expected to create in the mind of the ascetic an attitude of good-will and impartiality to all the families.

- 5. One sessioner's practice:—One who observes this practice should not eat food at more than one sitting. This is intended to promote moderation in eating. He may eat until he rises up and never afterwards; and this practice is known as One sessioner's practice.
- 6. Bowl fooder's practice:—Bowl food is food that falls into a single bowl, a second bowl being refused. One who has the habit of accepting such food is a bowl fooder. He is expected to refuse a second bowl as he observes the bowl fooder's practice. This is also intended to promote temperance in eating.
- 7. After-food refuser's practice:—Food that is got later by one while eating his first meal is called after-food. The partaking of that after-food is after-food taking. After-food refuser is one who does not take such after-food. After-food refuser is a name for one who refuses such additional food.

This practice is also intended to promote moderation in eating and contentment.

8. Forester's practice:—One who dwells in the forest is a forester and choosing such a habitation is a forester's practice. This implies the refusal of dwelling in a village or town enjoying the privileges of luxuries of a householder. Ascetic discipline must train the individual not to expect such luxuries. Hence he is expected to take his abode in an adjoining forest.

This forester's life is expected to promote the bliss of solitude, and the consequent freedom from the temptations of life.

- "At the Forester's battle ground he conquers erelong Mâra and his hosts.

  So the wise delight in forester's life."
- 9. Tree rootman's practice:—This means dwelling at the foot of a tree. One who has the habit of dwelling at such a place is a tree rootman and the practice is called the Tree rootman practice. This implies the absence of a dwelling place. Even as a forest dweller he is expected to put up a hut for his dwelling. A person dwelling under the foot of a tree not only rejects a dwelling place for himself but also possesses further advantage. Being directly in contact with nature he is able to perceive the impermanence of things around him, seeing the old leaf from the tree withering and the tender leave sprouting out would be a constant reminder to him of the transient nature of reality. From this he learns the lesson of imperma-Therefore the wise do not despise to dwell in isolation at the foot of the tree.
- 10. Open spacer's practice:—This implies discarding even the shade of a tree. One who observes this practice not only refuses a roof over his head but also the shade of a tree. He chooses open space for his dwelling and he is prepared to put up with the inclemencies of the weather. One who observes this practice is known as open spacer. Just as the animals roam about freely in open space, the brother leads an easy home-less life. The vault of the Heaven itself

becomes the roof of his dwelling, the Sun or Moon becomes a lamp or light of his habitation, and he enjoys his life of solitude because of his nearness to nature herself.

- The Burning grounder's practice:—Even in open space a cremation ground is chosen as his habitation. A Bikshu who chooses this as his habitation is the Burning grounder and the practice is the Burning grounder's practice. Even in the burning ground there may be buildings put up by the villagers. But one who observes this practice should not live in such places; for a burning ground means the place where the dead body is cremated. This ascetic practice is indeed rigorous. This practice is intended to remove fear of death in him. Living in cremation ground he has direct knowledge of death which inevitably overtakes every body. That life must inevitably end in death, that the body which is adorned during the life time is but a filthy combination of foul things and hence love of such a body is meaningless, are some of the lessons learnt from the cremation ground. It leads to the rejection of pride of youth, the pride of health, and so on. Hence the Burning grounder's practice bestows manifold merits and qualities.
- 12. The any bedder's practice:—He who observes this practice should be content with whatever dwelling is alloted him by the distributor who says "this is for you." One should be content with what one gets. He should give up the opinion of inferiority or superiority in the matter of residence. So, a wise man ought to be content with any sleeping place and should not complain of inconvenience.

13. Sitting man's practice:—A sitting man is one whose habit is to refuse to lie down; that means both day and night he is prevented from spreading himself on a bed. He refuses to lie down because he observes the sitting man's practice. One who observes this practice may rise up and walk to and fro but he should never lie down; for lying down is considered to be a luxury for the ascetic, and promotes the pleasure of a sluggard. Hence the monk is expected to sit cross-legged and keep the light of his Dyana burning. By thus sitting he is able to avoid the pleasure of sluggishness which is associated with lying down. Thus sitting cross-legged is a necessary condition for contemplation and Dyana. These are the practices known as Thuthanga enjoined for the cultivation of virtue according to the Path of Purity, Visuddhi Marga.

Buddha preached the eightfold path as a means of escape from the misery of existence.

The Eightfold These eight constitute the path of virtuous life which is supposed to consist of eight angâs or members. Hence the path is called Ashtânga. These are:—

- 1. Sammaditti or Samyakdrishti, which means right faith. It consists in believing in the four Aryasatyas, miscry of existence, the cause of miscry, the prevention of miscry, and the path to avoiding miscry.
- 2. Sammasankappo or Samyaksankalpo, which means right thought—determination to get rid of karmas, to obtain freedom from hatred, and to follow the path of Ahimsa—. These are the right thoughts.
  - 3. Sammavácha or Samyakváchana, or right speech.

It consists in avoiding falsehood, back biting, harsh speech, and useless speaking.

- 4. Samma Kammanto, or Samyak karmanto, which means right actions. It consists in avoiding injury to sentient beings, and not taking anything which is not given, and avoiding illicit sexual intercourse.
- 5. Samma Jivo or Samyak Ajiva, which means adopting right means of livelihood.
- 6. Samma Vâyâmo or Samyak Vyâyâma, right exertion. It consists in the mental exertion to resolve and control harmful thought activities that may not occur in future. To get rid of harmful thought activities, which have already arisen and conversely to promote thought activities in the present and in the future.
- 7. Samma Sati, or Samyak Smriti, which means right recollection. It consists in remembering the unpermanence, impurity etc., of the body and not to have over-attachment to it.
- 8. Samma Samāji, or Samyak Samādhi, or the right meditation. The last is elaborately described in Buddhist literature; but it is enough to mention here that it refers to the process of contemplation more or less analogous to yogic ideal to Samādhi, success in which would necessarily lead the person on to Arhatship which is the ultimate Buddhist ideal.

Nirvâna which means extinction, destruction or annihilation is the ultimate goal aimed by the Buddhist. It exactly corresponds to the conception of Moksha in other Darsanas. It presupposes the doctrine that Samsâra is evil. Buddhism starts with the same assump-

tion of the "Sarvam Dukkam, everything is misery." It is the first of the four Arvasatyas, the noble truths which form the foundation of Buddhism. In conformity with other Darsanas, Buddhism which begins with the assumption that existence is misery, also ends by preaching the ideal of Moksha or liberation from existence. This ideal of liberation from existence is always referred to by the term Nibbana, or Nirvana. which is the supreme goal to be obtained by the Buddhist. There is a good deal of controversy as to the exact significance of this term Nirvana. There is a great diversity of opinion among European scholars as to the significance of the term Nirvana. In the description of Nirvâna found in Buddhist literature, terms which are generally used by other Darsanas are freely used which indicates that Nirvana means, for the Buddhist, the highest Bliss.

This gives rise to a problem. If Nirvâna means positive state of existence, how could this doctrine be reconciled to the general doctrine of Anâtmavâda. The doctrine of Anâtmavâda it strictly interpreted, must end in Nirvâna in the sense of annihilation. But it Nirvâna is interpreted as final bliss, you have to postulate a positive being in the state of Nirvâna which should be inconsistent with the general trend of Buddhistic thought. Thus there is the co-existence of two irreconcilable views as to the nature of Nirvâna. Max-Muller, who was the first to attack this doctrine, maintains that the original doctrine taught by Buddha is that of the entrance of the soul into rest, while the doctrine of annihilation is a perversion introduced by later metaphysicians. 2 Dr. Childers in his valuable

article on the subject, in his Pali dictionary, rejects this view and elaborately argues the case for the other side. He maintains that the word "Nirvâna" designates two different things (1) state of bliss associated with the attainment of Arhatship, (2) the annihilation of existence consequent upon the death of Arhat. He proceeds to state the doctrine of Nirvâna as follows:—

"Every being born into the Universe is subject to transmigration. Death is followed by re-birth in a new existence, which might be one either of misery, or of happiness. An insect may be re-born as an angel by the force of karma, or an angel may be hurled down into nethermost hell. The whole sum of sentient existence is suffering, and release from suffering can only be obtained by release from existence. The cause of continued existence is sin. Remove this and you strike at the root of existence. Sin is removed by the four paths of sanctification, and to these entrance is obtained by the sublime eight branch road; by the practice of charity and other good words, by purity in word, thought and deed, and by the exercise of religious meditation, the disciple of Buddha is enabled to escape from the misery of existence. The four paths are the four stages of sanctification, and the fourth and the last stage is the highest which is called Arhatship. Arhatship is final, and perfect sanctification, and it is a state in which merit and de-merit, original sin, desire and attachment, are rooted out; all that binds man to existence, all that leads to transmigration is wholly extinct. The Arhat is still a man though purified and exalted. He cannot sin, for, his heart is purged from every taint of human passion. Free from

the trammels that bind man to earth he has developed Riddhis-supernatural powers. He traverses the air and works great miracles. He scans the thoughts of others, he can recall his own past life in countless existences, he hears the sound in distant spheres, he beholds with divine eye the beings that people Universe, dying and being re-born. In all the vicissitudes of life, his mind preserves his even tenor serene and tranquil. He lives out the span of life rejoicing in the ever-present consciousness that he has triumphed over man's great enemy 'existence.' Death comes at last. But the stage of existence has withered, the lamp of life is burnt out. The Arhat is born no more again. He has attained Nirvâna. He has ceased to exist. A great number of expressions are used with reference to Nirvâna which leave no room to doubt that it is absolute extinction of being, the annihilation of the individual. Thus Nirvâna is called the void, unconditioned abstract, the uncreate, the infinite, the eternal, the formless, the invisible and so forth. And its common synonymn is Nirôdha-Bliss. The death of an Arhat is likened to the textinction of a flame, a strongest possible way of expressing annihilation intelligibly to all. Thus to maintain that the goal of Buddhism is a state of blissful exemption from human passion with its Arhatship, are at once confronted by an objection a formidable one that the Arhats die like other men. The great Arhat himself died at the age of 79. He even predicted his own death. To be the ultimate goal of Buddhism Arhatship must be an eternal stage. But since Arhats die, Arhatship is not an eternal stage and therefore it is not the goal of Buddhism. Arhat does not live again

after death. He ceases to exist. There is probably no doctrine more distinctive of Sakya Muni's original teaching than that of the annihilation of being. To suppose that the Buddhist Nirvâna is the blissful repose of Hinduism is to suppose that Sâkhya Muni on a leading question of religious philosophy that of a future state would content himself with borrowing from the creed which it was his mission to subvert." in such emphatic terms the Buddhist ideal of life Dr. Childers tries to explain the difficulty. discrepancy reconciled?" I reply "the word Nirvâna is applied to two different things (1) to that annihilation of beings which is the goal of Buddhism (2) by the state of blissful sanctification called Arhatship. This fact at once explains the apparent contradiction." Then he gives a number of quotations to show that the term Nirvâna is used in relation to Arhatship also. Since Arhatship automatically leads to complete Nirvana, naturally there is a tendency to identify cause and effect and both are referred to by the same term by later writers. After using the same term Nirvana to designate both the stages, differentiating adjectives are added on to the term to distinguish the two Nirvanas, Sa Upádhi Sésha Nirvána, Anupádhi Sésha Nirvána. Nirvâna with Upâdhis and Nirvâna without Upadhis, with Upâdhis representing the Arhat and without Upadhis representing the complete annihilation. He considers the later introduction of such ideas as the Adhi Buddha, Dyana Buddha, and the Worship of Amitâba and Avalôkitêsvara are distinctly modern innovations due to the general religious degeneration of Buddhism. Having defended the doctrine that

Nirvâna means complete extinction, Dr. Childers is not altogether unconscious of the moral difficulties arising from such a religious ideal. But he says "It is not my intention here to discuss the ethical aspect of Nirvâna, and I shall content myself with observing that Christianity with its doctrine of everlasting punishment, can ill afford to reproach Buddhism with their doctrine of annihilation." Thus Dr. Childers withdraws the Buddhistic Nirvâna from the category of the disputed questions. We may add, this seems to be the only interpretation of Nirvâna consistent with the fundamental Buddhistic doctrine of Anâtmavâda.

Kundalakêsi was evidently one of the important female disciples of Buddha. She was a prominent Sister of the Buddhist Kundalakési. Order, and her story is given in Têrigâtha or the Psalms of the Sisters. The story is given in the 46th section of the Psalms of the Sisters, edited by Mrs. Rhys Davids under the heading, "Badra Kundalakêsi, the ex-Jain." After several previous births, in this Buddha era, Kundalakesi was born at Râjagriha in the family of the King's treasurer. She was named Badra. Born in plenty and prosperity, she grew up surrounded by a large number of attendants. One day, when she was looking through her window, she saw the Chaplain's son Sattuka being led to execution by the city guard, since he was condemned as a highway man by the order of the King. Seeing him, Badra fell in love with him at first sight. shut herself in her bed-room saying, "If I get him as my husband, I shall live. If not, I shall die." This was reported to her father. Out of great affection for his daughter, the treasurer heavily bribed the gnard, and got the thief released. The released thief was offered the hand of Badra who was bedecked with very valuable jewels. While he was living with his wife in the treasurer's house, there was slight misunderstanding between husband and wife. Sattuka wanted somehow to deprive his wife of her valuable jewels and get away. With this object in view, he said to her, "Badra, when the city guards were taking me to the Robber's cliff I vowed to the cliff deity that if my life were spared I would bring an offering. You do make one ready." Accordingly, she did so, to please him. Adorning herself with all her jewels, she mounted a chariot with him and both drove to the cliff. Sattuka. in order to have her completely in his power, instructed the attendants to stay back. Taking the offering, alone with him, she went up the hill. Since he spoke no word of affection to her, she began to suspect his motive. Reaching the top of the cliff, he instructed her to remove all her jewels and to make a bundle of the same with her outer robe. Knowing his plot, she politely asked him how she had offended him. Then he openly revealed the plot. "You fool, do you fancy I have come here to make offering. I have come here to get your ornaments." But she points out that she herself belongs to him and hence all her ornaments as well. Hence "you may have all the ornaments." But he would listen to nothing of that kind. He made up his mind to walk away with jewels after killing his wife. Then Badra makes a request of him. "Grant me this one wish. Let me make a pradakshana to you and worship you before being thrown down from the cliff." He consented saying "very well." She, thereupon, went round him cinbraced him in the front, and then as if embracing him from the back, she pushed him over the precipice; and the mountain deity saw her do this feat, and praised her eleverness.

Thus disposing of her husband, Badra did not want to go back to her home. "I cannot in this course of event, go home. I will go hence and renounce the world." So she entered the Order of the Nigranthas. They asked her "in what grade you make renunciation." She replied "in whatever is your extreme creed, in that let me be admitted." They tore out her hair and admitted her as a female ascetic. When the hair grew again in close curls, she was called "curly hair," or Kundalakėsi. During the period of probation, she learnt their doctrines and became well-versed in them. As there was nothing more to be learnt from them. she left them. Going wherever there were learned persons, she learnt their methods of knowledge. Then she became an adept in holding debates with learned men. It was a habit with her wherever she went to make a heap of sand at the gate of the village or the town in which she would set up a branch of a rose apple tree. Then she would instruct the children playing there to watch saving "Whoever is able to join issue with me in debate, let him trample on this bough." She would wait in the village for a week. If nobody dare to trample the branch of the rose apple tree, she would conclude after a week, that there was nobody in the town equal to her, and willing to debate with her. Then, after the lapse of the week, she would take the branch with her and depart from the place. While

she was in her round, thus roaming about from place to place, she came to Srâvasti. At that time the great Buddha was staying in the Jetavana near Srâvasti. Kundalakêsi had set up the rose apple branch at the city gate of Sravasti. Just then, the apostle Sariputta, while entering the city noticed the branch put by Kundalakesi. He had a wish to conquer her. asked the children playing there, "Why is this bough stuck up here?" They informed him the story of the bough, and how it was put up there by Kundalakêsi. and why it was so put up. Then the elder said, "If that is so, trample on the bough" and the children did so accordingly. Then Kundalakêsi after seeking her meal in the town came out and saw the trampled bough and asked the children who had done it. heard that it was the elder Sariputta. She went back into the town Sravasti and collected a strong gathering around her to witness her debate with the Sakvan reclause. Thus with a great following she went to Sâriputta, the captain of the Norm, who was seated beneath a tree and greeted him in a friendly manner. Then she asked him, "Was it by your orders that my rose apple bough was trampled down?" "Yes. by my orders." "Then let us have the debate together." "Let us, Badra. Who shall put the questions first and who shall answer?" When it was arranged that Kundalakesi should put questions first, and the elder Sâriputta began to answer the questions put to him. When she was unable to think of further questions, Sâriputta said "Now, I will put only this question." "Do so, Lord" said Kundalakêsi. Then Sâriputta put this question. "One, What is that?" Kundalakėsi was not able to understand the significance of the question and said, "I know not Sir." Then he said "You know not even this much. How should you know ought else?" and taught her the Law. Then she fell at his feet saying "Lord, I take refuge with you." Then Badra was instructed to go for refuge to the Exalted One, the supreme among men and Gods. She did accordingly. That evening she went to the Master at the hour of his teaching the Law, worshipped him and stood respectfully on one side. Discerning the ripeness of her knowledge the Exalted One said

"Better than one thousand verses where no profit wings the word,

Is a solitary stanza bringing calm and peace when heard."

She was thus admitted into the Order by the Master himself as an Arhanta. She went into the Sisters' quarters where she took her abode in the bliss of Nirvâna. Obtaining the ordination from the Master himself, for fifty years she had been a pilgrim in Anga, Maghada, in Vajji, m Kâsi and Kôsala, living on the alms given by the people and wholly free from the bouldage of the mind.

This story is also given in Dammapada Buddhist Legend, Harvard Oriental Series. In this, there is no mention of the fact that Kundalakêsi was originally a member of the Nigrantha Order, before she became an ardent convert to Buddhism. Probably, Kundalakêsi was a historical person. The Tamil work Kundalakêsi to which Neelakesi is an answer, is evidently based upon the career of this Kundalakêsi who was a pro-

minent Sister of the Buddhist Order. The fact that she was a Jain originally probably explains the very sharp criticism found in Neelakesi.

This account of the conversion of Kundalakesi requires some elucidation. The question put to her by Sâriputta, " Ekam Nâma Kim" " One, what is that," is rather cryptic and the sudden collapse of Kundalakėsi who was able to ask him thousand questions on philosophical topic also requires elucidation. footnote on chapter 66 "Psalms of the Sisters" also raises some doubt. "The Jainas do not appear to have been any more monistically or pantheistically inclined than the Buddhists. Hence possibly her lack of ready reply. The system she is said to have acquired cannot well have included the more esoteric and more zealously reserved Brahmanic lore. It is difficult otherwise to imagine her at such a loss, unless because it was of the extreme vagueness of the question. In the beginning there was One only. It is One and he becomes many and so on," This suggestion that the question refers to the Upanishadic doctrine of Brahman and that it was a sort of esoteric doctrine kept as a secret by the Brahmanical teachers cannot stand examination. As a matter of fact, the Upanishadic doctrine of Atman and Brahman was originally associated with the Kshatriya leaders of thought, and we have sufficient evidence in Upanishadic literature to show that the Brahmans well-versed in the old Ritualistic lore had to go to kings like Ajâtasatru and Janaka for the purpose of getting initiated into the so-called mysteries of the Upanishadic thought. This Atma cult which probably originated among the Kahatriyas must certainly be well-known both to the Jaina teachers as well as the Buddhist teachers. These represent the Kshatriya revolt against the Vedic ritualism of the earlier period. Hence the doctrine must have been quite well-known to Kundalakėsi one of the very learned scholars of those days, and probably of the same type as the woman philosopher Gârgi who figured in Janaka's court. Further it is not likely that Sariputta who was one of the important Buddhist teachers and who was known by the famous name "The Captain of the Law" would put a question relating to the fundamental doctrine of the Upanishads. Both Sariputta and Kundalakesi must have been acquainted with that doctrine and certainly must have rejected it as untrue, both being of the camp of revolters. Hence we have to find an explanation in some other form, where the question will have certainly a significance. The account given above gives us the clue. When Kundalakesi was directed by Sariputta to go to Buddha himself to seek admission into the Order, it is said that the Master discerned the high merit of her knowledge. As she was welcomed by the Master she attained Arhatship together with thorough grasp of the letter and spirit of the Law. It is further narrated when she entered the Order as an Arhat the Master himself admitted her; and it is further said, "she abode in the bliss of fruition in Nirvâna." These words are very significant, and we have to find an explanation of the sudden conversion of Kundalakesi from this clue.

Buddha himself, when he organised the Order, was very reluctant to admit women into the Sanga. But finally he yielded to the importunate requests of his

friends and disciples. He was willing to admit women into the Order provided they were willing to submit to rigorous discipline. Anyhow women were admitted into the Order and they formed an important section of the Buddhist Sanga. But, in the case of Nigranthas, women were admitted into the Order of ascetics from the very beginning. Women had no difficulty securing admission. But from the very beginning they were under a disability due to an important Nigrantha doctrine which became later a bone of contention between Digambaras and Swetambaras the two later sections of the Jamas due to a schism about the time of Bhadrabâhu. This Nigrantha doctrine is that since women are not fit to adopt the Nigrantha tapas they could not become Arhats in the same birth. The Nigrantha tavas referred to consists in complete renunciation of worldly things including clothes. This is technically known as Nigrantha Mudra or Digambara Mudra, and the early Nigranthas evidently emphasised this aspect and included in their teachings the doctrine that women were not fit to attain Mukti as women. Learned in all the Sastras, Kundalakêsi was evidently not satisfied with this inferiority of women according to the Nigrantha doctrine. She, must have been too proud to acquiesce in such an inferior status. But in the case of the Buddhists when once they admitted women into the fold they treated them as equals; provided the women kept up all the silacharas, they were also equally qualified for Arhatship. This being the case, Kundalakėsi who was on her debating tour visiting all the learned men of the country met Sâriputta at Srâvasti. Sâriputta who must have known the Nigrantha doctrine

very well must have exploited it to the full advantage. Knowing that the lady before him was thoroughly learned in all important philosophical doctrines of the day, he evidently wanted to bring to her consciousness, how with all her scholarship she was not given the status that she deserved, by the Nigrantha teachers to whom she owed allegiance. Hence the question which he put her must certainly have reference to Arhatship. Ekam Nâma Kim must be interpreted to mean the state of perfection, the Paramâtmaswarûpa, the state of conquering of the karmas and the state of perfect knowledge and perfect bliss. Hence the question refers not to the Upanishadic doctrine but to the state of perfect realisation which was considered to be the goal of life both by the Jainas and the Buddhists as well as by others. Kundalakėsi brought up under the traditions of Nigrantha school must have been taught about the inferior status of women in the Order and must have accepted the doctrine as a Jain female ascetic: with the firm conviction that it was not her lot to know anything directly of the state of Arhatship she would have naturally answered Sariputta in the negative. But when Sariputta began his exposition of his Buddhistic doctrine he must have certainly emphasised the fact that the goal was within the reach of women also and this particular lady Kundalakesi was eminently fit to be one of the Arhats. would have captured her imagination at once. She must have realised how she was not given her due by the Nigrantha teachers. She herself realised before she started out on her tour that she had no more to learn from them. From the point of view of intellect.

certainly, the male members of the Nigrantha Order associated with her were not in any way superior to herself. From the point of view of moral discipline and devotion to truth she was quite their equal. In spite of such equality she was assigned only an inferior status merely on the strength of difference of sex. When the Buddhist teacher Sariputta pointed out that sex was no disqualification to Arhatship she must have perceived her opportunity. It is no wonder that she immediately offered herself as a candidate to be admitted into the Order. Knowing her eminent culture, Sâriputta naturally suggested that she must have her ordination directly from Buddha himself. Therefore she was sent to appear personally before Buddha to be admitted into the Order. Then the whole thing is clear. She made her obeisance to the Master and stood on one side. The Master welcomed her. Just then she attained Arhatship, it is said. And therefore she entered the Order as an Arhat, a privilege which she never would have dreamt of obtaining had she remained in the Order of the Nigrantha. That explains her enthusiasm for her new faith. It is just this doctrine of the Nigranthas that is one of the disputed doctrines by the Swetambara Jains who also believe that women are quite qualified to attain Moksha as women. This explanation of the conversion of Kundalakêsi is suggested by the very account given in Thérigatha, Psalms of the Sisters.

#### SECTION III.

Extracts from Játaku Tales to illustrate the references contained in the book.

### 1. VATTAKA JĀTAKA.

(No. 35 Cambridge edition of the Jataka Tales)

This is intended to illustrate the efficacy of prayer technically called in Buddhistic literature as the efficacy of Truth.

Once upon a time Bôdhisatva was born in Maghada as a bird. His parents kept him in the nest where he was fed by them with food brought by them in their beaks. He was still too young to spread his wings and fly through the air. Then, there was a forest fire. All the birds seeing the flames darted out from their several nests flew away and escaped from the The parents of Bôdhisatva were also frightened and flew away leaving the poor young bird in the nest. The Bôdhisatva from the nest saw the flames spreading towards him. He had no power to spread his wings or fly away for safety. While he was thus left destitute by the parents this thought came to him. "In this world there exists what is termed the efficacy of goodness and the efficacy of truth. Many a person attain perfection through the efficacy of goodness and truth. I also shall grasp that. Therefore it behoves me to call to mind the Buddhas of the past and by an act of truth make the flames go back and thus save both myself and the rest of the birds. Therefore he resolved to work that matchless act of truth. With

firm faith in the efficacy of this act of truth lie repeated the following stanza.

"With the wings that fly not and feet that walk not, yet forsaken by my parents here I lie;

Wherefore I conjure the dread Lord of Fire Primeval Jathaveda "Turn and go back."

When this verse was sung in prayer, faith had effected the desired result. Fire receded several leagues as if it was quenched by water. Bôdhisatva and all the other helpless birds in the forest were thus saved from destruction by the Bôdhisatva's act of truth

# 2. MATSYAJĀTAKA.

(No 75 of the Cambridge Edition)

Once upon a time Bôdhisatva was born as a fish in a pond near Srâvasti. Then there was a draught in the land. Crops withered, and tanks got dried up. The fishes and the tortoises in the pond were in great danger of destruction. The fishes and tortoises of the pond in which Bôdhisatva was living were also experiencing great difficulty. Though they got buried in the mire, crows and other birds easily caught them Bôdhisatva, out of natural benevoand killed them. lence and mercy, wanted to save his kinstolk from destruction. Hence he resolved by performing the act of goodness to bring rain from the Heavens and so save all his kinsfolk from certain death. So he came out of the hiding place, looking up to the Heavens, thus he prayed to Pârjanya, King of Devas, "My heart is heavy for the sake of my kinstolk. Pray send rain from Heaven. I have been righteous throughout my life, nor have I ever robbed a single living creature of its life. By the truth of this I pray you to send

rain and support my kinsfolk."

Then Parjanya, the King of Devas, immediately caused a heavy down-pour Grain and relieved all the fish from the fear of death. This tale is also illustrative of the efficacy of goodness of nature, and how it can be of help and service to fellow beings.

# 3. SASA JĀTAKA.

Bôdhisatva came to live as a young hare and lived in a wood. The hare had three friends, a monkey, a jackal, and an Otter. Hare in his wisdom preached the truth to his three companions, teaching that alms ought to be given, moral law to be observed, and holy days to be kept. They all accepted his admonition. One day Bôdhisatva looking at the moon knew that the next day would be a fast day. "To-morrow is a fast day, let all three of you take upon the moral precepts and observe the Holy day. Alms giving brings a great reward. Therefore feed any beggars that come to you." They readily assented. Each of the three companions, next morning, went out in search of food and each secured food which was kept solely for future consumption, that day being the fast day. Thus they all observed the fast. Bôdhisatva the hare also went out intending to brouse on the Kusa grass. Then he remembered the fast day and thought thus:-"It is impossible for me to offer grass to any beggars. I have no oil or rice or such like thing. If any beggar comes I shall have to give my own body to eat." Sakra. the king of Gods, observing certain symptoms of his throne, discovered the cause of the disturbance, and

resolved to put the royal hare to test. Disguised as a Brahman he visited one after the other the three friends of the hare. Each offered him food but the Brahman said, "Let it be till to-morrow." Finally he went to the hare. Bôdhisatva on hearing what he wanted was highly delighted. "You have done well in coming to me for food. I will grant you a boon that I have never granted before. Go and have logs of wood piled together. Then kindle a fire, and come and let me know. I will sacrifice myself by jumping into the midst of the flames, when my body is roasted you shall eat my flesh and be satisfied." Sakra caused a heap of burning coals to appear and informed Bôdhisatva. Rising from his bed of Kusa grass, he offered his whole body as a free gift and fell on the heap of live coals. But the flame failed even to heat the hair on the body of Bôdhisatva. "The fire you have kindled is icy cold. What is the meaning of this?" Then Sakra revealed himself and told the hare that he had come to put his virtue to the test. Then Sakra said, "Oh Wise Hare, Be Thy virtue known throughout the whole Aeon" and thus made a mark of the hare on the face of the moon.

# 4. MAHĀKAPI JĀTAKA No. 407.

Once upon a time Bôdhisatva was born as a monkey. In course of time he became the leader of eighty thousand monkeys. There was a mangoe tree on the bank of the Ganges whose fruits had divine fragrance and flavour, and the fruits were also very large as big as a pot. He went with his large retinue to eat the fruits of that mangoe tree. Knowing the excellence

of the flavour, he thought there would be danger some day, hence instructed his followers not to drop down any fruit either in the ground or in the stream. Unluckily, one day a fruit dropped in the water; and the King of Benares who was bathing down in the stream happened to get it. Learning that it was a mango fruit he ate it and discovered its excellent flavour and fragrance. He ordered his forest guards to locate the tree and to guard it. The forest guards reported to the King that the monkeys visited the tree every day and made a havor of the fruits. The King ordered the forest guards to shoot all the monkeys, so that the fruits may not be eaten by them. One morning when all the monkeys were on the mango tree they were all caught by surprise; the guards were ready to shoot every one of them. In great distress all the monkeys appealed to Bôdhisatva. The monkey king Bôdhisatva consoled them by saying, "Do not be afraid of death: I shall see that every one of you is saved." So saving he thought of a plan for escape. He asked his retinues to bring a long bamboo shoot, long enough to measure the width of the river, tied one end of it to his own body, and the other end to the nearest branch of the mango tree. Thus he thought of making a bridge across the river in order that his disciples should walk across the bamboo bridge and escape. While he attempted to carry out the plan, the bamboo was found a bit too short. Bôdhisatva, therefore, could not jump right across to the other bund. He had to fall a bit short of the bund in a bush. Anyhow the bridge was formed by his miraculous lengthening of his body, and all the monkeys escaped

crossing the river, over the bridge made of the bamboo. as well as of the body of the Bôdhisatva. Thus he allowed everyone of his retinue to escape. But the Bôdhisatva himself was captured by the king's servants. Knowing the story of the capture of the Bôdhisatva the king was very much pleased with the attitude of selfsacrifice shown by the monkey king; he praised the monkey king for having made a bridge himself for the other monkeys to pass in safety, and never caring for his own life. But the Bôdhisatva explained to the king how it was his duty to save his followers. "I fear no pain of death, bonds do not give me pain. The happiness of those was won o'er whom I used to reign." Thus the Bôdhisatva taught the duties of the King to the King of Benares. While preaching, he died. The dead monkey king was buried with all the royal honours. A shrine was built at the Bôdhisatva's burial place. The King accepting the advice of Bôdhisatva ruled over his kingdom righteously and thus became destined for Heaven.

# 5. SIBI JĀTAKA No. 499.

When the mighty King Sibi was reigning in the city of Arishtapura, Bôdhisatva was born as his son. They called him Prince Sibi. As a prince he had his education at Thakasila. After his father's death he became king himself. As a king he kept the ten royal virtues and ruled the kingdom in righteousness. He caused alms-house to be built in the midst of the city, and he was very munificient in distributing alms and money to the poor. On a full moon day, when he was seated on the royal throne he thought to himself thus:—

"Till now I have been distributing as gifts, money and other things. These things I cannot call my own. I want to give something which is part of myself. This day when I go to the alms hall, I vow that if any one asks a part of my self, even if he should mean my very heart, I will cut open my breast with a knife, and pull forth my heart dripping with blood, and give it to him. If he should name the flesh of my body, I will cut the flesh of my body and give it, and if any man demands my eyes, I will pull out my eyes and give them. Thus he thought to himself, if there be any human gift that I have never made, 'be it my eyes' I will give it now all firm and unafraid." perceiving his resolution, determined to try him, and in the form of a Brahman, old and blind, he posted himself on a high place when the king came to the alms hall. Sakra stretched out his hand and cried. "Long Live the King." The king seated on his elephant went near him and said, "What do you want Brahman?" "I have heard your fame spread in all parts of the world, Oh Great King. I am blind, and you have two eyes. As I have none, Oh give me one of your eyes I pray." The Bodhisatva was glad when he heard this. For that was just the thing that he was thinking of. "My heart's desire will be tulfilled to-day. I will give a gift which no man ever gave yet." So he took the Brahman indoors; seating himself on the royal throne, he sent for the surgeon and told him, "Take out one of my eyes." The news spread all over the city; the ministers and the commanders of the army all gathered at the alms hall imploring the king not to do any such thing.

But the king did not heed. He instructed the surgeon not to delay. So the surgeon had to take out one of the eye balls. The eye ball was placed in the great king's hand who said, "Brahman, come here. The eye of the Omniscience is dearer hundred-fold than this eye of flesh." So saying he gave it to the Brahman who placed it in his own socket. With the joy of the gift the king gave the other eye also when it was demanded by Sakra who departed from the king's palace to his own world of Gods. For sometime he thus suffered as a blind man having given away both his eyes. While thus he was leading a blind life, as a reward for his gift the king of Gods restored him both his eyes. Thus the king was able to see once again, and Sakra praised the king of Sibiland for his wonderful gift. Self-sacrifice in a man, mortal living, of all things is most fine. "I sacrificed a mortal eye and received an eye divine." Thus he declared the law to all his people and the people gave alms and did good deeds and followed the righteous way.

# 6. SANKAPALA JĀTAKA.

(No. 524, otherwise known as Drishtivisha Játaka)

Once upon a time the Bodhisatva was born in the Naga world as King Sankapala. In course of time he grew sick of this magnificence as a Naga king. Desiring to be born again as a man he kept the holy days. In order to observe his fast successfully he left the Naga world and came and stayed on the banks of the river Kannapenna. There he coiled round an ant hill before the high road and the narrow path and resolved to keep the holy day taking upon himself the

moral law. "Those that want my skin and flesh let them take it off." Thus he lay on the top of the ant hill in order to sacrifice himself by way of charity. One day when he was lying there with this moral vow a party of sixteen men from a neighbouring village roamed about in the forest with the object of hunting animals for meat. Without finding anything to hunt they came to the ant hill on which the Naga king was found coiled. "To-day we kill and eat this Snake King." Fearing to approach him lest he should kill all of them they thought they would pierce him with stakes from a distance before capturing him. It was a great opportunity for the Naga king. "To-day my desire would be fulfilled. I will be firm in my resolution and offer myself to them as sacrifice. When they strike me with their javelins and wound me in the body I will not open my eyes, nor regard them with anger." The hunters came near him and wounded him in eight different places with sharp stakes. Then when he was disabled he was dragged along by means of strings tied to his body. When they found that he was completely disabled and his head was drooping they pierced his nostrils and inserted a cord through it. Fastening the cord thus, they dragged along the road, the Naga king with this cord through the nose. The Bôdhisatva never once opened his eyes. For he knew that if he opened his eyes and regarded them, they would all be burnt to ashes. At this moment a landowner by name Alâra, a citizen of Mithila noticed this cruelty inflicted on the Naga King by these sixteen ruffians. He released the Naga King by giving each one of the sixteen fellows handful of gold coins

together with an ox apiece. Thus released, the Någa king Sankapala went back to his Någa world. The benefactor Alåra was invited to the Någa world where he was amply rewarded for his good act. After some time both the Någa king and Alåra became ascetics and lived in the outskirts of the Himalayas keeping the law and preaching the Dharma.

## 7. VYĀGRI JĀTAKA.

(No 1. Játakamála Ed by Ry. Aryasma Dr. Kern Harvard Oriental Series Vol. 1.)

Once upon a time the Bôdhisatva was born in a well-known Brahman family, famous for its scholarship as well as righteous conduct. His parents performed his samskaras such as the birth ceremony. Naturally intelligent, the boy very soon learnt all the Vedas and Vedângas according to the traditions of the Brahmanical creed. He very soon rose to the status of an Achârya. In his knowledge of the Vedas, he was equal to Brahma himself, the author of the Vedas. In his command of respect from Kings, he was equal to the King of Kings. He was adored and worshipped by his people, as the Indra among the Devas. In his affection to his subjects and in his eagerness to promote their welfare, he was as their father. Thus he became very great and so loved and respected by his people because of his nobility of nature and righteous conduct. Though he enjoyed all the prosperity of a King, together with the affection of his subjects, still from the very beginning his thoughts were turned otherwise. Because of the acquisition of merits in his previous lives, he was not able to appreciate any

worth in the wealth and prosperity of life even as a King. Life appeared to him to be entirely an insipid affair. Things which would be appreciated and welcomed by ordinary people, appeared absolutely useless to him. His heart was longing for something which he could not derive from his life even as a King. Hence he renounced his kingdom and chose for himself the life of a forester; accordingly he had as his abode a forest region at the foot of a hill. There, he spent his time, teaching to the people the greatness of Dharma, and the littleness of the worldly riches, the value of humility and charity, and the danger of evil conduct. On account of his greatness in intellect and good conduct, many became his disciples. They were also living in the torest Asrama. His love, goodness, and charity were such that even wild animals living in the forest, were influenced and were tame and harmless. Even the Devatas living in the forest praised him for his good and merciful conduct. Day by day his congregation increased in numbers; many from towns renounced their worldly possessions and adopted the life of a religious mendicant, and went to the forest to live and learn under the great Acharya. His disciples grew not only in numbers, but also in scholarship and good conduct equally. Thus he was laying out the path of righteousness for the benefit of mankind.

One day, he left the Asrama and went out to the thick of the forest, just in search of solitude to spend a few hours by himself. He had with him only one of his disciples named Ajita. While he was thus roaming about he came near a mountain cave. There he saw

a tigress, which had just given birth to tiger cubs. The tigress appeared to be extremely hungry. On account of hunger, she behaved even contrary to the ordinary maternal instinct. Instead of allowing the cubs to suck, she growled at them when they approached the mother. The hunger instinct in the tigress, completely defeated the maternal instinct. She was even thinking of killing her own cubs to appease her hunger, and the Bôdhisatva saw the tigress in the clutches of hunger, and how she was preparing to eat her own young ones. He was very much perturbed in his heart. 'The Great Being who had courage to face any kind of horror and misery directed against himself was now quaking in his heart when he observed the tigress devoid of maternal instinct. He drew the attention of his disciple to the tragic situation. He pointed out how self-interest was the ruling power of life. He pointed out how when self-interest was uppermost, it would create such a situation, that even a mother would devour her own young ones. " Escape from the misery of life is just the escape from selfinterest. One who becomes a victim to self-interest will have no salvation. Hence please run and bring some meat to appease the hunger of the tigress, in order to save the cubs from certain death. I shall remain here and see that the mother does not devour her young ones, till you bring meat over here." Thus saying he sent out his disciple on an errand of mercy. When his disciple Ajita went away he was alone there face to face with the tragedy of life. He thought within himself thus:- "This body of mine carries within itself the seed of disease and death. It is the source of misery.

It is impure in nature. It is merely an aggregate of a number of impure things. This mass of flesh and blood I have to carry about myself only as a necessary means of good deed. When this is available to me at present, why should I wait till Ajita brings meat? Meat may not be available to him. Further, to carry the body without making use of it for the benefit of others, is not real wisdom. If one keeps quiet in the presence of suffering found in others, it must be due to two causes. Either he must be motivated by self-interest and self-happiness, or even if he is not a victim of self-interest he must suffer from lack of courage to do the right thing. In my case, it is impossible for me to derive any pleasure when others are suffering, and certainly I am in possession of necessary strength and courage to remove all such sufferings in others. Why should I then hesitate to do the right thing? This tigress completely possessed by hunger is going to devour her own young ones. I have the strength and courage to avoid this. If I delay any longer, it would be inconsistent with the ideal of good that I have undertaken to follow. To keep quiet in the face of that great tragedy, and to see the young ones devoured by their own mother, would be the height of sin. It is my duty therefore to divert this calamity. Hence I shall climb up the cliff and cast myself down from the precipice, just at the entrance to the cave, so that the tigress may appease her hunger by feeding on my own dead body. Thus she can save herself from hunger and save her young cubs from certain death. Further this conduct of mine may serve as a model to humanity. People actuated by self-interest may

not have either wisdom to see the good or the courage to carry it out. I shall serve as a model to them. They will realise that it is within the reach of every one to see the good and do the good, if one has only the will. Hence there is the further prospect of serving the humanity by showing them the path of goodness and charity. The good among the people would be glad in their heart to walk in the path of righteousness. The evil-hearted will desist from their wickedness out of shame. The course of conduct that is prospective of so much goodness to the world, this intrinsic capacity to promote virtue and prevent evil, must be immediately carried out without any delay. I am directed to this course of conduct not because of any selfish desire of self-aggrandisement. It is not to strike the imagination of the people and to exact adoration and praise from them. It is not with the object of enjoying future happiness in Swarga; nay, not even the idea of unalloyed bliss, in a state of Nirvâna. These fail to serve as motive in me. Then what is it that drives me to this course of conduct. Nothing but the humble desire to be of service to others, to serve as a means for removing misery and unhappiness' around. That, by itself, is sufficiently a high motive. And I know no aim beside that." Thus resolving himself that the highest of service under the sun is sacrifice of oneself for the benefit of others, the great Bôdhisatva climbed up the hill and from the top of the precipice cast his body down as a sacrifice to appease the hunger of the tigress and save her cubs. The Gods praised him for the great sacrifice. The tigress who was all the

while regarding the young ones was surprised at the thud of the falling body, turned back and she saw a dead body within her reach. The struggle between the self-interest, and maternal instinct which delayed her devouring her young ones now was at an end. The maternal instinct was released from the clutches of hunger. The mother was glad that she had her food otherwise. Now, she could appease her hunger, as well as save her young ones. Then she turned to the dead body of the Bôdhisatva and began to feed herself on it. Just at that time the disciple who went in search of the meat returned empty-handed. Where was the master? He could not be found anywhere near the place. When he went near the cave he beheld the strange and wonderful scene, the hungry tigress feeding on his master's body. He realised what has happened. He had a mixed emotion of great joy and sorrow-sorrow because he lost his great and reverend master, and joy because of the wonderful sacrifice made by his master out of his love and charity towards others. "What a Great Being! He could not think of self when he perceived the slightest sorrow in others. What his courage! that he would not hesitate to cast away his own body as food for a hungry tigress. It is really wonderful that a person who was by nature so peace loving, should develop all of a sudden such wonderful courage leading to selfsacrifice. It is an undreamt of heroism in the world. I would consider myself fortunate because of my being his disciple all this while and that I could worship him as my Lord." Thus the disciple worshipped the great Being, the very incarnation of love, love that passeth understanding. Thus he went about proclaiming among his fellow disciples and friends, the heroism, and courage, exhibited by his Master who did not lose the opportunity of doing good even if it meant certain death to himself.

### 8. MAITRIBALAJĀTAKA.

(No. 8. Játakamála.)

Once upon a time the Bôdhisatva was born as a King named Maitribala. He was characterised by love towards all, benevolence and generosity to the needy. and desire to walk in the path of righteousness. he became famous throughout the land on account of his nobility of character. He always identified his own interests with the interests of his subjects. On account of such identification of his personality with his people, his own happiness consisted in promoting their happiness, and their difficulties, he felt as his own. He had his education both intellectual and physical, for the sole purpose of devoting all his resources for the welfare of his subjects. He studied the Nîti sâstras solely with the object of doing good to his people, and of directing them to walk the straight path of righteousness. Hence. he was loved by his own people, and respected by other kings. He had no enemies either internal or external to his state. Hence, his army was but an ornament. or paraphernalia, for his Royalty. He discharged his kingly duties with absolute impartiality, meeting out punishment to the wicked and rewarding the good. He loved his subjects and directed them to good behaviour as an affectionate father to them. It was his pleasure to communicate his own characteristics of truth, benevolence, humility, and wisdom to his people. Thus he

was qualifying himself in an eminent way to attain the wisdom of Buddha in future. While Maitribala was reigning over his subjects, there came to his country five Yakshas: who were banished from their land by their King on account of some crime committed by them against the state. Yakshas, by nature, are wicked and cruel; and their whole occupation consisted in inflicting pain on others. When these Yakshas observed the happiness and contentment of the people ruled over by the king Maitribala, they became envious of the state of happiness and complete satisfaction which they found around them, among the subjects. Hence, they set their heart on mischief. They wanted to create discord between the king and his subjects. But they found no scope for carrying out their mischievous intention. All powers of evil that they were in possession of, appeared to be completely paralysed by the good nature of the King, and the complete satisfaction of his people. They had to acknowledge defeat in their attempt. They counselled with one another that they should somehow find a way to give effect to their evil intention. disguised themselves as Brahmans, and roamed all over the country, in order to discover some chance of creating trouble. While they were thus roaming about, in disguise, they went into a forest. There, they noticed a cowherd with his herd of cattle. Seated in the shade of a tree, the cowherd was singing himself in joy. absolutely care-free, though he was in a forest. He was adorned with a garland of white flowers which he made for himself. While the Yakshas observed this cowherd. in such a state of happiness in that forest environment, they were really surprised. They went near him and

asked him, "Oh cowherd, how is it that you are so very care-free and joyful, though you are alone in this forest which is infested with so many cruel wild animals?" The cowherd answered them. "Why should I fear anything?" The Yakshas told him "that the forest area was not only infested with wild animals, but was the habitation of Yakshas. Rakshasas, and Pisachas, who were, by nature, wicked and whose pleasure was to create trouble and inflict pain on others. Even if one is surrounded by large concourse of people, even if one is blessed with the friendship of the Great and Powerful. even if one is deeply rooted in his vogic dyana, even if one is by nature a courageous hero, one cannot escape from these Yakshas, Rakshasas, and Pisachas. torest is vast and dense. There is not a single human soul here. You are alone here helplsss. The sport of Yakshâs and Râkshasâs consists in hunting human beings and devouring them as their food. When you are in the midst of such terrible sursoundings, how is it that you are heedless of any danger?" Thus the Yakshâs described the situation in horrid colours with the object of frightening the cowherd. The cowherd simply smiled and said, "Oh noble Brahmans, You need not be anxious about my safety. I am well protected. Even Indra cannot transgress the fortress of my protection. Råkshasås will feel helpless before that. When I am so guarded by a power which is mighty, and proof against all attack, I need not be afraid of roaming about in this forest alone guarding my herd of cattle. Having nothing to fear, I enjoy myself fully and freely, even my loneliness in this forest. I do not recognise any difference between my home and this

ferest. Both night and day are the same to me, so long as I am taken care of, by that protecting hand." Hearing this, the Yakshas in wonder, asked him, "What is that protecting hand which you speak of so highly?" The cowherd said in reply, "We have a mighty King. This noble being, who is strong in body, courageous in mind, good at heart, is our sure protection. As long as he is there, we need fear nothing; and further, the cowherd expressed a surprise at their ignorance of such a great being. "Have you not heard of our great King? Is it possible that you are ignorant of his good nature and noble deeds? It is incredible that you have forgotten him altogether. Is it because that you do not care for discovering where good is found or is it due to your indifference to such things? It is certainly a pity that you have had no acquaintance with such a great being. Still, there is chance for you. Still, you can have the honour of making his acquaintance. It is probably because of your good luck, that you have met me. Hence, do not lose this opportunity of acquainting yourself with our noble king." Then the Yakshas asked the cowherd, "How do you account for such greatness in your king that even the Yakshas and Rakshasas are evidently helpless to carry out their wicked intentions of inflicting pain on the people of this land." Then the Gopala answered, "Oh Brahmans, this greatness of our King is entirely the result of his own nobility of nature and righteousness of conduct. His strength consists in his love towards his subjects. The army, bearing his standard. is but a royal insignia. Anger is entirely foreign to his nature. No harsh words will escape from his , , 10

lips. Promoting the prosperity of his people, he considers his duty. Dharma forms the foundation of his reign. He knows not any crooked method of controlling his people. He uses his wealth for protecting the needy, and for giving alms to those that ask for it. So great in power, so noble in bearing, so righteous in conduct, he has the additional ornament of humility. People, living under the protection of such a noble king, can never be within the reach of the wicked and evil-loving Yakshas and Rakshasas. Oh brahmans how is it possible for me a poor cowherd, to describe the greatness of our King? It is not possible for me to communicate even a fraction of his nature. are sincerely eager to know about them, you do better go straight to that city, and gain a direct knowledge of our King. There, you can see how the people, by nature, accept and follow the example of the King. How, even as a householder, they try to carry out the ideals and aspirations of the Royal House. How their whole pleasure consists in extending hospitality to their kinsfolk, as well as to alien guests. Their rich clothes, their valuable jewels, their smiling face, will all narrate their prosperity and happiness under the noble ruler. You can directly have the knowledge of the people dancing, and singing, and teasting, so fully expressive of their prosperity and happiness derived in that land of the noble king. If you are really interested in goodness in life, and if you are actuated by desire to know these things, directly get you there without wasting time." The Yakshas after hearing such a glorious account of the noble king from the cowherd ought to have evinced good

But, In will and admiration towards the noble king. their case, the effect was just the reverse. Wicked and evil-minded by nature, they could not brook the idea of such nobility and righteousness in any person. Hence they began to hate him. The heart of the ruffian is, by nature, evil-disposed to everybody. But, when they hear greatness in any noble soul, the envy and the hatred in the wicked, begin to burn furiously. Therefore, these wicked Yakshas counselled among themselves that they should somehow bring about the ruin of this King. They were already in the know of the King's munificence and how he distributed alms in his great house of charity. The Yakshas thought they would make use of this institution to give effect to their evil thoughts. They approached the king and begged him to provide them with food. The King was delighted at the sight of the Brahmans, and instructed his servants to bring food rich and pure and fit for the Brahmans to Accordingly, his servants prepared food as instructed, and offered to these Brahmans who were really Yakshâs in disguise. They rejected it. "This is not fit for us to eat. We will not touch this. A tiger even if it is hungry will never eat grass. Take this away from us." The servants reported this to the King who hastened to the Brahmans who would not eat the food provided for them. "Please let me know what you want. I will have food prepared that is acceptable to you, and if you would kindly let me know your desire." "Oh noble king, you never swerve from the path of righteousness. What we like to have is human flesh, and human blood, quite fresh and hot, just from the living human body. This is what we are accustomed

to eat and drink. And this is what we wish to have now." So saying, the Yakshas revealed their horrid nature to the King, their wild face, showing the cruel tusks, eyes red with cruelty and anger, everything of the features exhibiting their cruel cannibalic tendency. The King discovered that they were not Brahmans at all. "These are not human beings. These must be Pisachas. That is why they reject the food offered to them. But the King could not refuse any request. He cannot turn down even the unreasonable request and even a cruel cannibalic Råkshaså's. It is immaterial wherefrom the request proceeds. He must automatically offer the desired thing to the entire satisfaction of the person begging. The food that is prepared for these people will not be ordinarily available to the mild and merciful human being. A weakling can do no harm to others even if he is possessed with hatred. The weakling, by nature, however much he tries to do mischief to others, will not be able to carry out his intention. But, one who is endowed with strength, can easily inflict pain on others. But, if strength is associated with natural cruelty there is no greater danger to the world than this. These cannibalic Yakshas want human meat and human blood. Mercy is entirely foreign to their nature. Cruelty is their sport, wickedness is their pleasure. What a pity that they are absolutely ignorant of any higher ideal in life. Anyhow, I must fulfil my promise. I must offer them food and appease their hunger, however undesirable it is. How is it possible for me to give them human flesh without killing others? How can I raise my sword against any human being? I dread the very thought of Himsa. But, till

now, no one who came to me praying for a gift, went back empty-handed. They have already expressed through their face how much they are dissatisfied in not getting what they want. Why should I waste time in deliberation? There is only one way by which I can keep my promise and make them satisfied. I shall give them flesh and blood from my own body. There is no other way by which I can satisfy them, and at the same time to serve my ideal of non-cruelty-Ahimsa-. These Yakshas complain that they are suffering from acute hunger. They insist that flesh and blood offered to them must be fresh and hot from the body. If I kill myself and offer my corpse to them to eat, they may reject that, as not being fresh and hot. Hence there is no use of offering them a corpse. Hence, I must be alive, while offering human flesh and human blood. It is quite against my nature, to get such flesh and blood from some other human being. If I delay in offering, these Yakshas may go away in disgust. They will despise me, they will condemn my charity, and benevolence, as merely fictitions. Hence I must do something to satisfy them, and that, quickly. Have I not learnt that human body is merely the hot-bed of disease and decay? Do you not require the aid of a surgeon's knife if there is a boil in your body? What is the source of evil and pain in itself must certainly be got rid of. It is but wisdom to get rid of it, by sacrificing such a thing at the altar of goodness." So having resolved within himself, the noble king, with a joyful heart and smiling face, pointed his own body to the cruel Yakshas and spoke as follows:-"This body made up of flesh and blood exist only for service to mankind. If I can satisfy you by offering flesh and blood from this body it would immensely satisfy me. Hence this body is yours." Realising that the King was serious, the Yakshâs expressed a desire to have whatever is offered to them. The King was glad that they consented to have the flesh and blood of his own body. He sent for the royal surgeon to cut the arteries in his body, so that the Yakshâs may drink to their fill, hot blood from his body.

The news spread all over the city. The ministers and other noble men of the court ran to the audience hall. They protested against such a decision. They pointed out that it was not fit for a noble King to sacrifice his body for the purpose of satisfying hungry, but wicked Yakshâs. The Yakshâs did not deserve any fair treatment, because of their cruelty and wickedness. Their whole occupation consist in inflicting misery and pain, on the innocent people. Wicked by nature, prone to hunt the poor for sport, absolutely devoid of even an iota of goodness at heart, they do not deserve your sympathy; how is it then that you have decided to sacrifice yourself for This would be the the satisfaction of such wretches. ruin of the whole land. This would break the heart of all your subjects. They would all be drowned in universal sorrow. How can you justify your sacrifice. resulting in so much misery, to your own loving subjects. Merely for the purpose of satisfying the cruel and the wicked, that you should heap the burden of sorrow and misery upon your own affectionate people. is quite inconsistent with your own noble nature. These Yakshas, are evidently bent on creating mischief among your people. That is why they have rejected the rich and valuable food that you have offered them. are we, before you, the wise King, that we should remind you of your noble duty. Yet, our own selfinterest, and the interest of the people at large, make us bold to appeal to you in this fashion. Pray desist from ruining the whole land, in order to satisfy these wicked five. If you are not willing to turn them out, "Here we are stout in body full of flesh and blood: Permit us to offer these bodies to them. Let the Yakshâs be satisfied. Let the Royal body be preserved for the benefit and happiness of the people in the State." In reply to this request of the ministers the King addressed them as follows:-" Oh Ye ministers! How is it possible for me to say 'no' to a person who begs of something from my hands. I cannot reject any request directly made to me. As a King it is my duty to defend the path of charity. It, as a King, I swerve from the path of righteousness that will certainly be an excuse for my subjects to adopt crooked methods of life. How would you appreciate such a result. Hence in the name of general welfare I cannot withhold my promise. It is because I love my subjects and desire their welfare, that I have decided to part with the flesh and blood of my own body. If I do not keep my promise, and if I attempt to excuse myself out of the difficult situation, where is my much boasted greatness and benevolence. The fact that I do not make use of you in this matter and that I directly undertake to satisfy the Yakshas, need not be interpreted as lack of affection on my part towards my ministers. Nor does it imply on my part any lack of faith in your lovalty and affection towards the King. It is justifiable to depend upon one's friends only, when one is not able to satisfy the request of beggars himself. So long as it is possible for me to discharge my duties without calling upon my friends to help me, if I transfer my responsibility to my friends, it must be interpreted as shifting my own duty. That is not fair. Hence do not stand between me and my gift. Further these Yakshas made their request to me and they never approached you with a similar prayer. Hence it is but proper that I should directly satisfy their requests. Hence it is not proper on my part to permit you to give the Yakshas flesh and blood to appease their hunger. Further it is said that any attempt to dissuade a person from offering charity is not good; and the person who makes such an attempt to thwart charity will not be called a good man. It will be put down distinctly as an evil and such a man will be condemned as an evil person trying to obstruct Dharma. Hence do not try to dissuade me from my resolution. Remember that this kind of dissussion will be interpreted as wrong on the part of the ministers whose duty it is to see that the King does not swerve from the straight path of Dharma. Listen to my words; here I have a unique opportunity. Heretofore all those that came to me for charity begged only for money or clothes or ornaments. No one came to me with such a request as this. I consider this an important occasion in my life when I shall be put to the test. After all, this body of mine is not such a great thing. It is not going to be an eternal affair. Its impermanence is well-known. Its whole

existence and justification consists in serving as a means for some good. To hesitate to make the best use of it, will be a mean attachment to something which is intrinsically worthless. Delay in doing the good will ultimately end in sinfulness." Thus the King convinced the ministers that they were entirely wrong in their attempt to dissuade him from his act of charity. Immediately he sent for his surgeon and asked him to cut open five of the main arteries of his body. Blood rushed out from these opened arteries. The King addressed the Yakshas, "Here you have what you want. Drink and quench your thirst to your satisfaction. I am glad I have this opportunity of serving the needy." Then the five Yakshas drank from the five opened arteries the rushing blood from the king's body. The king did not flinch. He enjoyed the whole situation. Out of joy, he did not experience even any fatigue, due to loss of blood. The strength of his mind sustained his body. He felt no pain. The Yakshas drank to their complete satisfaction and told the King, "We want no more." The king was delighted to hear of the satisfaction of the Yakshas. The King thereafter took the knife from the surgeon and began to cut pieces of flesh from his body and offered these to the Yakshas to eat. Even here the strength and courage in mind made the king perfectly immune from any pain when he cut pieces of flesh from his body. On the other hand, he was delighted at the opportunity given to him by the Yakshas in order to exhibit his unstinting generosity and benevolence. When a person, in the name of Dharma. offers himself as a sacrifice for the benefit of others.

even his enemies would be constrained to admit his good nature and adore his right conduct. Hence when the Yakshas observed the king thus cutting pieces of flesh from his body and offering them for the purpose of appeasing their hunger, they were lost in admiration and adoration. "What a wonderful behaviour for a mortal! What we see before us, is it real or but a dream! Such a conduct is never associated with a human being." So thinking the Yakshas were completely changed in their heart, their evil nature disappeared from them, when they were directly in front of such a noble deed. Evil cannot thrive in the presence of goodness and nobility. Hence they all cried "Oh noble King, 'Enough.' Stop cutting your body. We are immensely satisfied. We are glad that we had the opportunity of witnessing such a noble deed!"

So saying, even the wicked Yakshâs were completely changed in their nature and shed tears of joy. They confessed to the King that it was no wonder that he was loved and adored by his subjects; and they began to praise him as follows:-"It is but right that even the Goddess of wealth left her abode of flower to take her habitation with you. Even the land of fue' Swarga desires to be ruled over by you instama, . by Indra, God of Gods. Yours is the real kingdom, and you are the real King. Not knowing your greatness, we have done much harm to you. We express our sincere regret and beg you to excuse us. If we have the good fortune to have the friendship of a person like you, we can easily find a method of getting rid of our own evil nature and transport ourselves to the land of the good. The fact that you are prepared to sacrifice everything, even the flesh and blood of your own body, distinctly points out some great end towards which you set your heart. It is clear that there is something great and noble which you are eager to obtain sacrificing everything that you can call your own. ideal of yours must certainly be a most valuable thing. Is it the desire of ruling over the whole world as Universal monarch? Is it the wish to command the wealth of the whole world at your feet as the God ' of Wealth, Kubera? Or is it the desire to be born as Indra to rule over the whole Swarga? Or do you hope to be born as a Brahma; or is it something different from all these much greater and much higher than all these? It is not within our reach to know your aim in life. Pray let us have the benefit of knowing that. Reveal to us that ideal of yours which you price as most valuable under the Sun."

The King told them in answer as follows:-"Oh Brahmans, I will reveal to you the high purpose in life which I adopt as my ideal. Hearken unto me. The wealth and prosperity that you find in this world are certainly to be acquired with great effort. But all things in life are intrinsically subject to decay One who realises the true nature of and destruction. such transcient things can never find satisfaction in them. This will never lead to peace of mind. When once you attach vourself to these things you will be carried away from misery to misery. Since I am aware of this intrinsic nature of things, how can I aspire to be born as Indra? That would not save me from the cycle of Samsâra. Hence I would not even think of such an ideal. But this should not be understood as an effort to escape myself from misery from Samsåra and that I aspire to save myself alone from such evil. Such an egoistic ideal does not satisfy me either. Self-interest can never satisfy me. I can derive no pleasure in any egoistic ideal when I am face to face with the struggle experienced by all my subjects floundering in Samsåra. As a result of previous Punya, I am fortunately free from the six kinds of spiritual enemies. I am hoping to develop that universal love which knows no friend or enemy. My whole object is to save all those that are in imminent danger of being drowned in this terrible sea of Samsåra. This is my ideal for which I live, and this is my ideal for which I am prepared to die."

When the Yakshas listened to these words they were transported with joy, and they begged of the king that they should also have the privilege of being instructed on that path of righteousness. "The path which you have chosen" they said "is certainly fruitful of great benevolence to mankind. There is no doubt about that, hence. let us also be instructed on that path. Till now, we have been ignorant of any distinction between good and evil. Being ignorant of the higher value in life, we have been following the path of evil. We have been inflicting pain on others. We have had Evil as our God. The cause of all this is but our own ignorance. Pray try to remove our ignorance. We will submit ourselves to your rule. You have the right to command us as you do your own subordinate ministers. To be ruled by you, we would consider as our good fortune, and it would be an act of mercy on your part. sincerity, we wish to be admitted into the group of your servants. You need have no suspicion about us." The

King noticed their change of heart and admitted them into his fold. He congratulated them for their service to him, for had it not been for their importunate demand for human flesh and blood, he would have had no opportunity of exhibiting his greatness and charity. The king had the satisfaction of offering himself as a sacrifice in the name of charity. The Yakshas themselves had the good fortune of ridding themselves of their evil nature. Then the king addressed them thus:-" From to-day onwards you must absolutely give up your evil habits. You must give up injuring others even in thought. Don't desire other man's property. You must give up the habit of drink." The Yakshas solemnly promised that they would give up all such evil habits and made pradakshana to the Bôdhisatva and disappeared after worshipping him. The whole nature expressed their joy at the wonderful conduct of this Bôdhisatya. The whole world seemed to vibrate with ecstasy, even the Mount Meru oscillating, the divine orchestra sounded; the trees rained their fragrant flowers; the odour-carrying winds spread the fragrance all over; Indra the king of kings himself came down to offer worship. He himself confessed his impossibility to praise the greatness and nobility of such a benevolent King. Indra blessed Bôdhisatva thus:-"Oh Great King, your noble duty and pleasure consist in helping others. You have made the whole world your own by your conduct." By the magic power of the Devas the wounds in the Bôdhisatva's body got healed. His body became once again healthy and strong and it regained its original beauty. Indra returned to Swarga after restoring the King to original wholesomeness

beauty. He departed after worshipping him. This Jâtaka story proclaims to the world that great men, when they see others in difficulty, will make efforts to remove misery and pain in others even to the extent of sacrificing themselves without any thought of Self.

# 9. VISWĀNTARA JĀTAKA.

(No 9, Jatahamala -No. 547. Cambridge edition of the Jataha stories.)

When King Sanjava was ruling over Sibi country. Bôdhisatva was born as his son, and was named Viswântara. On his very birth day, a white elephant was also born in the royal stables, and this was considered to be a lucky omen. The king appointed 240 nurses for the Great Being. The king made a jewelled necklace for his son. The young prince Viswantara. because of his intrinsic nature of benevolence even when he was only of four years of age, presented the valuable necklace to his nurse. When the nurse reported the matter to the King, the king merely replied "whatever is given away by my son is a gift well-given." Hence, he would not accept the necklace, when the nurse tried to return it. He had another necklace made for his son. The prince gifted this also away to his nurse. When he was but of eight years of age, reclining on his couch, he thought of charity thus:-" What is the use of giving things which come from without? I should like to give something of my own. If one should ask my heart, I would cut open my breast and tear it out, and give it. If one asks my eyes, I will pluck out my eyes, and give them. If one should ask my flesh, I would cut off all the flesh of my body and give it." Thus he pondered

over charity, and longed for an opportunity. Before he attained the age of sixteen. Bôdhisatva mastered all the sciences. He was made Yuvaraja by his father, King Sanjava; and he was married to the princess Mådri from the neighbouring country. In course of time, he had a son and a daughter born to Mâdri. Viswântara, the Bôdhisatva, had put up a huge almshouse in the city, and he would personally visit this alms-house to distribute charity. At that time, there was a drought in the kingdom of Kalinga. There was a terrible famine in the country, on account of lack of rains. The King of Kalinga was very much aggrieved and did not know what to do. He consulted his ministers. They advised him that if he could get some how the white elephant owned by Viswantara. the prince of Sibi country, prosperity in the land would be restored. The King agreed to this proposal. selected eight Brahmans of his land who were instructed to go and fetch Viswântara's white elephant. Brahmans started with this mission to meet Viswantara. They went to the Sibi country and waited at the great alms-house for the noble Viswantara. When he appeared mounted on his elephant the Brahmans saluted him and cried "Victory to the noble king Viswantara." The prince Viswantara hearing the Brahmans' salutation turned his elephant towards them and asked them what they wanted. They told him frankly that what they wanted was his glorious white elephant. Bôdhisatva thought within himself, "When I am willing to give anything, even my own body, they ask only for this elephant. I will fulfill their wish;" and accordingly he offered the noble elephant to the Brahmans with all the

jewels and ornaments with which the elephant was Brahmans received the elephant. bedecked. The mounted on his back and began to leave the city. The crowd beholding them, cried out, "Oh ye Brahmans! why are you taking our noble elephant?" to which the Brahmans replied, "The noble elephant was given to us as a gift by the noble Viswantara. Who are you to challenge us?" The people of the city got angry and they all ran to the King uttering loud reproaches against the Bôdhisatva. The citizens very much pertubed at heart addressed the king as follows:-"Oh king, bestowing food and drink, offering clothes and money, that is the proper gift for Brahmans. But, Viswantara the prince, has parted away with the noble white elephant which was our great national asset. He has given away this precious animal with all the jewels and ornaments with which it was bedecked. We will have the prince no more in our land. The prince must be banished from the land. If you refuse to do the bidding of the Sibi folk, the people of the Sibi land will then act of their own accord against your son and you." The King consented to send out his son from the land. But he was to stay there at least one day and one night. The people agreed to the king's proposal. The king accordingly sent a messenger to the prince Viswantara and told him what had befallen him. The prince Viswântara could not understand why the people were wrath with him for he had not offended them in any "Tell me, Oh good fellow wherefore they wish to banish me?" The messenger told the great being that the people were displeased at his giving away the noble elephant to the Brahmans. The Bôdhisatva could

not understand their attitude. "Why, I would give away my very eye and heart: then why not an elephant which is not a part of my self? If the gift of charity is a crime, let the people banish me. Even if the people threaten to kill me, never will I cease from my gifts." He merely prayed the citizens to grant him one day's delay. The next day he would make his gift and then depart from the land. The citizens consented to this accordingly. The next morning, the Bôdhisatva. distributed great gifts in the shape of elephants, horses, chariots as well as other kinds of food and drink among his people. When the distribution was over he went to meet his consort Mâdri to communicate to her the resolution of the people, and also his determination to leave the country and to pass the rest of his time in a forest as a hermit. He instructed his queen Mâdri to stay back with her children and to take care of them; but she would not do any such thing. could not bear to live alone without her Lord. would go with him wherever he went. To stay behind without her Lord, would be worse than death. Hence she begged of him to take her and her children with him wherever he went. Then the great being Viswantara took leave of the King and Queen-his parentsand departed from the land with his wife and children mounting on a gorgeous chariot drawn by a magnificient team of Sind horses. While he was thus on his way to the mountains he was met by four Brahmans who had been unable to be present at the time of distribution of They approached the Great Being and announced that they were beggars expecting gifts. The Bôdhisatva stopped the chariot and asked them what they wanted.

They said that they would have the horses. He gave away the horses to the Brahmans as gift. Immediately the yoke of the chariot was caught hold of by four gods in the disguise of deer and they dragged the Thus they went up for some time when they met another Brahman who asked for the chariot. Viswantara got down from the chariot with his wife and children and gave the chariot to the Brahman. Thereafter they had to walk to their destination. The two children being unable to walk were carried by them. Thus they went on foot, carrying their children, towards the Vanka hill. On their way they had to pass through his uncle's (Mâdri's father) city where they were met by thousands of citizens. When the people saw Viswântara and his queen Mâdri thus walking with their children, they all ran to their king and informed him of the miserable state in which they found his daughter and his son-in-law. Viswantara was requested to stay there and rule over the kingdom. The sons of Cheta land would welcome him as their king, though banished by the Sibi folk. But the great being, in spite of so many requests, declined the offer of the kingdom. He wanted to go to the Vanka hill to take his forest abode there. In the meanwhile, Indra instructed the divine builder Viswakarma, to erect a habitation-a pleasant spot-in the outskirts of Vanka Parvata, for Viswantara to dwell in. The great being found his way to the forest habitation erected for his benefit. At the sight of this habitation, he put off his bow and sword, and donned the robe of a hermit. Madri with her children also entered the hermitage; she also put on the ascetic's dress and

took her abode in a separate cell. Thus as ascetics they dwelt in the hermitage. Mâdri, every morning, would go about to pick up the wild fruits to serve as food for her children and her Lord; and in the night she would go to her cell with her two children. Thus they lived for seven months in the hermitage, Mâdri serving her Lord faithfully and bringing up her two children most affectionately, though they were deprived of their royal privileges. At that time in the kingdom of Kalinga there lived an old Brahman with a young wife. Being of a poor family, she had to attend to all the household work herself and also to attend on her old husband. She was ridiculed by the village people for working so hard. Therefore she, one day, begged of her husband to obtain domestic servants to help her in her work. Being very poor he could not find money to engage servants. Hence he was not able to get any servants to help his wife. Finally they both thought of going to Viswantara tamous for his charity. The Brahman was instructed by his wife to approach the King Viswantara and obtain from him as a gift domestic servants. So this Brahman set out to obtain servants from the King Viswantara. Learning that he was banished from his kingdom and that he was living in a forest hermitage near the Vanka hill, the Brahman turned towards the hill. He underwent lot of difficulties in finding the dwelling place of Viswantara. There he had to meet the opposition of the forest guard who would not let him go any further. The forest guard suspected the motive of this Brahman. He feared that he would approach the noble Viswantara and beg of him to part with his wife and

children. The forest guard was thus even prepared to kill the Brahman on his way. But the Brahman easily duped this forest guard by telling him that he was sent as a messenger by the people of Sibi to bring back Viswantara to rule over the land. Hearing this good news, the man gave the Brahman food, and directed him to the place where Viswantara had his forest abode. Thus the Brahman went by the route pointed out to him and reached the hermitage. He waited there till the next morning when he could approach the king Viswantara, when queen Madri would be out to gather fruits. Accordingly, he went the next morning to the hut where Viswantara was living. There he met the great Bôdhisatva seated on a slab of stone in front of the lut. "Here is a suitor coming," thought the Royal hermit and watched with gladness his approach. His children were playing in front at his feet. At the approach of the Brahman, the Bôdhisatva welcomed him and instructed his boy also to show honour by saluting the Brahman guest. The Brahman approaching the Bôdhisatva politely greeted him and the Great Being asked him why he took so much trouble to go over there experiencing all the difficulties of travelling in a forest. In reply to the King's query the Brahman announced the reason of his visit. "I come to beg, give me your children, pray." The Bôdhisatva gladly replied, "Take them, I give them to you with pleasure. Certainly you shall be their master. Please wait till my queen returns." But the Brahman would not agree to this arrangement. That would upset his own plan. The queen would never consent to part with her children.

Hence he proposed to take the children immediately, for he wanted servants to help his wife. When the children heard these harsh words, they were very much frightened, and hid themselves in the adjoining bushes. But the Brahman rebuked the Bodhisatva that the children who were given away as gift to him, disappeared and hid themselves and he scolded the King that all his words were a lie. The noble King Viswântara was very much moved. "Don't trouble about that, Sir, I will fetch them." He went out, in search of his children, and called out each by their names. They certainly would not keep silent without answering when their father called them. They came out from their hiding place. The children were asked to go with the Brahman to work as his servants, and if they were keen on freedom, they could easily purchase their freedom by giving the Brahman a sufficient amount as ransome. Thus the Great Being, handed over his children to the Brahman by pouring out water according to gift ceremony. Viswântara was really joyful of the gift he had made. The old Brahman tied the children hand to hand with forest creeper, and drove them away like beasts of burden, beating them from behind. The children were so cruelly beaten on their back that their skin was so cut that even blood ran. In spite of bitter lamentations, the children were mercilessly dragged along by the Brahman towards his own place. The great Bôdhisatva, Viswântara, became sick of heart. He could no more endure the separation of his children from him. He went into the hut with tears streaming from his eyes. When he heard the lamentations of his children from at a distance, he even thought of chasing the Brahman killing him and rescuing back his children. But, on the second thought, he realised that it would be a serious mistake. To give a gift, and to repent for the same, is not righteousness. Therefore he consoled himself even though tears of blood fell from his eyes. "All this pain is due to my affection. I must get rid of this affection and regain the calmness of mind." Thus with a great effort, with the help of his wisdom he got rid of that pang of sorrow.

What would be the sorrow of the mother when she knew the terrible bereavement? When she returned from her work of gathering fruits, she did not see her children in the usual place. Usually they would run to meet her in the evening. Where were they now? What had happened to them? Whither had they gone? Why was the place so desolate? The very forest birds became dumb. She came to the Great Being thus lamenting, and set the basket of fruit down. She wanted to know the fate of her children. Great Being sat silent and made no reply. "How is it, my Lord, you are silent? Have I offended you in any way?" Since the great being did not answer to her query, she herself set about in search of her darlings. She did not find them in their usual playground. Nowhere were they to be found. She then returned to the great being who was found crest fallen, sad and silent. Still the great being said no word. Again, she went out by herself in search of her children, but to no purpose, At the dawn, she again went to the King and stood before him lamenting.

Then the Bôdhisatva explained to her how the children were given away as domestic servants to a Brahman, who begged for them. "If you had given the children to a Brahman as domestic servants why did you make me go about weeping all the night?" Then the great being explained to her, how he himself had been weak of heart at some moments Hence communicating the bad news to the queen, he feared, would break her heart completely. Thus he justified his silence, as an attempt on his part to regain peace of mind both for himself, and for his queen. Mâdri had no other ideal in life, except to serve her Lord in every way. Though she was pierced to the quick for being separated from her children, still she was so glad that she appreciated the noble gift made by her Lord. She also rejoiced at the gift which brought so much pleasure to her Lord. Thus, Mâdri, princess of a higher degree and of royal birth, rejoiced with the Lord who gave away the noble gift. There can be no greater gift than the gift of one's own children.

Just then Sakra, in the form of a Brahman, approached Viswântara the noble King, with the purpose of putting him to the test. "I will beg of him to part with his wite. By this request I shall make it impossible that she should be given away to any one else. For I can give her back to him at the proper moment." Thus in the form of an old Brahman he begged of the king. "Oh king I am old and infirm. I have come here to beg your wife Mâdri. Pray give her to me." "Yesterday I gave my children to a Brahman, how can I give Mâdri to you and be left alone in this forest?" But the next moment he

made up his mind, quickly he took water in a pitcher, and poured it upon his hand and handed over Mâdri to the Brahman. Mâdri, gladly consented to be given away thus. Indra, sang their praise, how noble was the King and how willing was the Queen? Indra was immensely satisfied. It was no more necessary to try them. He gave the queen back to her Lord to be of service to him. Thus leaving the King and his Queen in the hermitage, Indra went back to his Swarga. In course of time, Viswântara was invited back to his land; and his people were reconciled to him. Once again, he lived with his wife and children in his own land and ruled over his people according to his ideal of Dharma, following the path of righteousness and Universal love.

This birth of Viswantara was the last birth of the Bôdhisatva. Thereafter he was born as a Deva in heaven, before he was born in the world as Buddha; in this life of Viswantara the future Buddha, perfected his qualification to be born as the Buddha. Hence it is the last of the closing chapters of the birth stories.

## The Buddhist Scripture.

The Sacred Books of the Buddhists are in Pâli language, just as early Sacred Books of the Jains are in Ardhamaghadhi language, a form of Prakritic dialect. The Buddhist Sacred Books consist of three Pitakas or the three baskets, Vinava Pitaka, Sûtra Pitaka and Abhidhamma Pitaka. The first, Vinaya Pitaka, means discipline-basket. It describes the various rules and injunctions for the Buddhistic Order. These disciplinary principles are to be observed by Bikshus constituting the Sanga, the congregation of ascetics. This Vinaya Pitaka, or the discipline-basket, consists of the following works:-Bikshu Vibanga Mahâvâgga, Chulla Vâgga and Parivârapatha. The second, Sûtra Pitaka, or the sermon basket, consists of sermons and discourses delivered by Buddha on important philosophical topics. This consists of Digga Nikâya, Majjimma Nikâya, Samyukta Nikâya, Anguttara Nikâva and Kuthapa Nikâya. Most of the important works of Buddhist literature belong to the last class. Dhammapada, Théragatha, Thérigatha, Jataka stories, Buddhayamsa, and Chariya Pitaka are some of the important works included in the last class. The third, Abhidhamma Pitaka, mainly deals with metaphysical topics. It is composed of the following works:-Dhammasangani, Vibhanga, Kathavathu, Puggalapannathi etc. The three Pitakas constituting the religious scripture of the Buddhists, have gained such sanctity and importance, as is generally associated with the Vedas of the Hindus.

### Ahimsa and Buddhism.

From the above account consisting mainly of extracts from Buddhist literature, it would be quite clear that Buddha laid very great emphasis upon the doctrine of Ahimsa. That is but natural; as a revolt against the vedic ritualism which consisted mainly of animal sacrifice, Buddhism was bound to lay emphasis on Ahimsa. The religion was mainly intended to purify the form of worship and to lay a course of conduct mainly depending upon moral discipline; religious ceremonialism and ritualism were pushed to the background and people were taught that the real religious life consisted in purity of heart. Purity of thought, word, and deed, was presented as the essential ingredient of religious experience. The several Jataka Tales, illustrating the conduct of the Bôdhisatva, the future Buddha, are all intended to bring out this aspect of life. It is far better to suffer pain oneself, than to inflict pain on others. Absolute non-violence is presented there, as the creed of life. In successive births, the future Buddha, the Bôdhisatva, disciplined and trained himself by undergoing intense suffering for the future Buddhahood. On several occasions, Buddha himself expressed his ideal in life in unmistakable terms. He was never actuated by any motive of self-interest. He did not hope to become either an Indra, or a Brahma. He did not aspire even for the bliss of Nirvâna for himself. The highest pleasure consisted in removing the misery in others. He never

'laid his thought towards individual Moksha. Mass liberation, and promoting the welfare of the whole society, was his object. That was the main theme of his message to mankind. While preaching such a noble doctrine of Ahimsa, it is curious that his religion should be associated with a practice which is an open contradiction and nullification of this Dharma -the practice of flesh eating. Whether Buddha himself permitted such a dietetic violation of the great Dharma, Ahinisa, preached by him it is not possible for us, at this distance of time, to judge accurately. The information that we can get from Buddhist literature is quite conflicting. It is quite possible for us to compile a string of quotations from Buddhist sources to prove that meat eating was permitted among the Bikshus from very early times, even from the time of the very founder of the religion. It is equally possible to compile passages from the same source to prove the opposite. That only shows that there has been no settled policy in this matter. Probably, the Buddhist missionaries, in their proselytising zeal admitted a number of people into the Order without strictly insisting on the doctrine of Ahimsa. The teachers must have been satisfied if the disciples kept the doctrine to this extent "that they do not kill any animal with their own hands." Ahimsa was thus narrowed down to abstaining from cruelty as far as the person was concerned. To people addicted to a gross form of worshipping the village Gods and Goddesses by shedding the blood of goats and fowls, abstinence from personal cruelty was considered to be a very wholesome reformation. This was necessarily

the first step in religious conversion. Their heart was set towards the ultimate goal of Ahimsa. The people were weaned from the evil practices and an ignoble religion. Further development in their nature was evidently left to the natural course of things. Those who adopted this new method of life were expected to carry it to its logical conclusion, of their reforming themselves even in the matter of food. Taking purer food must be considered the inevitable result of a purer form of religion.

It is a well-known fact that the religion of Buddhism was not confined to its land of birth. Very early in its career, it spread beyond the borders of Aryavarta, the land of its birth. Missionaries were sent to far off places beyond the Indian Empire. Ceylon, Tibet, and even distant China, had the privilege of welcoming earnest missionaries from India carrying the torch of Buddhist wisdom. These countries outside India, had never heard of the doctrine of Ahimsa. The people of these lands would not readily accept the Buddhist doctrine of Ahimsa, if the missionaries insisted on a rigorous reformation even in the matter of their diet. Hence, they must have permitted the new converts, to have a certain amount of latitude in the matter of eating. Did not the Master himself emphasize the importance of the middle path? Did he not himself condemn extremes in the matter of religion and morality? Rigorous asceticism, and abstinence from one's own customary practice in the matter of food and clothing, therefore was not to be insisted on. Such must have been the attitude of missionaries who thought that it would be tar better to acquaint the foreigners with the value of the

Dharma in its essentials, instead of attempting a wholesale conversion with the chance of having the noble doctrine rejected by these people.

Further, from early times, we have been hearing of a controversy as to this important matter of flesh eating. Even the incident in Buddha's life, his accepting food from a copper smith by name Chanda has been a matter of controversy. The writers who were in favour of meat eating made use of this incident to support their practice. According to their interpretation, the Master accepted sûkara mâmsa from the hand of this copper smith, and that was the cause of his fatal sickness. The opposite camp, who always insisted on pure food, and who objected to taking flesh, maintain that this was a mischievous invention. The Master who devoted his life to preaching the doctrine of Ahimsa, non-violence even to the tiniest living creature, would not have accepted pork from anybody. The word is wrongly and mischievously translated by selfish people who wanted to invent some justification for their own conduct. The term "sûkara mada" does not mean anything more than ordinary rice porridge. Hence it is not proper to drag in the name of the most Exalted One, with the object of justifying an undesirable course of conduct which crept into the Sanga

While such a controversy was going on within the Buddhist Order, the teachers belonging to the opposite camp and who were probably recruited from non-Aryans, invented doctrines to justify flesh eating. They introduced distinction between Kalpaya and Akalpaya māmsa, meat that can be accepted, and meat that ought to be rejected, and defined the former as that which was not obtained by killing by

one's own hand nor killed by one's own instruction. Flesh bought from the butcher's meat-stall was considered to be an acceptable food or Kalpaya mâmsa, and they made out the case that what was rejected by Buddha and what ought to be rejected by his disciples was only Akalpaya mâmsa, the flesh which ought not to be accepted as food. You should not kill any animal for your food. You should not ask anybody else to kill it for you, nor should you give your consent to any such killing. But meat obtained from meat stalls is just like any other article bought from the market. You are not a party to the killing of the animal from which meat was obtained. Hence, there is no responsibility on your side. Such Kalpaya mâmsa can very well be accepted by a very pious Buddhist.

But even such a doctrine invented by the Buddhist teachers, probably recruited from the non-Aryan classes. was not meekly accepted by all. This would be evident from the following passages taken from Lankavatara "Oh wise man, there is no such thing as acceptable flesh which may be described as not directly procured, not caused to be procured, and therefore which I may order for the disciples. In future, there will arise in my Sanga, some putting on a garb of a monk, and having pledged to follow the Dharma of Såkyaputra, putting on a red robe of Buddhist Bikshu. will be bent upon deluding the people to bodily pleasures. They will have many false notions in their minds, and preach false rules of conduct. With the object of satisfying their own tastes they will compile books inventing false arguments justifying flesh-eating. They will introduce doctrines which I have never

preached, ideas in support of their habit of flesh-eating. They will even go to the length of saying that I have permitted it and that I have included it among the accepted food. They will even say that myself have eaten such flesh. But Oh wise man, I have never ordered flesh-eating in any Sûtra, nor did I include it among the proper and acceptable food." Again, in this following passage from the same Lankâvatâra Sûtra, "Oh wise men! Arvasrâvakas, do not even take the natural human diet. How can they eat the detestable flesh and blood. My disciples are followers of truth and so are the self-intelligent ones; they are not flesh-eaters. Such were the Thathagatha's version. Thathagathas have truths as their body. They lived on truth. They do not sustain their body with flesh. They never eat any flesh. They are free from all the defects that cause misery. They look towards all the creatures as their own sons. They are by nature very compassionate. In the same way I also treat all creatures as my own children. Then how can I order my disciples to eat the flesh of my own sons and how can I myself eat it? There is no truth in this, that I order my disciples to eat flesh and that I have myself eaten the same."

This Lankâvatâra Sûtra since it is composed in Sanskrit is evidently intended as a protest against the several Pâli works which attempted to justify flesh eating. It is not possible for us to decide in one way this question. What was the original intention of the founder of the religion, what was his own custom in this matter, and how this practice crept into the Sanga, and why it was justified by some writers of importance are questions which ought to be decided by Buddhist

scholars from within the fold. Any dogmatic assertion on this point by a non-Buddhist will at the most be a plausible conjecture.

Leaving this controversy to be settled by learned scholars among the Buddhists, it is enough to point out here that in the Tamil land, about the composition of the work under discussion. Neelakesi and of Kundalakesi of which this is intended to be a refutation, the practice must have been quite common among the Buddhists. The elaborate arguments in defence of flesh-eating adduced by Kundalakesi, and stoutly rejected by Neelakesi, all point out to the prevalence of that habit among the Buddhist Bikshus and the staunch faith that they must have had in their own correctness of conduct. For, otherwise, we cannot find any explanation for the amount of space and the number of arguments introduced in Neelakesi to disprove the Buddhist point of view. The main theme of Neelakesi appears to be this, that one who accepts the religious doctrine of Ahimsa must directly and logically carry it out in personal conduct, by rejecting flesheating. Otherwise it will mean merely accepting the letter of law and rejecting the spirit of it. The doctrine will be inconsistent with itself if associated with such a practice. That seems to be the main theme of Neelakesi, and it is with this object that nearly half the portion of the book is devoted to the examination of Buddhism. The final conclusion itself confirms this suggestion. Neelakesi while taking leave of Buddha states thus:-" You are good enough to preach the doctrine of Ahimsa. If you would only preach also against meat-eating you will fully justify

your claim to be one of the noblest and the most benevolent teachers of mankind. Then you will justify your claim that you are actuated by Universal love and mercy to all living creatures. So long as you permit meat-eating and thus indirectly accept killing, you can in no way claim to be the author of a religion preaching Universal love and mercy towards all living creatures." Such a defence of Ahimsa seems to be the message of Neelakesi when she criticises Buddhism and other Darsanas.

## SECTION IV.

# Summary of the Book. CHAPTER I.

Dharma Urai or The Preaching of Dharma.

The scene is laid in Pânchâladesa which described by the author in beautiful stanzas. king of the land is one Samudra Sâra whose capital was Pundravardhana. In the outskirts of this city is the cremation ground called Palalaya. In this cremation ground is situted a Kâli temple. Close by stays a Jina Muni by name Muni Chandra. He has evidently chosen that abode during the Châturmâsya. One day the people of the city bring a number of animals to be slaughtered at the Kâli temple. The Jina Muni, being a follower of Ahimsa Dharma, is shocked at the sight of the numerous sacrificial victims and questions the people as to the reason for bringing in so many animals for sacrifice. The worshippers explain to the Yôgi that they have to perform this sacrifice as thanksoffering to the Goddess, because of the birth of an heir to the throne, through the blessings of the Goddess. But Muni Chandra, explains to the people that the birth of anybody is conditioned by the previous karma of the soul that enters into birth. Hence, birth which is the inevitable result of one's own karma cannot be attributed to the intervention of the Goddess. Further, even if it is supposed to have had some beneficial effect on the birth of an heir to the King, the Goddess would be completely satisfied if instead of killing all these animals, clay models of these are offered as thanksofferings. "This method of worship will fully express
your gratefulness and piety without involving bloodshed
which would result in the loss of life of so many animals
and acquisition of sin to so many of you. This would
be a purer form of worship which would be satisfactory
to all concerned."

When Muni Chandra presented this higher form of religious worship to the townspeople, they were naturally attracted by the purity and nobility of the religious ideal presented to them, and accordingly released all the animals brought for sacrifice; and the worshippers returned home with a purer heart and nobler ideal of religious worship. This presentation of Ahimsa Dharma to the people who came to worship and the consequent liberation of animals brought for sacrifice naturally displeased the Goddess Kâli who wanted to devise some method of punishing the Jaina Muni for his interference in her worship. She herself was powerless to take action against the Yôgi and therefore sought the help of the great Neelakesi of the South who evidently occupied the place of leadership among the minor deities. She readily responded to the appeal and started on her mission towards the North. Reaching the cremation ground, the residence of Muni Chandra, the Kâli chief Neelakesi created terrific things around the Yôgi in order to frighten him away from the place. This act of hers made no impression on the Muni who remained in Yogic contemplation quite undisturbed. Defeated in her attempts to cow down the ascetic, Neelakesi adopted a more subtle method. She assumed the form of the

princess Kâmaleka, the daughter of the king of the place. Assuming this beautiful form, adorned with the best of jewels, she appeared before Muni Chandra. and began to flirt with him with the object of disturbing his tapas and thus weakening his soul force. But it was easy for him to see through the disguise. He told her at once, that she was not the princess which she pretended to be, and frankly told her that she was none else but the Kâli Neelakesi. Entirely failing in her attempts to disturb the Yôgi from his contemplation and soul power, and struck with the marvellous Yôgie knowledge in discovering her true nature, she assumed apologetic tone and confessed to him how she was defeated in her mission by his own Yôgic strength. She further begged of him to be initiated into true Dharma which gave him so much strength of soul and peace of mind in the midst of extremely adverse environments.

Then Muni Chandra willingly consents to impart the knowledge of Dharma to Neelakesi who now becomes a docile and willing disciple at the feet of the Yôgi. Then he expounds to her the nature of Samsâra, the pain and misery which invariably dog the footsteps of the living beings in Samsâra, the panacea that will cure the ills of life and the greatness of this cure—all in detail. He begins his discourse with a description of the Jaina cosmology which is more or less akin to Dante's. The structure of the world into three main divisions, the lower, the middle and the higher, is the frame-work of this cosmology. The lower one is divided into seven successive regions one below the other and these

constitute the seven regions of the Hell. Below the seventh at the bottom is the region of super-hell or Nigodha. This represents the region from which lives have no chance of escape. But the residents of the seven different regions of hell have ultimately the chance of coming back to the world Madhyaloka after eating the fruits of their past karma which led them to the various hell regions according to the magnitude of their sins. Above these regions of hell is Madhyaloka which is the abode of human beings and lower animals. Here the author describes the various kinds of animals, birds, insects which are classified into distinct biological groups based upon the number of sense-organs possessed by them. This classification of living beings according. to the number of sense-organs possessed by them is the peculiar biological doctrine of the Jainas. classification is also found in the Tamil work on Grammar Tholkappiam from which evidently the present author has adapted. Above this Madhyaloka, the middle world is situated, and the various higher regions called Devaloka which are described in detail by Muni Chandra for the benefit of Neelakesi. The term Samsara includes all the three great regions, the lower world consisting the regions of hell, the middle world the abode of men and animals and Devaloka the abode of various Devas. The inhabitants of these regions are subject to transmigration according to their conduct in life and final release can only be expected in Madhyaloka. Even here certain geographical regions are marked out as Karma Bhumis where alone there is the necessary environment for the performance of tapas and destruction of karmas. In this scheme of life Neelakesi the

Goddess of Evil is shown her own place and function which is certainly much inferior to that occupied by the various Devas. She being the head of the forces of evil is despised by the good though feared by the ordinary. Her conduct would only tighten the chains of bondage to Samsâra the escape from which is the aspiration of every good soul.

Then he describes the great cure for the misery of Samsara. This consists of the three ingredients, of heavenly elixir, right faith, right knowledge and right conduct. These constitute the means of liberation. It is this triad that forms the Môkshamârga. This great panacea to cure the misery of Samsara is revealed for the benefit of mankind by the all-knowing and allmerciful Lord Jina: to adopt the Dharma of universal love and to live accordingly in such a way as to avoid pain to other living beings through mind, word, or deed is the path of supreme mercy which would lead to the higher happiness consequent of perfect liberation from karma. When she heard this path of universal love described by Muni Chandra, Neelakesi became quite disgusted with her past conduct and was filled with remorse and repentance. Nevertheless being fortunate in coming across this great Muni Chandra who is responsible for the falling of the scales from her eyes she sings in devotion to the glory of Dharma and the all-merciful and all-knowing Lord who revealed the same to mankind. As a mark of gratitude she devoted the rest of her life to the propagation of this Ahimsa Dharma, the Religion of universal love.

#### CHAPTER II.

## Kundalakesi Vada.

After worshipping in the Jinâlaya Neelakesi decides to go about on propaganda work relating to her newly-acquired Dharma. She chooses first Buddhism for her attack, for, Buddhism, in her opinion, is opposed to Jina Dharma for the following reasons:—It encourages meat-eating, secondly it preaches that there is no soul, and thirdly it is indifferent to religious discipline. Hence this must be first attacked. She learns therefore through her clairvoyance about Kundalakesi's mission on behalf of Buddhism.

Just at that time Kundalakesi was at Campili, the capital of South Pânchâla. There she established in front of the city gate a branch of the rose apple tree, the symbol of religious challenge. The King and people of Campili were not prepared to accept this challenge and hence they were confined within their own homes. The city presented a deserted appearance on this account; when Neelakesi went there she found from the sentinel of the gate the reasons for such a deserted appearance of the city. Through the sentinel, she sent word to the king that she would accept the challenge and meet Kundalakesi in debate. The king and the people were glad to welcome this offer, and the debate was arranged in the royal hall before the king himself. Kundalakesi insisted on some kind of

reward to the victor in the debate, and some kind of punishment for the defeated. This was accepted by all there as a reasonable proposal.

Then Kundalakesi began expounding the fundamental doctrines of her religion, Apta, Agama, Padartha and Pravritti. First, we have the description of the Lord Buddha, "Supreme from the beginning of the world, wandering through Samsara for several kalpas, for the welfare of others, preaching Banddha Dharma to the people, having no thought of his own good, and saviour of all those who accepted his message -Buddha is the Lord of our religion. The three Pitakas revealed by him constitute our Scripture. The five Skandas are the elements out of which the cosmos is built. These cosmic elements, because of their momentary existence, indicate the momentariness and unreality of the world as a whole." Thus, in short, is the exposition of Buddhism by Kundalakesi. Then Neelakesi begins to examine these doctrines in detail. If Lord Buddha is supreme and perfect from the very beginning, why should he wander about in Samsåra for a hundred thousand kalpas? If perfect from the beginning what has he obtained by his career in Samsara? To be caught in the wheels of Samsara is the result of previous karma. Hence Buddha's wandering in Samsaru-Is it due to his previous karma? If it is due to previous karma how can he be called perfect from the very beginning? If it is said that he did all these things for the benefit of mankind thoroughly selfless himself, then why did he not complete in his mission? Why did he attain the Bodhihood leaving

behind several millions of souls still caught in Samsaric cyclone? These are some of the objections raised by Neelakesi as to the nature of the founder of Buddhism. The Scripture which he gave out to the world is similarly criticised. While preaching mercy to all living beings, it did not condemn flesheating. While this is incompatible with the doctrine of mercy, it actively encouraged this. Again, while preaching ethical conduct or Silachara it rejects the doctrine of Atma. There is no meaning in insisting on moral life while rejecting the very basis of morality, the existence of Atma. Hence it is pointed out that it is defective in very many ways.

Next, the doctrine of Skandas and their momentariness are taken up for criticism. According to Kshanabanghavâda each element in a series completely dies out before the next comes into According to this doctrine of the Buddhists the occurence of an event is absolutely unconnected with the antecedent conditions. This is the known as Asatkāryarāda. The effect originates from nothing. It the effect comes out of nothing and is unconditioned by the antecedent cause, then it is quite possible to think of the occurence of any nonexistent thing such as Akâsapushpa. If it is accounted for by postulating the principle of Vasana as a connecting link between the antecedent and the consequent it would be merely postulating a sort of permanent condition throughout the series. It is merely another name for something which persists throughout the series and thus it would be incompatible with the doctrine of momentariness and the general Nihilism

Finally Kundalakesi giving up the philosophical standpoint, takes her stand on the several noble qualities of the Buddha, related to his previous life as Bôdhisatva. As Bôdhistava in various previous births, he offered as gifts everything that was asked of him including his own head, eyes, flesh and blood of his body. He even gave his own sons as slaves to one who begged of him for domestic slaves. These gifts were narrated by Kundalakesi indicating the magnanimity and the nobility of Lord Buddha. Neelakesi easily points out that such gifts were useless and absurd. Magnanimous gifts to those that beg of you must be of some service to the persons who receive the gifts. For a headless trunk to go to the Bôdhisatva and ask for his head is primarily meaningless and impossible. It cannot live much less speak; and to satisfy this headless trunk by severing his own head does not indicate the wisdom of the giver. The various gifts narrated by Kundalakesi are of a similar type, therefore utterly useless to the receiver and perfectly meaningless to the giver. Kundalakesi, has suggested that it is a method of testing the worth of the Bôdhisatva by Indra, the Lord of the Deva. Even here Neelakesi poins out that it is not necessary to have such repeated tests to discover the worth of the Bôdhisatva. the chief of the Devas, must easily discover the greatness of the Bôdhisatva without subjecting him to such cruel tests. Thus every act of mercy, mentioned by Kundalakesi as indicative of the greatness of the Bôdhisatva, is rejected as meaningless and absurd by Neelakesi. Finally Kundalakesi remains dum-founded, unable to meet the objections raised by Neelakesi, which is

interpreted by the king and audience as confession of defeat. Kundalakesi is sent away in disgrace by the King and Neelakesi is praised for her ability in establishing the Dharma. Towards the close of the debate Neelakesi obtains information about Kundalakesi's teacher one Arkachandra whom she wants to tackle next.

#### CHAPTER III.

## Arkachandra Vada.

The scene next shifts to Ujjain. Neelakesi meets Arkachandra a great Buddhist teacher who is known as the tiger among the debators. The topic of discussion with him is the ethical code described by Buddhism according to Vinaya Pitaka, the moral literature of the Buddhists. Neelakesi points out the great discrepancy that exists between the ideal of Buddhist ethics and the actual course of conduct adopted by the followers of Buddhism. It is impossible to put into practice some of these ideals. The several stories of the Jâtaka Tales which present the conduct of the Bôdhisatva even in parting with his own wife and children as gifts to the beggars naturally indicate the moral ideal of parting with anything and everything that is requested of him; and yet no sane Bodhist would ever adopt such a course of conduct and give away his wife as gift if he is requested for such a gift. Next Neelakesi points out' several corrupt practices that have entered into the Buddhist Sanga.

Singadatta Sthavira, a Buddhist monk, once met a female ascetic within the precincts of the Buddhist temple and made overtures to her by making indecent assault. When she objected to his behaviour as they were in the temple precincts he was said to have answered the objection by saying that for the ascetics, "the temple was as good as any other place for sexual intercourse." Another story relating to one Mahanâr another Buddhist monk, is that one night he went out in disguise from the Sanga to have his nocturnal escapade. Seeing a dead body of a woman on a pial he had intercourse with the corpse, and when questioned by his comrades later as to the absurdity of his having intercourse with the corpse, he answered them by saying "Why talk of corpse, every person must be a corpse according to the doctrine of Anâtmavâda."

Similarly another story is narrated. When a Buddhist monk tried to have intercourse with a female ascetic she questioned his conduct as inconsistent with the Buddhist code of morals. To this objection the ascetic replied that there were two distinct codes of conduct, one based upon popular opinion and the other on the absolute Dharma. Non-violence, Truthfulness, Chastity etc., were all based upon merely public opinion, and no kind of religious principle was involved. Hence these were not of such great importance as the second kind; violation of these would not mean breach of any great spiritual principle; and these instances, probably taken out from Buddhist stories, would indicate looseness of conduct within the Buddhist Sanga during a period of moral degeneration. Evidently, during such a degenerate period several exceptions were allowed as an escape from rigorous moral dicipline of an earlier period. Hence the Buddhist monks of that period must have by a sort of convention accepted some case of exceptions where they could indulge in sexual intercourse without violating the commandment about adultery. Eighteen such exceptions are mentioned by Neelakesi. Next, she points out the elaborate

paraphernalia of a Buddhist monk; that he has to equip himself with several things for his own convenience which an ascetic need not possess. Further, contradictions in Buddhism are pointed out. Buddhism preaches mercy and love to all living creatures but encourages meat-eating; enjoins a strict ethical code as a means of salvation and yet upholds the philosophical doctrine of Sûnyavâda; preaches the doctrine that everything that exists is impure and yet enjoins worship of Buddha with flowers and other puja materials; preaches that everything is impermanent and vanishing and yet elaborately builds huge edifices as temples and monasteries; preaches the doctrine of non-existence of soul. and yet narrates the previous births of the Buddha in the Jataka Tales; preaches the brotherly love for all living beings and yet would eat these very brothers without compunction. In the various Jâtaka Tales Buddha is described as having lived in the torms of various animals and birds. Buddhist art in senting this Jâtaka Tales in the form of painting and sculpture depicts the Bôdhisatva in different forms of animals and birds. The Buddhists venerate figures and even offer worship to these Still neither affection nor veneration of Buddha. would stand in their way whenever they desire the flesh of the very same animals and birds for the purposes of eating. When these contradictions were pointed out to Arkachandra he had no satisfactory answer to meet these objections. He had to admit the criticism and acknowledge the points of within the Buddhist Order. He had to realise that the Buddhistic doctrine of Ahimsa was, in reality, a

lip-service, and the Buddhist code of morals and the doctrine of salvation had no significance when the fundamental basis, the "Ātman" had no reality. Hence he willingly accepted the Jina Dharma presented by Neclakesi, the Dharma based upon genuine doctrine of Ahimsa and which accepted the fundamental basis of the "Ātman" without which neither Môksha, nor Môkshamârga could have any meaning; and thus offering as a gift to Arkachandra the three jewels of Right Faith. Right Knowledge, and Right Conduct. Neclakesi takes leave of him.

#### CHAPTER IV.

## Mokkalavada.

Neelakesi next goes to Padmapura to meet Mokkala, Mokkala or Mokkalana, was one of the two prominent disciples of Buddha. Mokkalana and Sâriputra were early leaders of Buddhist Sanga. this chapter, some of the important topics of Buddhist philosophy are introduced. The major portion of the section is devoted to answering the criticism passed by the Buddhist writers on Jaina doctrines. Probably these criticisms were found in the lost work of Kundalakesi to which we have various references in this chapter. The apparent difference between the Buddhist ascetic and the Jaina ascetic is the elaborate dress-making of the former. Neelakesi points out the inconsistency of his conduct with the ideal of tapas. A complete renunciation of the world need not be draped in elaborately stitched dress by the worn Buddhist Bikshus. According the to Buddhist Order originally organised, the Bikshu was enjoined to make a dress to cover his nudity by picking up rags and stitching them into the covering for the body. This original injunction was interpreted later on, in such a way, that even when the Bikshus had new clothes presented to them by the house-holders they had to tear them into small pieces and stitch them together into a dress in order to be in conformity with the early injunction. This practice meant that every Bikshu should acquaint himself with the art of

tailoring. Not only this, they should also learn the practice of dyeing their clothes, because they were in the habit of using red-coloured clothes. Thus Neelakesi ridicules their renunciation of householder's life while even as Bikshus they had to maintain all this paraphernalia of the house-holder. This ridicule roused Mokkala's wrath, "I have defeated in debate one Irania. You have also come here, and your fate will not be far different from that person. You are certainly going to be routed in this religious debate." In reply to this, Neelakesi says "You boast of having defeated one opponent whereas I have silenced two, Kundalakesi and Arkachandra I am not at all afraid of meeting you in religious debate." When the name of Kundalakesi was mentioned by Neelakesi, Mokkala could not believe it; for she defeated in open debate the Vedic religionists as well as the Arhathas. latter was represented by one Nathagupta who was completely defeated by Kundalakesi in the city of Avana. Hearing this, Neelakesi challenges Mokkala to state the very arguments used by Kundalakesi in defeating Nathagupta, and she hopes to answer all these to the entire satisfaction of Mokkala.

Then Mokkala narrates the various categories according to the Jaina philosophy such as Dharma, Adharma, Kâla, Ākâsa, Jîva, Pudgala, Punya, Pâpa, Bhanda and Môksha—the principle of Motion, the principle of Rest, Time, Space, Soul, Matter, Virtue, Vice, Bondage and Liberation respectively. These categories were evidently criticised by Kundalakesi when she met the Jaina teacher Nâthagupta. Mokkala gives a resume of these criticisms which Neelakesi

takes up for examination. Since there was no criticism as to the nature of Lord Jina, Neelakesi leaves the topic alone.

The nature of Dharma and Adharma is generally misunderstood by the non-Jaina critics. two categories hold a unique place in Jaina cosmology. These two are among the five constituent elements of the world—the five Astikayas, the other three being Space, Matter and Soul. Dharma the principle of Motion, and Adharma the principle of Rest, are included by the Jaina thinkers as necessary elements in the cosmos without which there could be no cosmic structure. Dharma, the principle of Motion, is a necessary condition for the motion of matter and and soul. The function of this principle of Motion is only secondary, and is compared to water in the ocean to enable the ships to move, while the actual motion of the ship is due to air propulsion of the While the actual motive power is due to sails. something else, this Dharma, the principle of motion, indirectly makes that motion possible. Similarly, the opposite principle of Adharma indirectly helps the moving objects to come to rest, while the arrest of motion must be due to some other factor. Non-Jaina critics generally misunderstand the function of these two principles and confound them with active forces that are responsible for motion or rest. What is the utility of these indirect categories endowed with such dubious functions? The Jaina answer to this is, that unless these categories are postulated the cosmos will not be able to preserve its structure. The atoms of matter and the souls will get dissipated and spread over throughout infinite space and there will be no demarcation between the world and the beyond.

After expounding the nature of these two categories Neelakesi indulges in a sort of argumentum ad hominem. "The ultimate reals for the Buddhists are only the five Skandas, and yet you speak of the world with its boundary as distinct from the Devalokas and Hells. You deny the existence of Time as an independent category, and yet you speak of moments and kalpas. You deny the reality of heavenly bodies (Sun, Moon and Planets), and you deny the category of Time and yet accept the science of Astrology and the results of astrological calculations. You deny the existence of Soul according to your Anatma doctrine. You challenge your opponent to show the Pramana by which he accepts Soul as reality. You recognise only two Pramanas, Pratyaksha and Anumana. Agama for you has no validity. Hence you invite your opponent to establish the doctrine of the reality of Atma either through perception or inference. Since neither of these two Pramanas is able to establish the reality of the Atman vou conclude that it has no existence. You entirely forget that your own category Vignânaskanda is in the same boat as your opponent's Atman. What are the Pramanas according to which you establish the reality of this Vignanaskanda? If you say that your internal perception-I know, I perceive-Jânâmi, Pasyâmi, indicates the reality of Vignânaskanda, the same inner perception also guarantees the existence of Atman. If you condemn the knowledge of Self coming by introspection as an illusion, the same condemnation will also apply to Vignanaskanda.

If you say that sense-perception reveals only physical objects and not souls which are accepted on the strength of Scripture (which is not recognised by the Buddhists) then what do you say to your own beliefs as to the existence of Devâs, Indra and Swarga? You freely reter to these entities and yet you must accept that they are not revealed either by sense-perception or by inferential knowledge. If you reject the acceptance of Atma because it is not made evident by sense-perception, for the same reason you must reject the reality of Devâs and Swargas. If you justify your belief in these on the ground that they are mentioned in your religious scripture and therefore must be accepted, for the same reason you have to accept the reality of Atma which is implicitly assumed in your Sacred literature of Jataka Tales describing the previous births of Buddha."

The next topic of debate is the Jaina doctrine—that the soul in as much as it fills up the body it assumes just the same size as the body. This refers to an embodied Soul. This doctrine is intended to correct the error involved in describing the Atman, as an atom located somewhere in the heart of the body. Since the Ātma alone is the Chêtana principle, and the body being purely physical, the living being must have consciousness confined to some tiny portion of the body and the rest of the body must be quite incapable of having any sort of awareness. In order to avoid this contingency the Jaina philosophy maintains the doctrine that the soul completely fills the body, and there is no portion in the body without awareness; the

soul being non-material spiritual principle there is no contradiction in this doctrine and yet it is very often criticised by the opponents as a doctrine impossible to be conceived. If the soul can be contained in the body, you might as well argue that one pot can be contained in another pot of equal size. This is the Buddhist argument that is next examined by Neelakesi. disposing of the criticism, by pointing out that one is spiritual and non-corporeal, and the other is purely physical, and hence the one being present in the other does not involve any contradiction, she turns to the Buddhist doctrine of Vignanaskanda; the sensation of touch which is accepted as a form of Vignaaskanda by Buddhists is recognised to be present throughout the body and its relation to the body is exactly similar to the relation between Soul and body. If it is possible for Vignânaskanda to be present throughout the body then the Soul also can do so without any difficulty. Hence you have to recognise that your criticism is distinctly The next doctrine criticised by the Buddhists is the inter-action between the Soul and body. If the Soul is Chêtana, spiritual principle, and if the body is purely material Achêtana substance, the inter-action of the two in Samsára introduces a mysterious problem. When the nature of the one is directly opposed to that of the other, then how could there be any inter-relation between the two? Why should any injury to the body be experienced as pain by the Soul? It is as absurd as the statement that the ox broke its leg and the ass became lame. Neelakesi easily points out that this is just the criticism, which is passed on the Buddhist doctrine of the momentariness of the Skandas; the Buddhist philosophy recognises four Skandas—Vedana, Vignâna, Sajna and Samskâra as elements of consciousness; and yet these are described as absolutely unconnected with one another each to be shut up in its own momentary existence; and yet human conduct is to be explained with reference to these unrelated elements of consciousness.

You falsely accuse us of a doctrine which does not belong to us. You make us say that Gnana and Atma are entirely distinct, and that experience of knowing or feeling is the result of the combination of Gnana and Atma. This is certainly not a Jaina doctrine. We never take these two as distinct. For us there is no Atma dovoid of Gnana; for such an entity would not be different from Achetuna matter. Again, you falsely attribute to us the Sankhya doctrine of Samsara Jiva according to which, the Chètana Purusha, being inactive, has to be carried on the shoulders of the blind but active Prakriti. For us Purusha is not only endowed with Gnana, he is also an active entity; and hence need not require any other vehicle. Similarly, you foist on us another doctrine which does not belong to our school of thought, and you begin to criticise the same. In order to disprove the existence of the Atman, you present the following dilemma. If a person, on account of his meritorious conduct in the world, goes to Swarga to enjoy the happiness and his fruits of his past conduct in the same form as man, then he will have no chance of escaping from his manhood. If he goes to Swarga in the form of a Deva, then he is a different person altogether and the man who is responsible for the Karma is different

from the person who enjoys the fruits thereof. This is just the argument which the Jaina philosophers cast before the Non-Jama thinkers. In fact, this is just the sort of criticism which is passed on the Buddhist doctrine of Kshnabhangavada. According to this, the person who is responsible for the conduct, vanishes completely before the appearance of the enjoyer of the fruits thereof; and there is no ethical justification for this doctrine. You completely pass on your own defect to us not knowing the real nature of our doctrine. Your criticism is equally applicable to a philosophy which believes in the absolute unchangingness of the reals. Only in that case you can state that the person who acts goes to Swarga in absolutely the same form. But with us, all things including Atma must undergo change while retaining its essential identity. Identity in the midst of change is our philosophical doctrine. Hence, your criticism becomes quite irrelevant, as far as our philosophical position is concerned.

The next topic is about the doctrine of causation. The Buddhist conception of cause, to be consistent with the doctrine of momentariness, is interpreted in a similar way. There is no inter-action between the cause and the effect. The cause would entirely disappear before the occurrence of the effect. This doctrine, known as Asatkâryavâda, is generally criticised by the opponents of Buddhism. The Jaina doctrine of causation is quite different from that of the Buddhists. The Jaina interpretation of causation is exactly similar to their doctrine of reality, as a permanent entity in the midst of change. Therefore the effect is identical with the cause, in as much as it is a development

of the cause, and yet different from the cause, for the same reason, that it is evolved out of the cause. Buddhist criticism of this doctrine is as follows. "If you say that the cause must be present in order to produce the effect, then the person who builds the temple out of devotion, must immediately enjoy the fruits thereof in the form of happiness and Swarga. If you say, that the fruits will appear later on, then, since the cause of condition will disappear by that time, there is no chance of its producing the necessary effect."

This criticism of Satkaryavada is also shown by Neelakesi to be quite beside the point. It would be alright in the case of one who holds the doctrine of unchanging permanency of the reals. The operation of the cause, according to the Jaina doctrine, is a process of duration in time and hence though the fruit appears much later in time, the cause must be assumed throughout the intervening period. For how can we interpret the action of medicine taken by a sick man and the cure effected after the lapse of weeks? This continuous operation of the causal condition is certainly consistent with the Jaina doctrine of permanence through change. Though the cause, as operative principle, undergoes change, it does not lose its essence just as the substance gold will retain its true nature of gold though it may be used for making different ornaments. One ornament may be changed into another and that into a third, and thus there may be different modifications in the ornaments, one being melted, and the other being newly made, and yet it is the same substance gold that persists throughout these changing modifications; and this is the bed-rock of the Jaina Metaphysics which all alien criticisms ineffectively knock against.

The next topic of criticism is the Jaina conception of Tapas or Yôga. Tapas or Yôga, in principle, is to maintain one's Dyana or concentration in utter defiance of the environment. The inclemency of the weather, the presence of things in the environment which may cause pain and suffering and all such unwelcome things in the environment are practically non-existent for one who is in his yôga Dyâna. This indifference to the environment and treating petty suffering due to them as if it were not in existence, is exaggerated by the Buddhist critic. If pain is the result of petty previous karma, tapas involves pain; then one who performs tapas is only enjoying the painful fruit of his previous bad karma. What good are you going to derive by this kind of self-imposed pain and misery? Neelakesi easily answers this criticism. The pain and suffering that may be present in the case of a Yôgi, even if they are taken as such, are only incidental. At the most, the unpleasantness would be analogous to the experience of unpleasantness of medicine taken by a sick man. incidental to the means intended for a higher purpose-But, as a matter of fact, one who performs tapas and one who is lost in his Dyana and contemplation is not likely to feel any pain at all on account of the environment. For the concentration consists in completely cutting off all the contacts with the environment. If the environment has no action on the Yôgi there will be no reaction of pain. If you object to this petty misery which you assume to be experienced by a tapasi, what have you to say to your own ethical

discipline described under the code Tuthanga. Tuthanga discipline, is exactly parallel to the Yôgic discipline contemplated in Jaina ethics. Further, it is nothing compared to the voluntary suffering associated with Buddha such as giving away one's own eye and head as gifts to beggars, tearing one's own body into halves, one half to be given as a gift, and letting out blood to satisfy the thirst for blood and such other absurd examples of conduct associated with horrid forms of suffering and pain.

Associated with this doctrine of tapas, there is also the Jaina doctrine of Sallékhana which is very often misunderstood and wrongly criticised by the Non-Jaina thinkers. Similarly, there is false criticism of this practice from the Buddhist side and a vindication of the same by Neelakesi. This Sallekhana Vrata is taken by persons who are in the jaws of death, and who find no escape therefrom. When they realise that they have only a short span of life in this world, after realising that they are not going to be saved from the jaws of death, they take a vow that they will not take any more care about their worldly possessions including their own body, in order to spend the remaining valuable short span of life in devotion and worship and purifying of heart, and not to be worried by anything else. This Sallekhana is very often misinterpreted as meaningless starvation to death, or as killing oneself-a conduct which is quite inconsistent with the principle of Ahimsa. While preaching mercy and love to all living creatures, inflicting pain or himsa on oneself will certainly be an inconsistent course of conduct. But Sallêkhana is not such a voluntary pain on oneself as an end in itself. On the other hand, it is just an attempt to better one's own spiritual condition when the end is realised as inevitable.

Similarly, Neelakesi answers the several charges brought against the Jaina doctrine of Brahmacharya, Truth-speaking etc., and points out that the Buddhist critic is more intent on abusing the Jaina monks than passing a fair criticism. The attention of the Buddhist is turned to the inconsistent doctrine of Kalpyamâmsa which the Buddhist is permitted to eat; the Buddhist admits that it is improper to kill; but why should this lead to the rejection of flesh-eating? This objection is met by Neelakesi by enunciating the principle of Kârunâthpâpam, the indirect relation to sin. The Buddhist accepts the same principle as far as merit is concerned. Going round the Bodhi tree, and worshipping the same, is justified by the Buddhist as a meritorious action because of its indirect relation to the Buddha himself. If merit is brougut by this indirect relation, similarly de-merit also must be caused by such an indirect relation. Just as the worshipping of the Bodhi tree will direct your attention to Buddha himself, so also the eating of flesh, will direct your attention to the method of procuring flesh. The Buddhist turns round and says, "if you object to our eating flesh because it may involve killing, how do you justify your own conduct in carrying peacock feathers which may also be due to the killing of peacock." Neelakesi answers this criticism, by saying, the peacock periodically sheds off its feathers and these are picked up by persons who offer them for sale. Hence no killing is involved in carrying peacock feathers. Further, there is an injunction imposed upon the Jaina ascetic, that if he suspects that the feathers are being violently plucked off from the bird he should reject them by carefully noticing whether there is any trace of blood in the stock. Again, our ascetics carry peacock feathers merely as a means of protecting the minor insects, not for the purpose of satisfying one's own hunger for flesh. Hence there is no parallel between the two. Flesh is obtained by killing, and is used for selfish satisfaction. Peacock feathers do not involve killing, and the use to which they are put, is the noble object of protecting the minute living beings.

The Buddhist, in his anxiety, to defend his conduct of flesh-eating, here adduces a very strange argument. Killing may be admitted as a mistake since it involves Himsa. But the process of killing as an effect must naturally pre-suppose as its antecedent causal condition. not only the person who kills but also the animal that is killed, for, without the latter there could be no killing at all. If the effect of killing is really sinful, the sin must be shared by both the causal factors, the killer and the killed. This sophistry is easily met by Neelakesi. the same logic, you might apportion the evil of killing to the several instruments used for killing. No doubt. strictly from the logical point of view, these instruments employed for killing form the necessary part of the causal condition though only a minor part. But, nobody speaks of their responsibility in the act of killing. Moral responsibility, has meaning only in the case of a person. and even in his case, only when he wills the act. Wherever there is the voluntary attempt to realise the end there you apportion moral responsibility for the act. Hence it is extremely absurd to suggest that the animal

killed also shares the responsibility, for, no animal will ever desire its own death.

Again, in order to establish that eating of flesh has nothing to do with the killing of animal, the Buddhist brings in an argument of analogy. A person wantonly demolishes a temple. It may certainly involve moral turpitude of conduct. Another person, out of piety, builds up a temple out of the debris available to him by the sinful conduct of the former. Do you mean to say that the latter also shares the sin of the former when the latter raises a temple out of piety? Here also Neelakesi points out that the analogy is quite irrelevant and erroneous. In the case of your illustration, the person who raises the temple certainly does not approve of the conduct of the earlier mischief-monger and shows his disapproval by restoring the temple. But, in your case of flesheating, there is no such disapproval of the conduct of the person who kills. On the other hand, the flesheater implicitly approves of killing. Secondly, the restorer of the temple, rectifies the mischief committed by the former person and the temple is repaired. Whereas, in your case, the analogy would be quite valid if your conduct results in restoring the dead animal to life. But, on the other hand, you make use of the flesh for your own selfish purpose.

Again the Buddhist brings in another analogy to contend against the argument Kâranâthpâpam. If the moral element in the cause, or the effect is to be taken reciprocally you might as well argue that the sin committed by the son goes to the father. Neelakesi's answer to this is: The analogy which you bring in, is not quite so absurd as you imagine it to be. If the father connives at his

son's misconduct and thus indirectly approves of it just as the flesh-eater approves of the conduct of killing. certainly the father is morally responsible for his son's conduct.

The Buddhist again justifies his conduct by the following argument. One who eats meat gets it either by buying or stealing or begging. But certainly he has nothing to do with killing. Hence he is not a party to that and hence there is no moral responsibility. Neelakesi's answer to this is as follows: If a person who carries flowers from the Buddhist temple after worshipping at the feet of Buddha is waylaid on the street, and if his flowers are carried away by another person who desires them, out of piety, you admit that the latter has the same merit as the person who worshipped at the feet of the idol. If obtaining flowers by hook or crook, would produce the same merit as is associated with worship, similarly, getting meat by hook or crook, would result in a moral de-merit which is associated with killing. You cannot accept merit in the former case and disown de-merit in the latter case. You cannot accept the principle of Karanathpunyam and at the same time reject the same principle in the form of Kâranâthpâpam.

Again, the Buddhist adduces another argument. The man who kills the animal does not do so for our sake; nor does he commit the crime because of our instigation. He brings the flesh to the open market, not having anybody in view, as a special purchaser. Anyone can offer the price and purchase the meat in the open market. Since the person did not kill the animal with any special purchaser in mind, there is no

meaning in connecting the purchaser with the killer. Neelakesi suggests by way of answer an apt analogy. Suppose it is known that Buddha is going to have his Biksha in a particular place. In whose house he is going to accept his food is not previously announced: hence every householder in the town is prepared for such an honour. But, as a matter of fact, Buddha can accept only from one householder; and yet all those that are prepared to entertain him, because of their preparedness to offer Biksha to Buddha, must obtain the merit thereof, though only one householder has the privilege of offering Biksha to Buddha. You justify this inference because of the purity of heart and the desire to entertain Buddha which constitute the primary motive on which the moral value depends, though real action is associated with one particular individual. Similarly for evil. all those who were eagerly expecting to purchase meat must have known that they could not obtain meat except by killing and therefore must have indirectly approved of killing. This mental attitude being present in the case though only a few have the opportunity of purchasing the meat must certainly be connected with the opposite moral value. Even those that had not the opportunity to purchase meat must be eagerly expecting to purchase the same just as the householders are eagerly expecting to entertain Buddha by offering Biksha to him.

The Buddhist further enters this protest. "Your accusation will be alright only if you give money in advance for the person who kills the animal. But we don't give any such advance; hence there is no approval on our part of the conduct of the meat-seller." This

argument is answered by Neelakesi thus: Your giving money to purchase meat after the act of killing certainly fixes the responsibility on you because you know very well that the man who sells meat must have obtained only after killing and that he kills the animal for the sake of money which he desires and which he hopes to get from you in exchange for his meat. Hence, whether the money is given in advance of or after the purchase, is quite irrelevant and it does not alter the moral responsibility.

Again, the Buddhist takes refuge in a sort of metaphysical sophistry. Moral value, whether of good or evil, is associated only with action; whereas eating flesh is merely a sort of enjoyment and not an action. Hence, enjoyment since it is not an action, cannot have any moral value either good or evil; the action of Kartha, the actor, is subject to the moral evaluation whereas the feeling of Bôktha, the enjoyer, cannot have any moral value associated with it. Neelakesi ridicules this idea of absolutely disassociating the enjoyer from the actor and absolving the former of any moral responsibility. In this way you can justify any violent moral conduct; sexual perversity, since it is mainly enjoyment, cannot be accused of any moral defect. This will certainly undermine the very foundation of morals, for anything may be justified in this principle.

The Buddhist turns round and offers an argumentum ad hominem, as an indirect justification for flesh-eating. If you object to meat-eating so much, why should you take milk which is the product of flesh? How is it different from flesh cating? Neelakesi laughs at this argument. Objection to flesh eating is based upon the

doctrine of Ahimsa. You cannot obtain meat without killing some animal; whereas milk is not so related to antecedent killing. Since there is no Himsa involved in obtaining milk it is not condemned by us. Further, you are not quite right in suggesting that it is merely another form of meat. It would be more proper to say that milk is the modification of grass and other fodder eaten by the cow. For, is it not known to you that the quality of fodder eaten by the cow determines the nature of the milk? Are you not aware of the fact that the medicine taken by the mother is very often effective in curing the disease in the case of babies who suck mother's milk? Hence, your contention that it is merely another form of meat is not quite accurate. Again, there is nobody in the world who condemns milk as impure whereas almost all condemn meat as certainly impure. Lastly, if you stick to your statement that the milk is merely another form of meat, then every human being must be accused of campibalism for the simple reason, that as a baby, he must have drunk of mother's breast.

Lastly, the Buddhist brings in an argument based upon popular opinion. Though wise men have condemned drug habit, and drink habit, meat-eating is not so condemned by them. If it is really bad it must have been condemned by the wise. Neelakesi easily points out that there is no unanimity of opinion in these matters. Hence there is no use in basing their argument upon popular opinion. Your argument that drink habit is universally condemned is not borne out by the conduct of some of the Buddhists themselves. The Buddhists belonging to Mahâyâna and Mantrayâna

schools freely drink intoxicating liquor. Besides these there are several Non-Buddhists who also freely drink. Then how is it that you maintain that it is universally rejected. Whereas in the case of meateating it is just the other way. Except the Buddhists who justify meat-eating, other meat-eaters, though they have the habit, never believe that it is a good thing. This is clearly evident from their conduct when they reject meat as impure on certain important days as Ekâdasi. When the whole of Non-Buddhistic meateating public maintain that meat-eating is impure, it is certainly surprising to find you maintain that meat is universally accepted by the wise.

Th Buddhist certainly is not yet vanquished. He comes out again with this argument. Whatever you may say, this you must admit. That killing is not our motive and hence without motive there could be no moral responsibility for killing. Neelakesi answers that if you emphasize motive, certainly even the person who kills has not that motive. His main motive is to make money and killing is merely an incidental means for realising money. On your argument, therefore, he must also be absolved of the moral responsibility for killing. The Buddhist next brings in this argument. If you say that eating of meat is an indirect cause of killing, I draw your attention to several causes which may actually bring about death and yet be free from responsibility thereof. By trying to pluck out an arrow from the body of a person struck by an enemy, you may bring about the death of the individual. A mother, in attempting to take out from the throat of the baby some piece of shell which it has swallowed, may bring about the suffocation and the death of the child. A surgeon, in operating, similarly, may lead to the death of the patient. But no one will take these people responsible for the consequential death; but they are all figuring as the cause of death. Neelakesi accepts these exceptions; though these are considered as casual condition of death, strictly there is no moral responsibility in these cases. Why? Because their action was guided by love and affection to persons who died though they did not succeed in their attempts to save them; whereas killing for meat and eating meat are not actuated by such motive of love and affection and certainly the act is not done for the purpose of saving the animal from death.

There is another argument similar to this adduced by the defender of meat-eating. An evil spirit may attempt to take away a child whose mother clings to the baby. In this tug of war between the mother and the spirit the child may be torn to death. Is not the mother responsible for the death of the child and has she not a share in the moral responsibility? Neelakesi answers that though prima faci the mother is also responsible for the death of the child, certainly the motive is different in each case. spirit wanted to take away the child for murdering it, while the mother struggled to save the same. Since the motive is different in each case, the moral value associated with the conduct must also be different. Hence it is not possible for you to escape the moral responsibility of killing, so long as you accept meat obtained by the process of killing the animal. Whereas the other illustration advanced by you as cause of death, cannot be considered to have any moral responsibility for death.

"Lastly, why should you take so much trouble to to defend this unjustifiable course of conduct. You yourself preach the doctrine of Ahimsa. You believe that in preaching this doctrine of Ahimsa you not only lead others to purity of conduct, but also you yourself obtain ethical purity. Your Lord, Gautama Buddha. while preaching Ahimsa to the robber chief Angulimâla weaned him from evil and made of him a gentleman of moral greatness. So he was actuated by love and charity for the several would-be victims of Angulimala. Why not carry in your action the same principle and thus be guided by love and charity towards all human beings? Then there would be thorough consistency between your ideal and conduct. Then your religion will become nobler, your conduct will be more ethical, and your creed would be more acceptable. Your obstinacy in defending your conduct which is certainly inconsistent with your own doctrine of Ahimsa, is quite unintelligible to me, and what are you going to achieve by this obstinate inconsistency is not quite obvious."

The next stage in the debate throws Neelakesi on her defence. The topic of tapas is again resumed. "If self-mortification is tapas, and if tapas is the ultimate aim of religion, you might as well burn your body in fire, cast it down from the top of a hill, chop off the flesh from your body, pluck out your eyes and tongue because all these will be more effective methods of tapas." Neelakesi easily points out that this method of attack is merely the result of defeat. You become desperate, because you are not able to justify your conduct of meat-eating. You begin to attack tapas in a form which

is certainly not contemplated by us. The description of tapas, which you give, has nothing to do with our conception of tapas. For us, tapas does not mean self-mortification. The heart of tapas for us is non-injury to all living beings including one's own body by thought, word and deed. Further, the discipline of tapas, is arranged in different grades, suitable to the strength of the mind and body of the person willing to perform tapas. For us, tapas must be conditioned by one's own strength; for, the ethical motto for us is, sakthithathyaga tapas. Tapas does not mean search for misery and pain. ivery argument which you adduce by way of criticism of tapas, are en block applicable to your own conception of Buddhahood which is to be obtained by various forms of cruelty on oneself experienced in the period of probation as the Bôdhisatva. The various Pâramithas or perfections obtained by the Bôdhisatva are full of Atmahatya inflicted on oneself. Hence, the condemnation of tapas which you so rancorously adduce is just applicable to your own doctrine of Pâramithas. You must realise that the Tuthanga discipline prescribed for the Buddhist Bikshus is not far different from the discipline of tapas which we accept. Even in the life of Buddha, it is said, that while he was engaged in Dyâna under the Bôdhi Tree, he was fasting for several days before finally accepting food from the hands of the female disciple Visâka; and yet you ridicule the idea of fasting included in the Jaina discipline. You forget the instance in the life of the Bôdhisatva, where in order to appease the hunger of a hungry tiger, he cast himself from a precipice and offered his dead body as food for the tiger. If it is permissible to undergo the various kinds of suffering contemplated in Pâramithas in order to realise Buddhahood, certainly it is equally permissible to practise ethical discipline of *Vratâs* and *Silas* in order to attain Siddhahood which is the Jaina ideal.

The next topic of discussion is, whether trees and plants are living? According to Jaina philosophy, the whole of the botanical kingdom is a part of the biological world, and plants and trees are classified as Ekendriya Jîva, organisms having one sense. This doctrine is not accepted by the Buddhists: hence it is criticised in this controversy. The Buddhist wsays, "if you maintain that trees have life because there is growth, certainly there is a similar growth in the case of ant-hills, hairs and nails of the human body, hence you have to admit life even in these cases, because of the presence of growth." Neelakesi answers by saying, that, in this case, there is no real growth. Plants and trees grow from inside after assimilating food and water just like animals. But, in the case of the growth of anthill, though it is called growth, it is really increasing by the addition to the external, of the quantity of mud brought out by the white ants from under-ground. Organic growth, is quite different from increase by external accretion. Similarly, the growth of hair or nail is by accretion at the root. Though hairs and nails are parts of living body, the growth of hair is not identical with growth in plants and trees where they sprout at the top. That the growth in the hair and nail is merely due to accretion is made obvious by noticing persons who dye their grav hair, and women who paint their nails red. After some time, it will be noticed that the painted portion would be pushed out when there is addition to the root. The Buddhist asks why should you take so much trouble to distinguish the growth in these two cases? Why not accept that, in both cases, there is real growth? The answer is, there is a fundamental difference between the two processes. Further, abolition of the fundamental difference, would result in the confusion between the organic and inorganic world. Certainly, the living and non-living must be kept separate and distinct.

The next argument to show that plants and trees are (1) living is, that they periodically undergo sleep by closing the leaves at night exactly like animals. This is found in trees like tamarind and others. The Buddhist's objection to this argument is, that only a few trees close their leaves and even there, it is not indicative of sleep. The answer is, some trees close their leaves and others do not, just like some animals close their lids and others do not while asleep. Just as you inter, in the case of animals, that when they open their eyes and move about they are awake, so also you have to infer in the case of trees, when they open their leaves in the morning. The next argument for the belief that (3) trees are living is, that they have organic reaction, wants, and appetites, just like animals. The Buddhist points out by way of objection that there is a similar reaction even in the case of inanimate things. melts and spreads at the proximity of fire. reaction and growth in trees need not necessarily indicate that they are living. The answer to this objection is, that though there is reaction in the case of wax, its spreading is not identical with the growth

of trees. The behaviour of trees is exactly identical with the behaviour of animals whereas the reaction in the case of inanimate objects is quite different. A flame will grow when it is fed with firewood. This increase of flame cannot be compared to the growth of animals and trees. Trees and plants, just like animals, grow and decay. This process of growth and decay is determined by the normal age of plants and trees. plants are annual, and some trees live for many years. Though they have plenty of water and manure, when they reach the limit of their age, they automatically decay and die just like other animals. No amount of manuring and watering can prevent the natural decay of trees and plants; but such a thing is impossible in the case of fire. If it is possible for you to feed the flame with firewood to eternity, the flame must continue to exist as an inevitable result. This inevitable determination by the causal condition is the mark of inanimate things whereas self-determination is the characteristic of living beings. Certainly, plants and trees have this latter characteristic. Hence, by right, they belong to the animal kingdom.

Again, plants have life because they are responsive to touch just like leeches and snails; the moment you touch them they shrink and close until they realise that there is no danger from the environment, when they open their leaves just like those reptiles. This clearly proves that they are endowed with the sense of touch and are able to respond to environmental stimulus. Whenever there is a response to stimulus and a resumption of normal position after removal of stimulus, you have to admit the presence of life as the only explanation of the conduct. The

Buddhist objects to this argument by saying that you find a similar behaviour when a piece of leather is scotched by fire. That also shrinks and closes as the result of environmental heat stimulus. Are we to believe that the leather is endowed with life? The answer to this is that the behaviour of the leather is not quite identical with that of a plant which closes its leaf when it is touched. It is quite obvious, that, in the case of plants, on account of this principle they are able to resume their normal position, whereas in the case of shrunken leather, it must remain so for ever. The presence of spontaneous readjustment and regaining its normal position when the disturbing stimulus is removed is certainly the characteristic of life which is obviously absent in a torn leather. Again, plants(4) and trees, are subject to disease and are capable of being cured by proper treatment just like animals. Buddhist objects to this argument with the following counter-argument. Even an inanimate object, like a sword, can get deformed and may be set right with the help of a magnet. Deformation in a steel instrument. and the rectification of the same by magnetic treatment. are quite different from the diseases in plants which are cured by medical treatment. Since there is no common characteristic between the two, the analogy is quite erroneous. The blossoming of trees and flowers at theta approach of spring, and their suffering at the approach of winter, are certainly indicative of their living nature. But smiling at the approach of spring, and weeping in winter, are also characteristic of the seasons, which are certainly not living. Neelakesi answers that this objection is quite irrelevant. The change of climatic

conditions is just the same as the change of seasons. The plants changing as the result of change of seasons is quite different from the change of seasons themselves. Again, it can be made out, that the plant world is living because the off-spring is identical with the parent tree or plant. The identity of young ones with the parent plants is just like the identity of calf with the cow. A she-ass will not bring forth a lamb. Similarly margosa seed will not bring forth mango tree. The Buddhist objection to this argument is in the following form. Whatever is born of a tree is identical with the tree itself and if that is the mark of life, you might as well argue that heat given out by human body must also have life, since it is born of a living body. Neelakesi's answer is: Certainly, the heat of a living body must be associated with life, though in itself, it cannot be called a living organism. Since you don't find such a temperature in a dead body, certainly, it must be taken as a mark of life.

Trees and plants must have life, because when they are cut they decay and die just like animals so maimed. But so does the skin when cut, objects the Buddhist. But, Neelakesi points out the fundamental difference between the two cases. No doubt, the skin when cut, will shrink just like the withering of the leaves from a cut tree. But in the case of the skin, even if it is left alone, it will behave like that on lapse of time; but if a tree is left alone without being cut it won't wither and die. Again, you have to infer that trees have life, because, when they are wounded the wound gets cured leaving a scar behind as in the case of a living being. This argument is objected to in the following way. A gold

ornament or a steel sword may be similarly wounded by a hard knock and the wound may be rectified by a gold-smith or blacksmith by proper treatment. Neelakesi rejects this objection by saying that the wound inflicted on a tree gets cured spontaneously and automatically, whereas a dent in the ornament or sword, must be cured by the smith by extraneous treatment. This fundamental difference makes it clear that the trees are living and are capable of spontaneously healing their wounds, whereas, in the other case, being inanimate, must be rectified by external human agency. Thus Neelakesi is able to establish the doctrine that the botanical kingdom is a part of the biological kingdom, and that plants and trees are living organisms though endowed only with one sense, viz., the sense of contact.

Next, there is a slight change in the topic. Jaina classification of organisms with one sense, or Ekêndriya-jîva recognises a sub-class of Ekêndriyajîvâs. These one-sensed organisms are very minute and are not ordinarily perceived by the senses. These are called Sûkshma Ekêndriyajîva, minute one-sensed organisms. These minute organisms, may be present in earth, water, air and light. Hence they are therefore classified as earth organisms, water organisms and so on. This doctrine is very often mis-understood by Non-Jaina thinkers. They falsely interpret this, in such a way as makes Jaina thought animistic.\* Here, exactly, a similar objection is raised by the Buddhist critic. Neelakesi answers this mistaken criticism, by explaining

<sup>\*</sup> The critics imagine that Jama philosophy recognises the existence of soul in earth, air, water and so on: that Achitana, material objects are also endowed with chitana, life and consciousness. This mistake is made by even such an eminent oriental scholar as Prof. Jacobi of Germany.

the point quite clearly. When the Jaina philosopher speaks of Pradvikāyikajîva or Apkāyika Jîva what is implied is, that these minute organisms reside in earth or water. It does not mean that earth or water has life of its own; just as the name of the town may be used to denote the persons living therein, so also the place of residence is figuratively used to denote the organisms living therein. To use the place of residence to denote the living beings resident therein, is an ordinary figure of speech and, certainly, should not be interpreted as a meaningless metaphysical doctrine-that the material Achêtana, earth or water has a soul of its own. Such an interpretation is quite inconsistent with Jaina Metaphysics and the interpretation is entirely the result of ignorance and confusion, as to the nature of Jaina thought.

If Ekêndriyajîva, plants and animals and minute organisms in earth and water, are accepted as a class of Samsarajîvâs, then they will have the chance of being born as man some time or other. It a Jiva with one sense is born as man, then, that man also must have only one sense. The objection is met by Neelakesi by raising a similar objection to the Buddhist doctrine of the Bôdhisatva. Buddha, in order to perfect his Buddhahood, was born as various animals and birds in the previous births. If he was born as a rabbit in the previous birth, even when he is born as Buddha, he must have the limited intelligence of a rabbit and nothing more. If Buddha could be born transcending the limited intelligence of the rabbit, it is equally possible for a Jiva to be born as a man though it was something else in the past. When the behaviour of the

tree is exactly identical with that of the Såkya, that it lives and enjoys when properly fed and manured, and that it famishes and dies when starved, why should you object to its living nature? Again, when a sleeping tree is quite identical with sleeping Såkya, why should you believe that the latter is living and the former is non-living. Identity of behaviour must necessarily mean identity of nature, and therefore, it must be accepted that trees are living, because of their identity with the living beings. Next there is a change in the topic of discussion and Mokkala takes the Jaina Metaphysics for criticism.

Next, Mokkala begins to criticise the metaphysical doctrines of Nitya, Anitya, Asti, Nasti, Bhêda and Abhêda. First, he takes for examination the categories of Nitya and Anitya, permanency and change. Are these characteristics mere states or modification of the real, or essential characteristics, or the accidental characteristics, associated with the real by external agency? To these alternative questions. Neelakesi answers, that they are the essential characteristics of things. If Nitya is the essential characteristic of the real, then the real must be an unchanging permanent existence. Being unchanging and absolute, it is meapable of producing any effect on living beings. Hence, it will not appear as an object for an experiencing agent. If, on the other hand, Anityo is the nature of things there would be no continuity of things and that every moment a new thing will appear, which is exactly the doctrine which the Buddhist accepts. Hence, whether reals are taken as Nitya or Anitya, there would be no possibility of experiencing the object. In reply, Neelakesi points out that this criticism is based upon imperfect under-

standing of the Jaina doctrine. The criticism will be relevant only in the case of Ekântavâda. One who maintains that the reals are absolutely permanent, or absolutely changing, will be subject to your criticism. But, in our case, the real is always described relativistically. The same person Brahmadatta is younger than Devadatta, and older than Yagnadatta, is an intelligible proposition; the same individual is described by contradictory objectives. Similarly the same individual may be praised, from the point of view of intellect, and blamed from the point of view of moral character. There is nothing impossible in a statement that a particular individual is intellectually great, though morally he is very low. What we maintain as a metaphysical doctrine is, that the reality is many-sided and it is capable of being described from different points of view. Hence, it is not self-contradictory to describe the real as both Nitya and Anitya so long as the points of view are different. Mokkala naturally asks what is meant by different points of view? What is the point of view according to which the thing is permanent, and what is the other point of view according to which it is impermanent? Neelakesi explains the position in reply. A thing is described to be permanent Nitya when you attend to its essential nature-- Amerittasvabhava. A thing is changing Anitya from its accidental characteristics of Vyávrittasrabhára.

If, by essential nature, a thing is permanent, and it by accidental nature, a thing is impermanent, then say, that the characteristics make the thing and do not postulate thinghood besides and beyond qualities. This objection raised by Mokkala that there is no thing

called substance apart from and independent of the qualities, is answered by Neelakesi thus. If you maintain that a thing cannot be separated from its qualities you are right. But, on account of this inseparability of the thing from its qualities, if you inter the nonexistence of the thing, your conclusion is untenable and erroneous. You yourself have described Buddha as having innumerable good qualities. If you do not postulate an entity Buddha, apart from these qualities, your praising of your Lord will be meaningless. Because, there will be no one corresponding to Buddha. Again, you describe that the earth is hard, water is fluid, and fire is hot etc., and this description naturally implies substance with a quality. If there is no substance beyond the quality then your own statement would be without any significance. It is quite easy to conceive of a thing in the midst of its qualities. In the case of an ocean, the presence of water, its coolness etc., would be Anuvrittasvabhava and the waves thereof will be Vyåvrittasvabhåra. By the former, the essential characteristic, the sea must be spoken of as permanent, whereas waves on its surface are ever changing. Similarly, the substance gold, may be spoken of as being permanent, and various ornaments made of it may be spoken of as changing modifications.

This leads to the next topic the relation between Guna and Guni, the quality and substance. It the terms Guna and Guni refer to two different things then show me the Guni—the substance apart from Guna, the quality. But, if you say that both refer to the same thing, then say that the real is one. You must either accept the first alternative or the second alternative.

You cannot say that both are true. Neelakesi answers this by saying that there is no internal contradiction in the position that Guna and Guni are different though they are inseparably present in the same real. points out that even in the Buddhist thought, a similar doctrine is assumed. Complex human personality, is supposed to be constituted by the five Skandas which are different and distinct in nature and yet they are inseparable from one another as constituent elements in the Purusha Pinda. Similarly, the four Aryasatyas-Anitya, Dukka, Asuchi and Anatma-are all associated with the same existence and yet they are spoken of as different. It is possible to associate unity and plurality in the same thing even in Buddhist Metaphysics. A similar doctrine in Jaina Metaphysics cannot be objected to. Similarly, you speak of one particular Chitta, an element of consciousness, as the effect of the previous one, and as the cause of the succeeding one. Here also, plural characteristics are associated with a single element. A doctrine which is accepted by you cannot be criticised when it proceeds from us.

Next, Mokkala turns to the doctrine of Araktarya that the real is indescribable. If you state that the real is indescribable then you contradict yourself. Because, you describe the real even while saying that it is indescribable. But, if by indescribability, you mean perfect silence, then there is no chance for you to state your doctrine. Neclakesi points out that this criticism is based upon a mis-understanding. Your criticism would be alright if the real is to be taken as absolutely indescribable. But with us it is not absolutely indescribable. It has been pointed out above, that, from

one point of view real can be described as eternal, and from another point of view, that it can be described as ephemeral; from one point of view it is identical, and that from another point of view it is different and so on. Real is thus describable by various adjectives from various points of view. From this it is quite clear that the many-sided reality is capable of being described from various points of view. What this term Araktavya really means is that you cannot describe the real simultaneously from an absolute point of view. If you waive the relative point of view, and attempt to describe the real must remain beyond your speech and hence indescribable.

Mokkala next turns to the doctrine of Parinama. or the doctrine of modification of things. He takes the illustration, milk changing into curd. According to the doctrine of Parinama the change pre-supposes an underlying permanent substance. Since the Buddhist does not accept such a permanent underlying substance he cannot accept Purinamarada. If curd is the result of milk, and if milk, while maintaining its permanency, changes into curd then there must be milk also in the curd and the curd itself would remain unexplained because there is no ostensible cause to produce it. According to this objection, Mokkala tries to establish the Buddhist doctrine of Asatkâryavâda, that milk must completely disappear in order to produce curd. This objection is answered by Neelakesi. According to Parinamavada, we believe in the existence of a permanent underlying substance, throughout the modifications. While milk and curd are all modifications of a physical sub-stratum, which by no means disappears though there is appearance and disappearance among the various Paryayas. Though milk changes into curd the underlying material does not get destroyed. The physical molecules which constitute milk remain identically the same, though the mode of arrangement of the molecular structure is different when milk becomes curd. This is the meaning of Parinama. But, on the other hand, according to your supposition. if milk completely dissapears wherefrom do you get the curd? Further what necessity is there that curd should appear in the very same pot where you poured the milk?

To this Mokkala objects that it is impossible to speak of an underlying sub-stratum behind the different Parinamas since it is not evident to the senses. kesi points out that this is a suicidal objection. same way, your own doctrine of Buddha may be objected to, as it is not perceptible apart from the five Skandas. If you say that "we do not believe in such an independent Purusha as an ultimate reality" then you have to accept that the wholeof the Buddhist religion and Buddhist literature must be discarded as unreliable. For how can we believe in these if you do not believe in Buddha as a Paramartha. Mokkala again points out that the doctrine of Parinama cannot be accepted because the water poured in the pot in order to cook pulses into Pâyasa, completly disappears. If you maintain that pulses themselves without getting destroyed completely become Payasa, you must have a similar transformation in the case of water poured into the pot. But the water completely disappears, without

leaving anything behind as its modification. Why not you argue that the pulses completely disappear like water and a new thing Pâyasa appears in the pot? Neelakesi easily points out that this objection is based upon ignorance. Water does not completely disappear though it is not found in the pot into which it is poured. Its disappearance from the pot is due to the fact that it changes into watery vapour and escapes from the pot; that water changes into vapour and disappears, is an argument in favour of Parinâma doctrine, and that it is used to support the doctrine of complete disappearance of the cause only exhibits ignorance of the speaker as to the fact that water is changed into watery vapour.

After answering the objection Neelakesi criticises the Buddhist doctrine that the cause must completely disappear before the effect is born. If it is possible for something to appear even after the complete destruction of the antecedent condition then there can be no full stop to any series of changes. The conception of Buddhist Nirvâna as a full stop to the conditional causation Prateetyasamutpâda would be impossible to realise. Even after Buddha's Nirvâna, and even after Buddhasantâna comes to a full stop some new thing may appear after the complete destruction and thus prolong the series. This would mean that even after Nirvâna the Buddhasantâna will be continued in Samsâra. Hence the Buddhist doctrine of causation is not entirely free from defects.

The next doctrine taken up for his criticism is the doctrine of Asti Nâsti. The meaning of this doctrine is, that a thing may be described positively when it is considered in relation to its own nature, its own place, its

own time and its own mode. Similarly, it may be described negatively from four opposite points of view. With reference to this doctrine Mokkala savs, "If by this you mean that a fruit which is in your hand is not the fruit of the bazaar who will question this doctrine? It is so obvious that everyone will accept it. Is this a great metaphysical discovery?" Neelakesi answers, "Is it a mistake to state a doctrine which is acceptable to all? Is it your opinion that metaphysics must have nothing in common with concrete life? You also maintain several philosophical doctrines which are quite obvious to all." Mokkala says, "When you say that an elephant is not in its stable, it may be alright during the absence of the elephant. But the statement would become false when it returns to its place." Neelakesi answers "Yes. certainly. We don't say that the elephant is not in its place for all times. When it is absent it is not there and when it comes back certainly it will be there. The statement that it is absent will have truth not absolutely. but only in relation to a specified time and place." Mokkala continues his objection. "When you say that the horns of a bull were not in existence when he was a young calf it is quite, evident to every one. The horns which were not in existence formerly are present now. Hence you can certainly apply Asti Nasti, positive and negative attributes, with reference to the horns of a bull. But you should prove in a similar way that the non-existing horns in the calf are describable by Asti Nasti". Neelakesi answers. "Your criticism is entirely irrelevant; for the doctrine of Asti Nasti is applicable only to reals. Non-existing things cannot be so described." Again Mokkala repeats his objection.

"You say from one point of view a thing may be described as existing, and from another point of view that it is non-existent. According to your own position, from one point of view a young calf, or a hare or an assemust have horns. What is that point of view according to which these animals are credited with horns?" Neelakesi answers: "You wantonly repeat the objection already disposed of. It is pointed out above that the doctrine of Asti Nasti is not applicable to the case of non-existing things."

Mokkala continues his objection. "According to your doctrine, from the point of right hand, the left hand is not, and from the point of view of the left hand, the right hand may be negatived. Thus both the hands may be negated which would certainly be an absurd conclusion. In spite of your metaphysical negation, the hands will not cease to exist." Neelakesi answers: " You have entirely misunderstood the principle. What is intended here is, that the structure of one hand, is quite different from that of the other. Considered in relation to the left hand, the right hand must be of a different structure. Hence you have to admit that the structure of the left hand is absent in the other. distinguishing mark is not maintained, there would be no difference between the right hand and the left hand and there would be no reason to call one the right and the other left. Similarly, the distinction between Chêtana and Achêtana, must be maintained. Otherwise, there would be confusion of thought."

The same criticism is repeated by Mokkala. "If, from the point of legs, hands are not, and from the point of hands, legs are not, then both legs and hands must be

not, and man's body must be merely a trunk without limbs." Neelakesi answers this objection also as irrelevant. If the nature of legs and hands is not true as legs and hands, but, absolutely without any limitation or differentiation, then a man may be said to have four legs or four hand. It will not be possible to differentiate a man from other quadrupeds. Mokkala continues: "When you say with reference to a dog, that it is not a fox, your predication may mean that fox does not exist Neelakesi answers: "Your conclusion does not follow necessarily. Negative predication may have two kinds of distinctive significance. In one case, it may mean non-existence, and in the other case, it may mean non-similarity or non-identity with another thing. With reference to a dog, if it is said that it is not a fox. it would by no means imply that the class of animals called fox, has no existence. It simply means, that the dog has not got the nature and characteristics of a fox. which is as real and existing as the dog itself about whom the predication is made."

The topic is changed. Now Mokkala begins to criticise the doctrine of the relation between name and the thing, experience and the experienced object. He criticises a doctrine which is not the Jaina view. "If you maintain that a thing which has no name has no existence, and what is not experienced cannot be real, you land your self into absurdity. There must be several things which are not experienced by you and which are beyond your vocabulary. On that score you cannot deny their reality." Neelakesi answers: "That is not what we maintain. What we say is, a thing which has a name and which is experienced by us,

cannot be dismissed as unreal. This is not the same thing as the statement which you foist on us and which is quite alien to our philosophy." Mokkala points out, "If the nature of a thing is peculiar to it and cannot be found in another thing, how do you explain iron becoming red hot, cold water changing into hot water?" Neelakesi answers: "Though the nature of consciousness is entirely distinct from that of the physical body, still you find these two in conjunction; the presence of the two together in man does not mean that consciousness loses its own nature, nor the material body acquires new nature. You have to accept that the combination of two things in relation to each other, does not mean change of their natures. Similarly, in the illustration given by you, iron and cold water, these get raised in temperature because of the combination of heat. does not mean that they lose their own nature and acquire different character. Your illustration cannot establish the doctrine of Svarûpaparityâga, things losing their own essential nature."

Mokkala continues: "It by Scakshetra, you mean that existing here, is non-existence in another place, then how can a virtuous man who exists here performing good deeds go to Swarga, another place, to enjoy the fruits of his good karmas? When you say he is here in the world, you must admit that he cannot be in Swarga. Then he has no chance of enjoying the fruits of his good deeds." Neelakesi answers: "This is certainly a wilful misunderstanding. A person who is here cannot exist elsewhere has significance only with a particular time. The denial has meaning only in relation to a specified period and not for all times. The existence in

the world does not preclude his existence in another part altogether. His future existence in Swarga is quite compatible with his present existence in the Similarly Neelakesi disposes of another objection from Mokkala, that a person who performs tapas now, has no chance of enjoying the fruits of his tapas, because his existence in future, is denied. Neelakesi meets his objection by explaining Svakâla. "When a person exists now, the period of his existence, is his Svakala, and the past and the future would be Parakâla. But since Jîva does not cease to exist after a lapse of time, the future itself will become its Svakâlu and then it will have existence according to the same principle of Svakâla, one's own time. Hence, there is nothing incongruent in the doctrine and your objections are quite pointless."

Mokkala next turns to the principle of Srabhāra.\*

"If milk can change its nature and give place to curd you may as well believe that yarn can give up its own nature and produce in its place iron implement." Neelakesi answers: "This objection is quite irrelevant to your own doctrine, that the cause must entirely disappear before the effect is brought into existence. It has no relevancy because our doctrine maintains that while one mode changes into another mode the underlying substance maintains its identity. Hence one thing cannot change into another thing, absolutely having no relation to the nature of the underlying identity. The changes and modes must necessarily be determined by the nature of the persisting reality.

<sup>\*</sup> When a particular mode changes into another mode, the former mode loses its characteristic and in its place another mode with a different characteristic appears, the underlying substance remaining the same

Otherwise there will be no order of uniformity in nature. When a seed is sown a white elephant may grow out of it. What is really an objection against your own doctrine, you falsely fling on us."

Again Mokkala continues: "If the nature of the thing cannot be found in another, then how do you explain the presence of fragrance of a particular flower in the pot in which the flower is put?" Neelakesi points out that this is the result of a temporary transference of fragrance, which is the genuine characteristic of the flower, to the pot by mere contact. Fragrance, which is temporarily present in the pot, will disappear in course of time completely. Hence it cannot be a characteristic of the pot also. Next, Mokkala criticises the Jaina conception of Moksha as narrated in Jaina cosmology. "If Mokshasthana or heaven refers to a place, however eminent it be as a place, it cannot be different from any ordinary space, a dog kennel or a hell. These latter cannot have any merit merely as a definite situation in the scheme of cosmology. Similarly, the place called heaven; what is its peculiar merit which is not present in other localities, on account of which it is to be considered great and pure?" Neelakesi answers this by retorting in the same strain. "Buddha's residence Mahâbôdhi is just a place like our Mokshasthâna. The reason for which Mahâbôdhi is held to be a sanctified locality, is just the same reason for which our heaven is held to be a sanctified place."

Mokkala says, "According to your own doctrine a soul which reaches heaven cannot come back to Samsāra. What is the peculiarity of heaven which prevents

re-birth in the case of those who reach the place?" Neelakesi's answer:—"This is not due to the place. Re-birth in Samsåra is the necessary result of Karma. The soul which reaches heaven or Moksha does so after complete annihilation of karma. This annihilation of karma puts an end to re-birth in Samsåra. Hence you are not right in suggesting that the place called Mokshasthåna prevents re-birth."

Mokkala continues:-"The liberated soul after attaining salvation reaches Mokshastana according to your doctrine. But this Siddha still has consciousness. He is conscious of himself and the other world. And then how can you say that he is free from karma?" Neelakesi answers: "The presence of consciousness and Gnâna is not necessarily an indication of Karmabhanda. The liberated Atma which is free from karma may still be associated with Gnana which completely transcends the knowledge brought about by senseperception. The latter is conditioned by karmas whereas the former is the result of the destruction of all karmas. Hence you are not justified in infering that wherever there is Gnana there is Karma. It is because of this false doctrine you describe Nirvâna as complete annihilation of personality and Atma." Mokkala similarly raises frivolous objection against Omniscience. When Neelakesi explains the nature of Kevala Gnana and differentiates it from the ordinary knowledge obtained by sense perception, that this metempirical knowledge is infinite and is capable of comprehending the infinite world and that it is brought about by breaking all the barriers of karma which prevented this self luminous spiritual experience, Mokkala completely feels

disarmed and acknowledges defeat at Neelakesi's hands. Neelakesi smiles and says, "Are these the arguments employed by Kundalakesi when she defeated the Jaina teacher Nathagupta?" Mokkala confesses his inability to maintain his position against Neelakesi's attack. He turns her attention to the very fundamental source of Buddhist doctrines. She is asked to meet Gautama Buddha himself at Kapilapura and obtain from him a satisfactory answer to the several questions for which Neelakesi demands an answer. Thus ends the great debate with Mokkala.

## CHAPTER V.

## Buddha Vada.

Neelakesi goes to meet the founder of Buddhism in his place Kapilapura. According to the description given in the book, Kapilapura is situated on a sea shore. which fact is sarcastically referred to by the author, as a convenient situation to get enough fish to eat. In describing the town, pointed attention is drawn to the fact of numerous meat-stalls and slaughter-houses, to meet the incessant demand from the Buddhist public. The place of residence of Buddha is described to be a castle, to be consistent with his own princely status. Neelakesi deplores the attitude of Buddha who preaches Ahimsa without condemning meat-eating. She points out that Buddha himself, as represented in the Jâtaka Tale, implicitly accepted the doctrine of Kâranâthpâpam. which doctrine is zealously contested against by his followers. The Jataka Tale, referred to here, is the story of the Serpent Dhrishti Visha. According to this story, Buddha was born in one of his previous births as a serpent which would kill others by mere sight. he was dragged on cruelly by a hunter who caught hold of him, the Bôdhisatva, out of mercy, did not open his eyes, lest the hunter would die instantaneously; thus closing his own eyes, he suffered death at the hands of the hunter. This conduct of the Bodhisatva, is a distinct illustration of the doctrine of Kâranâthpápam; though the Bôdhisatva did not intend to kill the hunter, he avoided even indirect death of the hunter, which would

result by opening his eyes. This principle which he accepted by his own merciful conduct here, deserves to be extended to all living creatures, and if so extended, certainly the Buddhists must avoid contributing to the indirect death of the animals, which is the inevitable result of their own conduct. Neelakesi, enters the castle and meets Lord Buddha himself. She finds him there seated on a pedestal in the midst of his congregation. There, he is preaching to his disciples the three Pitakas, Sûtra Pitaka, Vinaya Pitaka, and Abhidamma Pitaka. He has been expounding the Panchaskanda and their momentary nature. Though, from the ultimate point of view, there is no soul, from the virahâric point of view, soul must be accepted. The ultimate reality is beyond description, Arâchya. Beyond the momentary existence of the Skandas, there is no ultimate reality. Everything is Soonya. These are some of the doctrines expounded by Buddha to his disciples. Neelakesi entering the audience hall, requests Buddha to give an exposition of his fundamental doctrines, in order to give her an opportunity to examine them and criticise them. Accordingly, Buddha describes the fundamental doctrines as preached by him. The ultimate realities are the five Skandas, Rûpa Skanda, Vêdanê Skanda, Vignêna Skanda, Sagna Skanda and Samskara Skanda. These are further sub-divided into various kinds. Rûpa Skanda is only of one kind. Vedana Skanda is of three kinds. Vignana Skanda is of six kinds. Sagna Skanda, similarly, is of six kinds. Samskåra Skanda is divided into Kusala and Akusala, which together form twenty different kinds. These are the main categories in my philosophy. All the physical objects otherwise called Ashtaka, belong to the class called Rûpa Skanda. What is the nature of Ashtaka or a physical object? Ashtaka is an aggregate, consisting of the four Bhûtas. earth, water, air and fire, with four sense qualities. Varna, Rasa, Gandha, Sparsa (Colour, Taste, Smell and Touch). A mass made of all these eight elements is. what is known as Ashtaka. These eight elements constitute the aggregate and are inseparable from one another. They together appear in one moment, and together disappear at the next moment, according to the momentary nature of reality. The sense elements of Colour, Taste, Smell and Touch are associated with the four Bhûtas in the Ashtaka. Of these, the earth element has the attribute of hardness, water fluidity. fire heat. and air circulation. These are the respective qualities of the four Bhûtas which are the ultimates. Again these four Bhûtas, have respectively four different kinds of action or Karma.

After explaining Rûpa Skanda, the nature of the Vêdanâ Skanda is taken up for expounding. Vêdanâ Skanda means the element of feeling. It is of three kinds, Sukha vêdanâ, the pleasure, Dukha Vêdanâ, the pain, and Sama vêdanâ, the neutral feeling. These are respectively caused by the three kinds of Samskâra. Kusala, right conduct, Akusala—wrong conduct,—and Samasamskâra—neutral activity. Vignâna Skanda, or element of knowledge, is of six kinds. The five sense-experiences together with Manas, form the six Vignâna elements. For the very same reason there are six kinds of Sagnâ Shanda. Lastly, the Samskâra Skanda are mainly of three kinds Mânasika, Vâchika and Kâyika, action according to thought, word and deed.

Besides these main divisions, activity is further capable of being sub-divided into various heads, according to right conduct or wrong conduct, Kusala and Akusala. These five Skandas again have this characteristic that they appear together and get destroyed together in a moment. Their behaviour is analogous to the flame of a light, a kind of Ashtaka Pinda. Here also, the eight elements, by momentary appearance and disappearance. maintain the continuity of the flame. Similarly, the five Skandas, by momentary appearance and disappearance maintain the series and produce appearance of continuity of things in the world. Besides these constituent elements-the Skandas-there is no such thing as a persisting thing. The idea of permanent substance, is due to ignorance of the nature of the reality. When you bend the fingers of your hand, you give it the name fist. But, where is the substance called fist apart from and independent of the five fingers? When you assemble the various building materials into a structure, you give it the name of house. But, where is the house apart from the building materials? To talk of a fist, apart from fingers, and to talk of a house apart from building materials, is to exhibit one's own lack of intellectual penetration into the nature, of things. Similarly, apart from the five Skandas which constitute the Purusha, we do not accept the existence of any independent reality called Atma. These five Skandas, which constitute the reality, are intrinsically characterised by the following, Anitya, Dukha, Asuchi and Anâtma. These are momentary and vanishing; these are by nature painful and impure, and they are devoid of any underlying sub-stratum called Atma. One who realises

the true nature of reality, will be free from evil, escape from Samsâra, and will obtain Môksha, Nirvâna. This, in short, is our creed of philosophy and religion. Hearing this exposition of his philosophy by Buddha, Neelakesi begins to examine the same critically in detail.

"You compare the Pancha Skandas to the five fingers which constitute the fist when closed, and to the building materials used to raise a house. But, still your analogy is incomplete. In the case of the five Skandas, you say, that they are inseparable, that they must die together and be re-born together. But this characteristic is absent in the case of the five fingers or the building materials. These latter are separable from one another, one element may get destroyed without the others being destroyed. But, in the case of the Skandas, which are distinct from one another, and yet which are inseparable from one another, you have to postulate some kind of force or a cohereing principle which keeps all the five together in a cluster whether they get destroyed, or whether they are re-born. Without such a postulate, the group appearance and the group destruction of the five Skandas which are in themselves distinct, would remain unexplained. Hence, in order to elearly explain the behaviour of the Skandas, you have to postulate an underlying permanent substance as the sub-stratum for these five Skandas, and that is exactly what we call Atma, of which the five Skandas would be related as different Gunas to a single Guni, the qualities inhering in the substance. You yourself maintain in describing four Bhûtus, that they have their respective qualities and their actions. How can you talk of quality and action apart from a thing to which the quality and

action would belong? You speak of earth being hard and inert; hardness and inertia must necessarily presuppose something possessing these characteristics. Similarly, the elements Vedana Skanda, Vignana Skanda, Sagná Skanda and Samskára Skanda must pre-suppose a consciousness being capable of having these experiences. When you are prepared to admit the existence of earth 5 associated with the characteristics of hardness and inertia, why do you fight shy of an exactly similar category. Atma associated with the elements Vêdanâ Skanda, Vignâna Skanda, etc.? Do you sav. "We do not recognise the existence of any substance beyond the quality and action even in the case of the four Bhûtas; similarly we are not bound to accept the existence of an Atma in the case of these Skandas" " Even if this is granted for argument's sake, still there is a problem. You speak of quality and action in the case of each Bhûta, earth, water, fire and air. In each case. you deny the substance. Then, what is the exact relation between the quality and action? If action is the behaviour of the quality, then practically the quality becomes substance, and action becomes its quality. The relation between the two is just the relation between the Guna and Guni which you are not willing to accept."

Buddha challenges Neelakesi to point out what is this wonderful thing called Guni apart from Guna? "Show me the Jiva or Atma apart from Gnana. Neelakesi points out that non-existence cannot be inferred from inseparability of the same from its Gunas. The fact that the Guni cannot be had apart from Guna, is no ground for the inference that the Guni is unreal. To

explain human behaviour both in knowledge, feeling and action out of the four Skandas, Vêdanâ Skanda, Viynâna Skanda, Saynâ Skanda and Samskâra Skanda, it is quite necessary to postulate the existence of a consciousness, an Atma whose characteristic is thus analysed into the four Skandas emphasised by you. After emphasising that the postulate of Atma is quite necessary for the understanding of the human personality, Neelakesi begins to examine the nature of physical object according to The physical object, technically Buddhism. Ashtaka, is an aggregate mass of eight distinct elements, the four Bhûtas and the four sense elements. four Bhûtas, some are by nature contradictory, and cannot exist together such as fire and water. talk of an aggregate mass of eight elements, some of which are incompatible with one another, would be untenable. Further, to maintain that these will all be present together inseparably would naturally imply this:-Earth perceived as real must contain in itself implicitly the other three Bhûtas, air, water and fire. Similarly, in the case of water which must contain the other three Bhûtas. According to this principle, the implicit water element must contain the other three Bhûtas, and the element implicitly present in this, must also contain the other three, and so on, ad infinitum. Such a description of reality, that one contains implicitly the other three and each of these again implicitly the other three and so on, would reduce the argument to absurdity. This would undermine the very foundation of knowledge which is based upon differentiation of things in nature, and apprehending them as such in knowledge. the inseparable, co-existent, incompatible elements in the same thing, may result in mutual destruction and the ultimate result will be nothing-Nihilism.

Though the four Bhûtas are inseparable from one another in the Ashtaka, they may be differentiated from each other according to the dominant element present therein. Thus what is called earth has the earth element as the most dominant factor, and the other three being in subordination to this. Similarly, in the case of water, air and fire. Neelakesi savs : - "Even this explanation won't do. Small quantity of water associated with the large mass of earth will get absorbed and disappear. Small quantity of fire in association with water will get completely extinguished; and small quantity of water in association with great fire will get evaporated. Thus there will be no chance for the elements existing together in a common mass of aggregate without mutual destruction. Thus your doctrine of Ashtaka that it is made of eight different elements co-existent together as an inseparable congregate, is impossible to conceive. When the different elements of Rûpa Skanda are found to be incapable of existing together, it is still more difficult to think of the association of Rapa Skanda with the four conscious elements such as Vêdana Skanda, Vignana Skanda etc. Rûpa Skanda is what is perceptible by the senses. And the tour Skandas relating to consciousness are distinctly Arnoas and not evident to the senses. Then, how can you think of a combination of the Rupa and Ashtaka Skandas? You might as well speak of the footprints of a jumping trog left in space."

"If knowledge leads to action, and if action leads to teeling of pleasure or pain, you must admit an interconnection between the three and this connecting thing is just what we call Ātma. But, if you maintain that these elements are unconnected with one another, then it is not necessary to believe that you must know before you act, and that you must act before you experience the result of action in the form of pleasure or pain. Action, may appear without knowledge, pleasure and pain may appear without action. Hence your statement that 'knowledge leads to action and action leads to pleasure and pain ' need not necessarily be true.'

"You speak of six kinds of Vignâna Skanda. this, only one can be at the focus of attention. What becomes of the others? How can you speak of these five when they are not present in consciousness? It it is said that these are submerged below the threshold of consciousness, how are they preserved in this latent form? If it is maintained that they are destroyed. then they can never appear again. The presence of the five kinds in a latent form below the threshold of consciousness, is intelligible only on the supposition that there is a persistent Atma which serves us as a sub-stratum for all the Vignanas where one kind alone rises uppermost according to the context. explain the appearance of Gnana, as a result of contact of the objective stimulus with the corresponding senseorgan in the body. You even mention the simile of sound which is produced by striking a drum with a stick. According to this explanation, knowledge is the product of two different physical entities coming in contact with each other. If the contact of the external stimulus with the bodily organ is the adequate condition for the appearance of sense knowledge, then all the

six kinds of Vignana must occur at once for the simple reason that the adequate stimuli are always present in the environment, and the sense organs of the body are also present together. Under such circumstances, why should only one be present at the focus of attention and the five being submerged below the threshold of consciousness? If you say that the appearance of one is determined by a particular interest or desire towards that object, then there must be similar desire in the other kinds of submerged Vignanas. Hence, there is no reason why one should be present in isolation exclusive of the other five, when all have similar relation to the respective determinants. If, on the other hand, it is maintained that there is only one determining interest for all the six Vignanas, and that it produces relevant Vignâna at the appropriate moment, then this persisting interest which plays a different role at defferent context, is exactly the same as Atma which is accepted by us as the necessary condition of knowledge. The only difference is in name. If you say that it is inconsistent with your own doctrine of Kshanikavâda then you cannot explain the occurrence of Gnana without this category of interest. If you reject the persisting entity called interest, and if you stick to the doctrine of momentariness of Kshanikavada, then it is impossible for you to explain any occurrence in consciousness. For example, while milking a cow, if every drop of milk vanishes the moment it falls in the vessel, then there is no chance of having any milk at all in the vessel. Since there is no chance of getting milk under such conditions, there is much less chance for obtaining curd, butter, butter-milk etc."

Again, "you say that Ichcha or the relevant desire is the causal condition of Gnana. Then, this must be antecedent to the effect, Gnana. If this Ichcha is antecedent to Gnana, wherefrom is it obtained? If it arises from the body, then you derive it from the material Achetana thing. How can a conscious element Ichcha be produced from an Achêtana material? If you maintain that Ichcha is a conscious element, and as such obtained from consciousness, you will have a preposterous doctrine. While maintaining that consciousness is produced by Ichcha. you have to produce Ichcha itself from consciousness. But, if you say, that it is not produced by consciousness as Gnana, but by consciousness as Ichcha itself, then the problem is not answered. It is merely transferred to this antecedent Ichcha, and this again to another antecedent of its own, and thus you will have an infinite regress which is no explanation. Since there is no satisfactory account as to the origin of Ichcha, its reality cannot be established. The result is no Ichcha. consequently no knowledge, and consequently no action. and thus everything must end in Soonya-Nothing. In order to avoid all these difficulties, you postulate Alaya Vignâna as the basis of the several kinds of Guânas, the one at the focus and the five below the threshold. Alaya Vignâna, postulated by you, in order to explain the six kinds of Gnanas is again a different nomenclature for the entity postulated by us as Atma. This Alaya Vignâna postulated by you cannot itself be a momentary existence, for, then it will not function as the basic principle for the six kinds of Gnanas. It would also be inconsistent with your doctrine that knowledge is born of the contact between the body and the object.

lu order to avoid persistent Alaya Vignâna if you reduce this also to the effect of contact of the body and the physical object, then your position is indistinguishable from that of the Chârvâka. For him also, knowledge is the result of the combination of the four physical Bhûtas. If you maintain that the contact of the body with the physical object is sufficient causal condition tor the production of knowledge, you must be able to obtain a similar result when there is a similar contact between the physical object and a dead body. If you reject this objection, on the ground, that the contact must be with the living sense-organs of the living body in order to produce knowledge, and if you maintain that the dead body cannot give rise to knowledge just as no sound can be produced by a torn drum, then you have to explain what you exactly mean Jivithendriva or living sense-organs. If these living sense-organs and the Alaya Vignana which is the basis for these are considered to be distinct entities from the body itself, then you are unconsciously postulating a category of Atma, though you are not willing to accept the name. If, on the other hand, you maintam that the Alaya Vignâna and Hvithendriva are identically the same with the body then you cannot escape Lôkavatha point of view Unless you interpret the category of Ālaya Vignāna in terms of Ātma, it cannot serve as a basis for knowledge. But, then you cannot maintain at the same time your doctrine of Alaya Vignana and Nairātmavāda."

According to the Buddhist doctrine of senseperception, smell, taste and touch, are produced by the actual contact of the objective stimulus with the corresponding sense-organs. In the case of sound and

vision, no such contact is postulated But Neelakesi points out that even in the case of the ear, it must be maintained that sound is the result of a similar contact of the ear with the external stimulus. explains her position by bringing in an argument which appears to be quite modern and scientific. In the case of the eve, the sensation is almost instantaneous. But, in the case of the ear, its stimulus takes certain duration to reach the ear before the sensation of sound is experienced. This is quite obvious, says Neelakesi, when you observe a washerman washing his clothes at the other end of a tank; you don't have at once the visual and sound sensation. You perceive sound much later than vision, which clearly implies that the interval is due to the time taken by sound stimulus to travel from the place of its origin to your ear. You are able to distinguish from sound, the distance of its origin. You can say whether it comes from near, or far off, you can determine its direction, whether it comes from your right, or left, or from front, or back; all these characteristics you can discern only because of the nature of the sound stimulus. Hence, sound must be analogous to perception of temperature or touch, and both must result from external stimuli. Further, this method of explaining sense-perception is incompatible with the metaphysical doctrine of Kshanikavada. The contact of stimulus with the bodily sense-organs must necessarily pre-suppose certain time duration. however short Only if this is granted, the senseperception must occur as a result. For otherwise, the causal condition will disappear, and there is no chance for obtaining the sense-perception produced by such contact.

According to Kshanikavada, not only sense-perception is impossible, no kind of knowledge can be had at all. Take the case of your name. Who will be able to pronounce the whole name if Kshanikavada is true? The moment the first letter is sounded it will die out before the next letter is pronounced. Hence there is no chance of pronouncing the whole name of all the letters together. If he wants to make sure of the first letter then he will be repeating the same sound till eternity: for he will have no scope of pronouncing the next keeping the first intact. If it is not possible for any one to pronounce a single name, how is it possible to read your Sastras propunding the very same doctrine of Kshanikavâda? You modify your Kshanikavâda and say, though the five Skandas are momentary in existence, and though no persisting entity called Jiva is accepted from the absolutely real point of view, still such an entity must be assumed from the vivaharic point of view, for practical purposes. Admission from vivahâric point of view, is merely a polite way of denying the reality of such a category. Your own existence then, must be admitted from only vivaharic point of view, and not from the real point of view. To speak of Buddha himself as a Deva, and to worship him in that name, would be an act of ignorance.

You maintain again, that Sabda has no meaning and reference to objective things; and yet you preach the three Pitakas, your Sastras consisting of Sabdas. To be consistent with yourself, you have to maintain that the Sabdas which constitute the three Pitakas can have no meaning and can have no reference to real things. This would mean that you are preaching words

which have no meaning and your disciples learn the very same nonsensical sounds.

Neelakesi next demands a clear exposition of the six kinds of Sagna Skandas. The six kinds of Sagnas next enumerated. Just like Vignanas, these Sagnas also are six in number, being related to the eye, the nose, body, ear, tongue and the Manas. Thus the Sagnas and the Vignanas appear to be related to the same object of sense-perception. If the object for both is the same, then why talk of two different things as Vignana and Sagna? But, if the objective elements are different, though present together in the same thing, then the objective element of Sagna will not be apprehended by Gnana, because the latter will have its own objective element in the things. In this case. there is no chance for Guâna to apprehend its proper objective element in the thing, because the thing will disappear the moment it is apprehended by Sagnâ. But if you maintain that Gnana can also have its own apprehension of its adequate stimulus, then Sagna and Vignâna must appear together; but it is not so according to your own position.

Neelakesi next takes up for criticism, the classification of Samskâras, or moral conduct. Moral conduct is classified into three main heads. Killing, theft and lust—these three pertain to the body. Falschood, backbiting, harsh words and useless speech, these four are related to speech. Desire, anger and false faith, these three are related to mind. Thus evil conduct, which is of three main heads, Kâyika, Vâchika, Mânasika is of ten different kinds. These ten kinds of bad conduct are morally condemned according to the Buddhist ethics.

Neelakesi points out, that, among the ten evils which are to be avoided, drink and avarice do not find a place. As regards evil in thought, it is maintained that desire is sinful. "If desire is considered to be an evil, why do you equip yourself with all the paraphernalia characteristic of the Buddhist Bikshus, such as umbrella, sandal, begging bowl etc.? You condemn desire and vet you acquire all these things. In the same strain, you may argue that there is no desire, even on the part of a rich house-holder, possessing all luxuries. The real truth is. that desire is not in itself, an evil. Its moral value depends upon the object desired. Desiring good, must be good, and desiring bad, must be bad. Instead of this truth, you maintain that desire is bad in itself. Buddhist, may desire to accept you as his Lord, and desire to believe in your religion as truth. If your doctrine is true, desire in this case also, must be an evil to be avoided. You consider Krôda, anger, as an evil in thought. But you leave out other Manasika evils such as Mana, Mava and Lôba. It anger, Krôda, is to be avoided there is equally good reason that the others also must be avoided. You have shown by your own conduct, that you condemn Mâna (self-conceit). When a king, out of self-conceit, would not pay obeisance to you until you accept his challenge of bending his bow, you accepted the challenge of "bending the bow" and discharged an arrow therefrom, thereby constraining him to accept you as his Lord, by casting away his self-conceit. Similarly, you removed the self-conceit from your own friends and relatives by performing miracles through your powers, Yogic Riddhis. Similarly, in order to cure the evil of Lôba or avarice.

you went to the house of a miser to beg of him cakes, while he was eating his cakes in secrecy. What you yourself condemned as evil, you forget to include in the list of evils given in your code of morals. What you call false faith is not quite evident. If you merely state that your faith is true faith and all the rest false, then what you call false faith, is the result of mere prejudice. If, on the other hand, right faith is that which is based on ultimate truth, and wrong faith is opposed to this. then everyone will accept that false faith should be avoided. In this latter sense, you yourself preach false For your Kshanikavada will be in conflict with your own statement that you were born in a former birth as a hare. Speaking of an underlying identity during a period of two different births you preach Kshanikavåda. Of these two doctrines one must be true and the other must be false. Obviously, if the first is true, then the second must be false."

"You mention four kinds of evil speech, as things to be avoided:—untruth, back-biting, offending words, and useless words. Barring these four, every other form of speech is accepted as good. Then talking scandal about a person, may be truth-speaking. Instead of back-biting, you may insult a person to his face. You may offend an individual, though you do not use harsh words. All these courses of conduct which are ordinarily considered to be undesirable, would be outside the class of evil conduct, according to your own definition of moral evil. According to your philosophy, any object in the world is but an aggregate of eight elements besides which there is nothing called a thing. Yet, when the thing is referred to by the name, it would be

an instance of false speech, since the word is used when there is no corresponding object referred to by the name. Your peaching philosophy itself, would be a case of speaking untruth. There are many courses of conduct which are as bad as killing, and yet you don't condemn them. Instead of oneself killing, one may incite another person to murder, which is as bad as murder; and yet you admit killing only as Kâyika evil which would be applicable only to the actual deed of murder. If you say that useless speech is evil, then you have to maintain that speech with utility must be good. The course of conduct dictated by motive of selfishness and utility must come under acceptable course conduct. Killing, theft, and lust, are described as evils How can you have these evils in deed, in deed. without a corresponding motive in thought? Hence the classification has no justification since the deed must necessarily pre-suppose the corresponding desire as motive. Why do you restrict evil in deed only to these three kinds? Are there not many other evils in deed, such as throwing thorns on the high way, destroying temples and sacred places? These are as much evils in deed as those condemned by you? Your definition of killing that it must satisfy five conditions would practically mean that there would be no evil of killing in the world because there would be no case of satisfying all the five conditions."

"The five angus of killing, as enumerated by you, are (1) that it must be a living being (2) it must be known to be a living being to the person who kills (3) there must be the intention to kill (4) there must be the act of killing and (5) as a result of this act,

the animal must die. Unless these five angas are present together, there can be no killing. It would be clear, therefore, that there can be no sin of killing as these five can never be found together. According to this definition, it would be no murder to kill a stranger under the impression that he is your enemy. If it is necessary to have all these five aspects to constitute the sin of killing, then why is it that King Kâlaha, when he attempted to attack the Bikshu Kshantipala, was swallowed up by Avichi hell? This story, indicates. that even the thought is sinful. That is certainly the proper attitude to be taken in the matter of killing, theft. and lust. One who has the intention of committing any one of these three, but could not realise his object for lack of opportunity, must be considered to be guilty of the act morally. Whereas, according to your elaborate definition of murder, every actual case of killing can be shown to be exempted from such a definition. Then, you say that mere enjoyment will not produce any karma. This is a dangerous doctrine. For, you can maintain, that drinking and whoreing, since they are mere enjoyment, cannot be condemned as moral evils. You can walk away with somebody's property under the mistaken impression that it is your own, and it will be no theft. Similarly, you can have sexual intercourse with some woman, not your own wife, with the belief that she is your own wife." All these exceptions are pointed out in order to prove the defective conception of moral ideal enunciated by the Buddhists. Thus far the criticism of the five Skandag

Next, the four Aryasatyas are examined by Neelakesi. "You maintain that everything is painful, "Sarram

Dukkam." Technically, this would mean the other three Satyas are also Dukkas. Then, there will be only one class of Aryasatyas, that everything is Dukka. While preaching that everything is Dukka, you talk of three kinds of Vedana, pleasurable feeling, painful feeling, and neutral feeling. If everything is Dukka or pain, what justification is there for speaking of pleasurable feeling, and neutral feeling? The doctrine, that "Sarvani is Dukka," must imply that all karmas must be sinful. There can be no punya karma, good action, for, if there were any such, its result must be happiness and not misery. When all is misery, it must be the fruit of sinful karma and that is the only kind of karma found in life. If that be so, what is the use of preaching Dharma to others, if there is no chance for any good action taking place? Hence, "Sarvam Dukkam" doctrine, ends in self-contradiction. Similarly, the doctrine of "Sarram Asuchi." If everything is impure, what is the meaning of wearing garlands of flowers, and using scents and sandal paste. If everything is impure, these will not be different from filth. You say "Sarvam Asuchi," and yet hold that your scriptures and the code of morals and what you eat are all pure. Is this not wanton indulgence in contradiction? Your disciples, ignorant of the significance of this doctrine "Sarram Asuchi," find fault with us for saying that it is no use trying to purity the body, for bodily purity is no purity, and the body being by nature impure, can never be purified permanently. If nothing is pure, then religious discipline will not lead you to any path of purity. Hence it is no use to practise it. If there is no real difference between the scented sandal and dirty filth, why is it that you prefer

the former and reject the latter? And then you say "Sarvam Anitya," everything is vanishing, and has only momentary existence. This would also formally reduce all categories to one class of 'Anitya.' Your metaphysical doctrine "Sarvam Anitya" is contradicted by the behaviour of men in society. The Buddhist interpretation of the doctrine of "Sarvam Anitya" would mean that at every moment your property and other possessions get destroyed, but people lament the loss of their property only when it is confiscated by the King, or carried away by a robber, or destroyed by fire. No one believes in the loss of property as a result of this metaphysical doctrine. If "Sarvam Anitya" is true, there is no meaning in offering religious worship or practising charity towards the needy. Your own suffering as Bôdhisatva in previous births, will be equally aimless and absurd, if Kartha, the actor of good, is not Bôktha, the enjoyer of the fruits thereof; is it because of the consciousness of this that you made a gift of your own sons as slaves without any compunction of consciousness? Is it because there is nothing which you call your own, that you did not care for the lamentations of your wife when your sons were gifted away? You talk of love and mercy to human creatures. and your mercy is often misplaced. When it is pointed out, that, according to your Kshanikavâda. there can be no society of human beings, no human personality. no Scripture, no action, and no fruit thereof, you try to meet these objections by postulating what you call Santâna, a series of conscious states and Vâsana, a kind of inter-connecting link between the various elements of the series. But the Santana and Vasana are in direct

conflict with your doctrine of Anitya. Again, you talk of "Sarvam Anâtma." You maintain that, neither in the objective things, nor in human personality, there is any persistent entity; and yet, you accept, from vivaharie point of view, some kind of Jiva or Atma. This, also, is self-contradiction. If you say that the name Atma is merely a conventional one for Santana itself, then the series cannot be called Atma or Jiva. say, that you deny Atma from the absolute point of view, and concede its reality from the vivaharic point of view, then you adopt the line of argument characteristic of Anekânta Vâda which means that you summarily quit your own point of view. It is impossible for you to explain Pratyabligna experience without postulating some kind of persisting Atma. Pratyabhigna-recognition of former experience-must necessarily imply the common entity, from the time of past experience upto the present moment when recognition appears consciousness. You cannot dismiss recognition merely illusory. To dismiss it as Branthi knowledge, would be inconsistent with your own words, "I was born as a hare in a tormer birth etc."

Next Neelakesi explains that reality must be explained by its Nâma, Sthâpana, Dravya and Bhâva, (name, image, substance and mode respectively). The Buddhist identifies reality with the last Bhâva or modification. He does not recognise the other three baving any relation to reality. Neelakesi tries to establish that by these three factors also the reality of Atma can be inferred. Taking name and its relation to the thing, Neelakesi emphasizes the fact that, only in the case of an existing thing, a name can be given. Hence the

name Jiva must be interpreted existentially as referring to a real thing. To this, you raise an objection by saying that, similarly, the name of Akasa Pushpa must be given existential import. But, what is the real object corresponding to Akasa Pushpa? Neelakesi answers:-The name which has an existential import, means a primary name. Akâsa Pushpa, is only a secondary name, obtained by combining two primary names Akâsa and Pushpa, each of it has its own direct reference to a corresponding real. Hence, vonr objection based upon a secondary compound name, is pointless in the case of the primary name. The compound names may refer to such chimera; while the primary individual names must be interpreted existentially. The name Atma, being such a primary individual name, has an existential import. Similarly, its reality can be inferred from its nature and form as revealed by introspection. If you deny the reality of Atma, then what right have you to maintain your own reality as Buddha? If you say that even in the case of Buddha, the reference is only from the vivaharic point of view, and that there is no real Atma even in the case of your own personality. what becomes of your own religion and Scripture? How could these escape unreality and illusoriness when their source itself is dismissed as unreal? Thus, the doctrine of the four Satyas, the five Skandas, and the momentariness of things, all these disappear at the approach of critical reason. What more have you worth presenting and worth believing? In spite of defects in these doctrines, Buddha says that everyone must respect his moral discipline, and the path of salvation which certainly must be accepted by all.

Neelakesi points out even here, that Samsara and its cause, Môksha and its means, can have no meaning to one who maintains Kshanikavada. All these will have to disappear as vanishing unreals and the socalled glory of your path will be unfounded. Nevertheless, Neelakesi wants to know what is meant by Samsâra and Môksha? Samsâra means a series of development similar to the life of a plant beginning with a seed right to the full-grown plant. This contimuous development from seed to plant, is given as an analogy to series of Samsara, and just like a seed which is burnt will not sprout and grow into a plant, so also Môksha means putting an end to the seed of Samsâra and thus ending the series itself. Karma and Karmaphala, action and its fruit, are similarly explained analogically. Though you talk of Karma and Karmaphala. vou don't believe in the existence of an actor, or an enjoyer. According to Kshanikavada, you maintain that everything is vanishing, and yet vou praise moral discipline of Vratas and Silas and you praise charity and love. Of what avail are these if there is no Atma? You speak of a good action leading to a happy result, and bad action leading to evil and pain. This talk of Karma and its fruit, would be meaningless, without postulating a persistent Atma who is responsible for his action and who is bound to enjoy the fruits of his action. You say that such postulates are not necessary. Without such persistent entity, the series itself is sufficient. In a particular Chitta Santâna, (the series of consciousness) if there is an element of good, it will lead the series to happiness, if there is an element of evil, that will inevitably lead to pain and

misery. This behaviour of Pancha Skanda is quite analogous to the behaviour of Ashtaka aggregate. If you have two pomegranate seeds, one coated with black shellac, and the other with the red shellac, and if the seeds are planted in the ground, they grow into two pomegranate trees. The seed coated with black shellac produces black flowers in its tree, whereas the other has red flowers. The black shellac and the red shellac exactly correspond to bad element and the good element in the Chitta Santâna which karmas produce as their respective fruits of misery and happiness. Since Samsara and its attendant misery or happiness, are fully explained in this form, it is not necessary to postulate Atma. Pancha Skanda series or Purusha Santâna, if associated with Kusala or good conduct will go to heaven, and if associated with Akusala or evil conduct will go to hell. In the case of the seed, there is nothing beyond the Ashtaka Pinda. The eight elements constitute the seed. and there is nothing more. Similarly, in the Purusha Santâna, there is nothing apart from the five Skandas.

Neelakesi points out that the whole argument is based upon false analogy. "Shellac with which you coat the pomegranate seed is an external thing, and not one of the components of the Ashtaka, whereas Kusala and Akusala which are to produce the happiness and misery, are distinctly internal to the Purusha Santâna series, and are included in the five Skandas. Again, the flower whether black or red, must appear in the tree grown out of the seeds. If the plant dies there is no chance of the flower appearing at all. There must be unbroken continuity of the series from the seed to the flower. But, in the case of Purusha Santâna, it is just

the opposite. Kusala, the element of good conduct, or Akusala the element of evil, present in Purusha Santâna can produce the happiness in Swarga, or misery in Hell, only after the death of the individual. If the tree dies there is no chance of a flower. Whereas, in the case of man, unless the man dies there is neither Swarga happiness, nor Hell misery. Your analogy would be quite valid if you show that action, good or evil, done at the time of childhood produces their corresponding fruits at the time of old age in the life of the same individual. To talk of Karma in the life of man, and to talk of the result in another individual or a Deva the inhabitant of heaven would be inconsistent with your doctrine of Anâtma."

"According to your analogy the colour of the shellac used to coat the seed appears as colour in the flower. Similarly, the karma done by a man must appear as such in its fruit, that is, a person performing tapas in this world, must continue to be as such a tapasi even when he is born in Swarga, and not as a Deva enjoying happiness. The analogy will be relevant only if you prove that the red colour of the shellac produces something other than the red colour of the flower, say sweetness in the fruit. Then, you can infer on the analogy that, performing tapas, or undergoing spiritual discipline in the world, will produce as its fruit happiness in Swarga. Further, the analogy is defective in this way. While the causal element which is supposed to produce the colour in the flower is distinctly a foreign factor to the seed. and Akusala samskâras which have the Kusala efficacy of producing their respective results are inner elements in the series of consciousness, Chitta Santâna.

Speaking of Kusala and Gnana-conduct and knowledge-you describe them as Dharma and Dharmi. But you don't admit the same relationship of Dharma and Dharmi-quality and substance-in the case of Gnana and Atma. When Dharma and Dharmi relationship is accepted in one case, what objection is there to apply the same to another similar case? If chitta and action are considered to be entirely different and unrelated to each other, then action may occur independent of Chitta. This would mean that action or karma may occur apart from mind. Action unrelated to mind or consciousness. can never be known to us. Since we have no experience of such action, we cannot even talk of that as such. One must perceive you, know your nature, have Bakthi towards you, before one can offer worship to you. Perception, knowledge, devotion, and worship must all be experienced one after the other by the same individual if he is to perform worship to you; and this will be in conflict with your own doctrine Anâtmavâda. A persistent entity who is capable of having all these different experiences will be identical with the Jaina conception of Atma. You stoutly reject the Jaina view that pleasure, pain, experience, may also lead to Karma and Karmabhanda. But you don't realise the sequence of your position. If pleasure experience, is incapable of producing karmic bondage, then even sexual intercourse must be considered to be incapable of producing any karma, and hence must not be condemned. In answer to this, you say, that since there is yearning for this object even in this enjoyment, this intense desire for

objects, necessarily leads to karma. If this desire for the object is considered to be independent of Kusala or Akusala, action good or bad, and if it produces karma, then, it is the same thing as enjoyment producing karma. If this desire is same as Gnana then mere knowledge of another woman must be considered as adultery. If this desire is merely another mode of feeling, then it means that the affective element, the pleasure—pain aspect of consciousness will also lead to karma and this would be in conflict with your own doctrine, that enjoyment will lead to no karma. If it is maintained that only action, in association of Chitta or consciousness will lead to karma then every experience is a kind of mental activity and hence must lead to karma. You have to give up your doctrine that mere enjoyment is ineffective.

Another analogy is introduced to explain the relation between the seed and the fruit, actor and the enjoyer, karma and its effect. Just as in cultivation, the seed harvested is used for the next season of sowing, and the harvest of that for the next, and so on, similarly karma will lead to fruit, and that to another action, and that to its fruit, and so on. This kind of inter-dependent causal series based upon your analogy of cultivation and harvesting will not hold good because it will be in conflict with your doctrine of Kshanikavâda. When you stick to your Kshanikavåda and Anâtmavåda then there is no meaning in your preaching of Dharma and Dharmamarga as a path to salvation, as means of attaining happiness in Swarga. Neelakesi repeats her objection that since there is no continuity between man and Deva the former analogy will not hold good. This objection is brushed aside. The presence of an interval or gap does not affect the argument. Even if there is no continuity and even when there is a gap between the cause and effect, the effect may nevertheless be produced. For example, a fruit by sight may produce its characteristic taste in a person who sees that; a machine may by a mere turn of a handle quit its own place and reach another destination, or face seen in the mirror, the reflection of man seen in a pot of water are also real effects though there is no continuity between the cause and the effect.

Neelakesi rejects even these instances of analogy. In all these cases, the object producing the result, must remain in tact. There will be no reflection in a mirror or in water, unless your face is in front of the mirror or the moon in front of the water surface. If the object is removed there will be no reflection at all. Further, even when the object is in front of the reflecting surface there must be something issuing from the moon and coming in contact with the reflecting surface in order to produce the corresponding reflection. Thus there must be real continuity. Otherwise, you cannot explain the absence of reflection when there is some obstruction for the light from the moon. You have to maintain that light coming from the noon is a kind of matter, however subtle, and that it must come in contact with the water surface in order to produce the reflection. Your objection that you cannot catch it by hand, is beside the point when it is considered to be very subtle and as such imperceptible to the sense of touch. Again, the analogy does not hold good, because for the appearance of Deva in Swarga man must die here in the world. Whereas when the moon sets, it will produce no reflection in the water surface. You can talk of reflection only when the moon is present, whereas when a man is alive there will be no Deva appearing in Swarga.

This second analogy of the object and its reflection is the same as your former analogy of the colour of the shellac in the seed and both these cases of analogy become irrelevant when you remember that there must be distinct breach between man and Deva whereas any such interval in the analogy will lead to no result. You explain Santana or continuous series of different elements thus: You give us examples of continuous series, a stream of wind, a flame, a flowing river, or series of ants. In all these cases, you have a number of elements one in touch with the other, and thus forming continuity of series. In the case of aggregate of five Skandas, such an explanation won't hold good. According to your doctrine of Kshanikavada, no two elements can exist together, the previous one must entirely disappear before the next is born. Hence the conception of Santana or series, in this case, is quite different from the continuous series employed in your illustrations. case of the illustrations of a stream of a river or a flame, the elements must co-exist and be in contact with one another; whereas in Purusha Santana of Pancha Skandas co-existence of elements is denied. Again, in the case of Samsara, cycle of births and deaths, you maintain that it is a continuous series having no beginning but ending in Môksha, Nirvâna, If it is so continuous, how can you explain the interval of unconsciousness brought about by some disease or swooning? If the Purusha Santâna is considered to be

continuous, even during the intervals of unconsciousness, there should be present mental activities of perception and feeling, a conclusion not borne out by fact. Continuity of series would have meaning only if Kshanikavâda is set aside. Then only Pancha Skanda aggregate appearing as a child can grow into full manhood, and become subject to decay at old age; because the continuity of growth would necessarily imply a permanent life throughout the changing series.

According to your Kshanikavâda, a Deva born in Deva Lôka, must completely disappear immediately and yet you speak of Devas enjoying happiness in Swarga for several periods or kalpas. If you say that this is possible, because the series of Devasantana will continue for several kalpas, then what is the cause of the continuity of the series? If the first element of consciousness in Deva's birth is taken to be the cause for the following elements, then since this first element of consciousness in Swarga is the necessary result of Punya or good conduct done in the world below, this first element appearing in Swarga as happiness, must be credited with causal efficiency to produce a subsequent element and this should continue in series. This will be in conflict with your doctrine that the enjoyment is effectless; If you say that the real causal factor producing the Deva Santana in Swarga is the last active element in Purusha Santâna in man's life here in the world, then this one factor must be considered the potent cause for the whole series of Deva Santâna. This again is in conflict with your other doctrine, "one cause one effect." Further the element of good conduct in man, would be dead long long ago and cannot be quoted as the cause of the Deva Santâna series. Concept of series is impossible if one element utterly disappears before the next is born. What is born will be absolutely new; then the newly born will have no causal connection with the prior one. Any other explanation will be inconsistent with your creed of Kshanikavâda

You say that Kshanika should not be interpreted as the absolute destruction of one element before the birth of the next one. Even when the prior element disappears it must be considered to leave behind it a kind of potency or sakti or våsana, just like a flower leaves its fragrance in the pot even when the latter empties all its contents. This doctrine of vasana or residual efficiency after the disappearance of the thing, would naturally constrain you to adopt the doctrine of Nitya and Anitya which you fight shy of. The thing disappearing expresses the aspect of Anitya, and the residual vasana expresses the aspect of permanent, Nitya. And when you have both these aspects associated with the thing, then the nature of the thing must admit both change and permanency which is just the Jaina view of You cannot consistently postulate vâsana while maintaining your doctrine of Kshanikavâda. In the case of the flower residual vasana in the pot is the result of co-existence of the flower and the pot for some Otherwise there could be no fragrance caught by the pot from the flower. But according to your Kshanikavåda such a co-existence is impossible. One element in the series must die before the second appears. Hence to talk of vasana being left in the second by the first would be impossible. If really some aspect

of the first stays on even after the death of the first, then, there can be no complete destruction of the first element, for the residual vasana left behind must necessarily be considered as an aspect of the element which is supposed to be dead. Disappearance after leaving an element behind is no complete destruction. Hence the doctrine of vasana will not fit with your doctrine of Kshanikavada. If the vasana also is to be interpreted as momentary, not capable of persisting. though it is able to leave behind another vasana having the necessary causal efficiency, the explanation will only end in infinite regress and the old criticism will stand unanswered. If the vasana is not dismissed as momentary, then it must be a persisting element throughout the series. Then it would merely be another name for Atma.

You interpret Môksha as Nirvâna or as cessation of the series, which means complete destruction of the series itself. Your doctrine of Kshanikavada will make Môksha an extremely common affair within the easy reach of everyone accessible even to a villain, who need not undergo any rigorous moral discipline to obtain the goal. For, according to your conception of series of Chitta Santâna, which constitutes Samsâra, one Chitta must appear before the destruction of another Chitta. Every moment there is destruction of element in the Samsara and hence a full stop to the series which means cessation of Samsara and occurrence of Môksha. If Samsara is interpreted as the appearance of one series after complete destruction of the former series, then you might as well believe that a woman dead long long ago has given birth to a son now. But you say that such

an absurd result will not follow, for there must be a temporal proximity or contiguity. Without this temporal contiguity, one series cannot be considered to be the cause of the other. Even this will not be a satisfactory explanation. If emphasis is laid on temporal contiguity, then suppose that immediately after Buddha's Nirvâna there appears a Chitta series in hell. Then, are you prepared to say that this latter Chitta is merely the continuous existence of Buddha in Samsâra even after obtaining Mukti?

You bring in another analogy to express the relation between the two elements, cause and effect in the series; the disappearance of one element and appearance of the next are compared to the up and down movements of a lever balance. When one end of the lever goes up, the other automatically goes down. Similarly, the appearance and disappearance of the Chitta series. Neelakesi rejects this comparison, because the ends of the lever are present together in the rod. Otherwise there can be no up and down movement simultaneously. But in the case of the Chittas there is nothing holding together the two chittas. Again you mention the comparison with sleep. The ending of sleep and the appearance of conscious awareness correspond to the disappearance of one element and the appearance of the other element in the Chitta series. This is also rejected as a false analogy; because, according to your conception, it is the disappearing element that is the cause of the next and not the act of disappearance. Similarly, you have to prove that sleep is the cause of awakening, to make the analogy applicable to the case. If you say that sleep is the cause of awareness, it

would be absurd. The real truth is that birth and death are inapplicable to non-existent things. There is no meaning in describing the size and shape of crow's teeth or donkey's horns; and yet you say according to the doctrine of Anitya, that if there is no Ashtaka Pinda there can be no lever or balance, without the two ends of the lever no lever, without up and down movement there are no two ends, and so on. This meaningless statement is as incoherent as a baby's babblings. Up and down movements of the two ends would be absolutely meaningless without the lever rod. Your analogy will be true and applicable only if birth and death, appearance and disappearance, are inter-related to each other by a permanent connecting link and that is exactly what you deny. When you say that there is no rod without the up and down movements of the two ends it is flatly contradicted by the fact of actual experience. We see the lever rod balanced without the up and down movement of the ends.

Finally you interpret Santâna or series in a more intelligible way. When paddy is sown, you will reap what you sow; you must harvest paddy when paddy is sown, and chola cannot be had at the harvest. Hence the seed and fruit must be identical, otherwise, the harvested grain need not necessarily be the paddy sown at the cultivation season. But, in spite of this identity between the seed and the fruit, there must be a real difference between the two. Otherwise during the harvest season you will just have the paddies sown and nothing more, and the whole act of cultivation and the growth of the paddy and harvesting will be unnecessary. Hence it cannot be maintained that the

seed and the fruit are absolutely identical. You have to adopt therefore a Via Media, neither they are different. nor are they absolutely identical. Similarly in the case of Purusha Santâna. Kartâ and Bhôktâ, the actor and the enjoyer, are neither absolutely different nor absolutely identical. A middle course of Madhyama point of view must therefore be adopted.

By this Madyama point of view, you will necessarily be shifted out of your own position. This Bheda-Abheda doctrine, both aspects applicable to the same personality, will drive you to your opponent's camp. You will have to quit your Kshanika camp and take refuge in the camp of Anekantavada and implicitly accept the Jaina doctrine of Bhêda-Abhêda. As a matter of fact, no absolute point of view or Ekântavâda is logically possible. If you maintain the "Sarvam Anitya doctrine" then even the person speaking must be Anitva and there will be no time for him to preach his doctrine, no knowledge is possible for him, either to have or to impart. there can be no philosophy at all. So also when "Sarvam Nitya" is held. Then everything will be unchanging and permanent, and in the world of unchanging permanency there will be no mental activity, no experience, and no acquisition of knowledge, and no imparting of the same, for, all these imply activity and change. Hence the doctrine of "Sarvam Nitya" will have neither philosophy nor religion. The only logical course for a thinker to adopt is to recognise the truth of Anékânta view, to accept that the reals have different characteristics from the different points of view. You can predicate different characteristics as you adopt different points of view.

Hearing the presentation of this Anêkânta view, Buddha confesses the importance of this point of view and recognises its importance for building up a code of ethics. Religious discipline and religious goal would have meaning only when you admit the existence of a permanent entity throughout the series and changes due to growth and development. Hence he is prepared to give up his doctrine of Anâtma and acknowledge the truth of Ātma which is capable of becoming Paramâtma through ethical discipline and performance of tapas. Thus ends the discussion with Buddha resulting in Neelakesi's victory.

## CHAPTER VI.

## Ajivakavada.

Leaving Kapilapura, Neelakesi the aerial traveller, begins to sing the hymn of praise to Lord Jina, who conquered the four inner enemies, who is the ocean of knowledge and who revealed the twelve angas containing fundamentals of all religions, and the Pûrvas in which are incorporated all the courses of ethical discipline tound in other religious. No greater bliss for us than worshipping at his feet, nothing greater to bear at heart than the feet of the Lord, the self-luminant. After worshipping Lord Jina thus. Neelakesi arrives at Kukkutanagar. Entering the settlement of the ascetics there. Neelakesi desires to know who the residents are. She is informed that it is the place of the Ajivaka teacher by name Pûrana. He is highly learned and is capable of answering all criticisms and doubts. Here are his followers also, the famous Ajivakas who are not to be mistaken for Digambaras though they resemble them in outward appearance: Neelakesi enquires of the spokesman, "Who is your Lord, the founder of your religion? What is your Agama? What is the nature of reality and its modifications according to your faith?" She gets this answer:-"Maskari is our Lord. scripture is the group of works called nine rays of light. The reals are five in number. These are the five different kinds of atoms, Earth, Air, Water, Fire and Life. What exists cannot be destroyed, and what is not, cannot be born. Submerging and floating con-

stitute the behaviour of the reals. Submerging means becoming latent, and floating up, means expressing or evolving out. Our Lord being perfect in knowledge, tree from all karmas, will neither act nor speak. He is always characterised by inaction and silence; maintains silence lest he should injure the minute living beings that cram the space all around. Besides silence and inactivity, he is also characterised by the absence of old age and decay. His appearance is unintelligible and inexplicable, as the rainbow in the sky. When he disappears it is equally without any cause or explanation. Possessed with unblemished knowledge, our Lord is called the Pûrana, or the Perfect. The sacred scripture consisting of "the nine rays" describes the causelessness of appearance and disappearance, of the five kinds of reals which are Moorthas spacial entities. Such Moortha categories, as already mentioned, are the atoms, Earth, Air, Fire, Water, and Life. These five kinds of reals have different natures but no qualities. Real is characterised by touch, taste, colour and smell. But it is devoid of sound. Water has the characteristic of coldness, Fire heat, Air sound, Life awareness. These are the essential characteristics of the five different kinds of atoms which constitute the reality. spite of this distinct nature possessed by different atoms, the atomic aggregates of Earth, Air, etc., have no gunus or qualities. These aggregates are capable of disintegration and co-integration. One kind of aggregate like earth, can absorb the other, but still they are not capable inter-penetration. Though we speak of moments, we do not recognise the category of time as such. These are the real tattvâs for us., As far as our

ethical code is concerned it is distinctly epicurean. But do not sneer at us because of our pursuit of pleasures. Our philosophical position is certainly impregnable."

Listening to this exposition of Ajivaka philosophy, Neelakesi points out that all the four doctrines, Apta, Agama, Padârtha, and Pravritti, (the Lord, the Scripture, the Reality and its behaviour) all these are unsupported by pramânas, by the Pratyaksha or Anumâna—sense perception or inference. Taking the founder of the religion first, his silence is unintelligible and purposeless. Is it due to an aversion to mankind that he does not open his month? One who knows the real truth must, out of love and sympathy towards the ignorant masses, speak out and reveal to them the paths to happiness and salvation. If the founder of your religion keeps strict silence, wherefrom have you obtained your scripture and the nine rays of light? You say that these are revealed by two Dêvatâs, Okkali and Ōkali. If vour scriptures are really revealed by these two Dévatâs are they equipped with perfect knowledge in order to exercise the privilege of revealing the gospel? If they are really Omniscient, they must also stick to the vow of silence exactly like your Lord Maskari. If they speak then they cannot be perfect. And since they are not perfect, what they preach need not be ultimate truth. If Maskari's silence is due to fear of Samsara, and if speaking would tie him to the cycle of births and deaths, then you can also by observing perfect silence become a minor God. If you say that the Apta, though silent, is in possession of perfect knowledge, which privilege is not available to the ordinary mortals, then of what benefit is he to the world while being equipped with perfect knowledge? We ordinary householders though in possession of imperfect knowledge, are certainly more useful to the world because we are able to impart our knowledge though imperfect to those that seek our advice and help. Thus our service to the world will be more valuable than that of your Apta whose perfect knowledge is completely shut up from the world because of his perfect silence.

You speak of causelessness, and maintain that appearance and disappearance of things in the world have no sufficient reason. This principle, you apply to your own Apta, whose appearance is compared to the sudden appearance of a rainbow. But since your Lord has a body and sense organs just like an ordinary mortal, he must have been born in a similar way. Then why do you assume that his appearance has no cause, and that it is as inexplicable as a rainbow? You are not accurate even in your similie. Are you not aware of the fact that the rainbow is the effect of sun's rays falling on a layer of clouds in the skies? Just as a rainbow is the effect of a sufficiently adequate cause, so also the origin of Maskari Deva must be the result of an equally adequate cause. If the Omniscient being adopts a vow of perfect silence, how do you know then that he is possessed of perfect knowledge? If it is inferred from the silence then a similar conclusion would be quite justifiable in all cases of absence of speech like babies, deaf-mutes and even trees and hills. If speech is avoided in order to avoid action or karma, then all kinds of activities must be avoided. Do you mean to say that your Lord has not got even movement of his limbs? If he is so motionless, how do you know that

he is living at all? Such a religious imposter must certainly be exposed. He talks of the five kinds of tattvas, preaches the doctrine of causelessness, practises the vow of silence lest he should be bound by karma, and yet has activity enough to make a living of his profession, activity even to the extent of sexual intercourse.

Colour, taste, smell and touch are said to be elements of the nature of earth. Hence this should not be associated with the other three Bhûtas, Fire, Air and Water. If these are really devoid of sense qualities peculiar to the earth how are they perceptible to the senses? As a matter of fact, these sense qualities are also found in the other Bhûtas and therefore these also must be brought under the same class of earth. Then you have only two classes of reals, Earth and Life; and vet you speak of the five kinds of realities. Your classification of categories leaves out of account, darkness, which is also perceptible to the senses, and hence it must be considered as an aspect of reality. You speak of several aspects of sense qualities of the reals and yet do not admit quas or qualities for the real thing. The elements of reality, the aspects of nature which you mention, in reference to these Bhûtas, are just gunas and the reals themselves constitute guni even though you do not accept this truth. You reject this suggestion by saving that the nature and thing are but identical and hence you cannot talk of gunas apart from the thing. You infer the absence of gunas from the fact of their inseparability from the things. But you must realise that the inseparability of the gunas from the guni is no tenable argument for denying the realities of gunas or qualities.

Next the doctrine of Avichalita Nitya is taken up

for examination. According to this doctrine no change is admitted in reality. Reality is characterised by an absolute permanency. It admits of no change; and yet in ordinary life, change is a very common thing. A person hale and strong becomes sickly; things grow, decay and die; and yet you talk of an absolute unchanging permanency. Do you mean to say that even in your state of Môksha you preserve in-tact all your characteristics as Samsâra Jîva? You unhesitatingly admit that it is so; that your nature of Samsara Jiva with all its weakness is present in your Môksha state but entirely submerged. You bring in the example of sun-rise. "When the sun rises, planets and stars completely disappear. Though it is not easy to perceive them during day light you cannot infer that they cease to They, nevertheless, do exist, continue their movements and produce their characteristic results according to the principles of astrology. Similarly, even in the Môksha state, Samsâra is preserved. It is submerged and not destroyed." According to this contention that the samsaric characteristics are submerged and not destroyed even after the attainment of Môksha, you must admit that the nature and activity of the previous births in Samsâra which are present in the latent form must have the chance of occasionally appearing explicitly even in the perfect state. Hence you must also contain in yourself though in a submerged form the nature and characteristic of your previous Varâha Avatâra; it means that in spite of your perfection you may have to behave occasionally as a Varâha.

Your doctrine that nothing is created and nothing is destroyed will lead to absurdity. Even in the case

of food eaten by you there must be present already the refuse and excreta which is going to result from your food. If everything is unchanged and if there is no value resulting from conduct, what is the use of performing tapas or exercising moral discipline? For, there will be no Punya resulting therefrom. Even when you renounce the world and become an ascetic you still believe yourself to be a householder and behave also as such. That is why your ascetic career is merely an incessant pursuit of pleasures.

If "what exists cannot die and what is not cannot be born" then how do you account for the fire produced by ghee? If you say it is latent in ghee, how can ghee exist concealed in semi-solid state? Due to the fire present in it, it must always be melted and remain as liquid. Further, you must admit that even in the case of a small girl there must remain her future child in the womb. You speak of submerging and floating of the reals. But what is the reason of such disappearance and appearance? Since you admit no cause for such changes, such occurrences must be considered to be quite unacceptable and hence irrational. If a horse and its trotting are considered absolutely identical, then the horse must be found trotting or galloping even when he is quiet, eating grass in the stable. This is certainly a wonderful truth which must necessarily be revealed to all for their enlightenment. If colour and other characteristics are identical with the thing, and if the thing never undergoes any change, then how do you explain the presence of green colour in the date fruit when it is unripe and the change in the colour when the fruit ripens? Similarly if shape is the

thing and if it never changes, how can you have a boat dug out of a square block of timber? How can you have a bowl beaten out of a flat piece of metal? The flat metal beaten into a hollow bowl must, according to your doctrine, be present in a sub-merged form even in the hollow bowl. The flatness of the piece of metal becomes latent and the hallowness of the bowl becomes explicitly present. If latency and explicitness, disappearing and appearing, are considered to be quite different, one coming and the other going, then you are caught in the snare of Kshanikavåda-the doctrine of momentariness. Your much boasted doctrine of Avichalita Nitya, unchanging permanency, has been cast to the winds. The only escape for you is to adopt the doctrine of change in a permanent substance, the metal remaining the same, the flatness is changed into hollowness when the metal is converted into a bowl. Here you have change only in the shape of things, the thing itself remaining identically the same. doctrine of Avichalita Nitya is belied even by grammatical changes in the word. In the formation of compound words, the parts undergo change according to the rules of grammar; hence even the language which you employ is in conflict with your doctrine of unchanging permanency.

Then, you recognise the four aspects of organic growth, or becoming:—

- 1. This will become that.
- 2. This becomes that, through a definite process of growth.
- 3. This will grow up to that.

4. This will become that after a lapse of definite period of time.

(Inevitability of growth, the necessary manner of growth, the limit and maturity of growth, the time taken for full growth; these are the four aspects of growth recognised by the Ajivakas). It is illustrated in the case of a child. A female baby must inevitably grow into a full-devoloped woman. This growth into womanhood must be due to proper feeding and bringing up. Womanhood is the limit of growth and this fulldeveloped womanhood will occur only on the 12th year of the age. If your doctrine that reality does not undergo any change is true, then how can you account for these four aspects of growth or development? A child must remain a child and should never become a developed woman, just as a seed will remain a seed and never grow into a tree. How can you talk of becoming at all ? How can you say that everything must grow to its full stature? Growth is not compatible with the doctrine of Avichalita Nitva. You maintain that what is not cannot become; and in the case of developement of a child your doctrine may be alright. In a child, the hands and feet, the little limbs of the baby already in existence, become developed hands and feet when the child attains womanhood. But what about the fresh and new development of breast, etc., appearing in the woman due to adoloscence? Do you say that these also were present in the baby, and the baby had the implicit presence in her of the full grown womanhood from the very beginning? This would be absurd. You must then also maintain that the six feet stature of the grown-up woman was already present in the 11/2 foot

baby. According to your Avichalita Nitya doctrine, whatever happens must imply its prior existence; for, what is not, cannot occur, is the truth. Then every female child must contain in herself, her future female child, and that its future child, and so on. And this is entirely a ridiculous conclusion. In any case, this doctrine of prior existence of whatever happens cannot fit in with your doctrine of becoming. Similarly, the other aspects of growth. If growth is conditioned by appropriate instumental facilities such as feeding etc., then it implies adequate casual conditions to produce the effect. But you don't recognise any such cause. Again if becoming implies maturity, which would be an ideal to be realised later on, then this would be in conflict with your doctrine that nothing new can happen. Since this attainment of full and mature growth implies a time duration you must recognise the reality of time duration to give scope for growth. But time, as a category, has no reality for you. Hence you cannot have both the doctrines at the same time unchanging permanency, and becoming. Such a combination is possible only in Jaina philosophy, which permits both change and permanency in a real thing, according to the point of view adopted.

You describe Life as a thing of blue colour (the colour of the Palai fruit) occupying sufficient space sidewise and of five hundred yojana in height. You speak of imumerable Jîvas of this type existing in abundance is this world. This is sheer metaphysical madness. If Jîva is Moortha Dravya, corporeal entity then how is it that it is not evident to sense preception even when a large number of them are found

together. To speak of life as having spacial magnitude, of such proportion, would naturally imply that it cannot be limited to its own body. The body is always of modest dimension. Hence it must extend beyond the body. If it is spread over space beyond the body, then its essential activity of knowing and being, must be discernible in space around the body. If the characteristics of life are found beyond the body of the organism, there would be no intelligible demarcation between things living and non-living.

If life is considered to be a corporeal substance like a pumpkin, with length, breadth, and height, then it is liable to be cut into several pieces just like a pumpkin. If you maintain that life is Amoorta and so it cannot be cut into pieces, then it is against your scriptural doctrine that all reals including life-atoms are Moortha Dravya. You postulate innumerable Jivas present in abundance in the world spread over the whole space. You believe that if all the Jivas are lucky enough to obtain Môksha, then there would be none left in the world, and the spring of Samsara will dry up. Hence in order to maintain the world of life in tact here, you have invented the wonderful doctrine of "Mandala Moksha" according to which even Jivas which have attained Mukti will come back to Samsara in order to keep the latter going. This doctrine is the result of your ignorance as to the nature of infinite number. Infinite number is of quite different nature from ordinary numbers. Out of an infinite number, any amount however large, may be taken away and yet it will remain infinite. Hence the world of infinite Jivas will never become deplete in spite of innumerable Jîvas attaining Môksha. Hence it is not necessary to invent the absurd doctrine of Mandala Môksha.

According to your doctrine of the five reals Jiva and Fire have the characteristics of going upwards, Air has the characteristic of going round about, and Water and Earth going downwards. If this is true, Fire and Life must always be going up without stopping: then we should knock against Chandra Mandala in the distant sky. We sometimes find burning fire which is a modification of matter falling downward. If Jiva is to go upwards always what becomes of it when it is born as lower animals due to the bondage of karma? Here the career of Jiva must be described as going round about and not going upwards. In the case of winds you notice the changes of direction due to season. south winds blowing towards north, and north winds blowing towards south, according to different seasons. Are the south winds and north winds the same or quite different? If you say that they are the same though different in direction, then your doctrine of Avichalita Nitya goes. Again, you forget to notice that air may also go up as when blown from bellows upwards. It may also go downards as in the case of gas formed in the body due to the acidity of the stomach. These instances are in conflict with your view that winds have the nature of going round about. You say that earth and water always go downards. But when it rains how did the water get up the clouds? You speak of movement in the five kinds of reals; and yet you don't recognise the reality of time. Motion without time is unthinkable. You believe in Avichalita Nitya and yet you speak of growth and all

things changing place in motion. You enjoin Vratas and moral discipline and vet maintain that there is neither cause nor effect. And then what is the use of undergoing moral discipline? This is an intellectual malady for which you know no remedy. "Hearken unto me. I also suffered from a similar malady. But a great soul offered a cure for that. I had the good fortune of obtaining from a great person, the ambrosia of Dharma, as the only cure for this intellectual disease. I would recommend the same to you. If you accept the same you will certainly be saved from all these ills of Samsåra. Samsåric malady consists of birth, disease, old age and death. The cause of this malady is Karma. Karma consists of false faith, false knowledge and false conduct. The remedy for this evil of a triple nature is the triad of Dharma, the three jewels of "Right Knowledge, Right Faith and Right Conduct."

The Ajivaka teacher listening to these truths expressed a desire to know more about this excellent remedy. He wanted to know how to appreciate the truth and how to practise it. In order to illustrate the doctrine that change and permanency can co-exist together in the same real, Neelakesi by closing her fingers pointed out the particular state of the fingers constituting the fist, then opened her fingers and showed the change. The closed fingers constituting the fist, and the straightened fingers representing the open hand are merely changes in the position of the fingers, the fingers remaining the same. This obvious truth is present in all real things which from the point of view of substance must be considered permanent, and from the point of view of modifications must be considered

changing. Apparently conflicting characteristics are present in the nature of the reals thus from different points of view. Your doctrine of Avichalita Nitva emphasises one aspect and neglects the other. must be the interpretation of Nitya, Anitya, Asti, and Nasti. This truth is revealed by Lord Jina. He has obtained Kêvala Gnâna which infinite knowledge is the result of the removal of all karmic obstacles just like the bright sun shines after the dispersal of clouds. He is the truly perfect in knowledge and his knowledge is without blemish. Accept his gospel and live up to that ideal. If you follow that Moksha marga you can also become liberated and attain Mukti. Thus Neelakesi has offered the Ratnatraya, the three jewels of the Jina Dharma for the benefit of Ajivakâs before taking leave of them.

\* \* \*

Before taking leave of the Ajivakâs let us try to know more about them. Ajivakâs, as a sect of religious mendicants, are referred to in the Buddhist and Jaina scriptures. The founder of this community Maskari Putra or (Mukhali Putta in Pali) was a contemporary of Buddha and Mahâvîra. Buddhist scriptures refer to this Mukhali Putta as the leader of one of the Eight religious communities which were prevalent about the time of Buddha. The term Ajivaka was originally meant to stigmatise Maskari Putra and his followers as professionals. Dr. Hoerule, in his article on "Ajivakâs" Encyclopædia of Religion and Ethics, mainly relies upon Bhaghavatîsûtra, a Swetambara Jaina work for his information about Ajivakâs. According to this Swetambara version, Makhali Putta Gosala, was sometime

a disciple of Mahavira, with whom he had quarrelled before he set up an independent religion of his own. Gosala was very different from the founders of Buddhism and Jainism. He seems, by natural disposition, to have belonged to a baser sect of mendicants, to put on the garb of a religious mendicant as a pretext for idle and self-indulgent career. In one of the Jataka Tales, a mendicant belonging to this sect, is described among other things, as carrying a bamboo staff which shows that he must have belonged to the class of mendicants who are known as Ekadandins or Maskarys. Dr. Hoernle admits that this particular mendicant community is identified as Ajivaka's by later commentators. Thus it is clear that the term Ajivakas was a a term of reproach in the Buddhist vocabulary to Ekadandin or Maskari. Though Buddhist literature refers to Ajivakas with this sinister compliment, the Buddhists never make the mistake of the confusing the Ajivakâs with Jainas. The term used to denote Jainas is Nigrantha, the un-fettered ones. In a further reference to the Ajivakas in the Buddhist Majjiminikaya, the Buddhist condemns the Ajivakas living in incontinency Abrahmacharyavâsa. Whenever there is any reference to the Nigranthas in Buddhist literature, the Jainas are spoken of with some amount of respect in spite of the difference of philosophical doctrines. While Buddha charged Maskari with incontinency, Mahavîra is equally emphatic. He accuses the Ajivaka leader of teaching "that an ascetic commits no sin if he has intercourse with woman." He charges his followers with being the slaves of women, and that they did not lead a life of chastity. Dr. Hoernle notices certain important

doctrinal differences between the Ajivakas and the Nigranthas.

Besides the references contained in Buddhist and Jaina literature, we have some references to the Ajivakâs contained in inscriptions. In the inscriptions on the walls of caves on Barbari Hills near Gaya, there is one of the Asoka inscriptions. It runs as follows:-"King PiaDasi in the thirteenth year of his reign bestowed this cave on the Ajivakas." The next mention occurs in one of the pillar edicts of Asoka. It runs as follows:-" I have arranged that some censors of the law of piety especially occupied with the affairs of the Buddhistic Order, as well as the Brahman ascetics, the Ajivakas, the Nigranthas, and in fact, with all the various mendicant communities, etc." After this do not come across with any mention of Ajivakas till we come to the Sixth century A.D. Varâhamihira, in his Brihat Jataka, mentions them as one of the seven classes of religious mendicants, the Sakyas, the Ajivakâs, Nigranthas, Thapasas, Bikshus, Vudasakhas and the Charakas. Even in this list, the Ajivakas are mentioned as a separate community from the Bauddhas and Nigranthas or Jaina' monks. The Jaina writer, Kâlakâcârya of the Swetâmbara sect, who lived about a century earlier than Varâhamihira, names the same seven classes of ascetics with one exception that he identifies Ekadandins with Ajivakas. Batotpala, the commentator of Varâhamihira's works, adds that the Ekadandins or Ajivakâs are devotees of Nârâyan, that is, of Vishnu. The writer of Neelakesi evidently accepts this tradition, because he also identifies Ajivakas, as the devotees of Narayan. In spite of such overwhel-

ming evidence in favour of the view that the Ajivakas were an independent community existing side by side with the Bauddhas and Jainas from very early days. Dr. Hoernle depending upon certain Swetambara works of doubtful value, makes certain astounding statements which cannot be left unchallenged. He wants to make out that the Ajivakas were practically the Digambara Jains. In order to achieve this result he makes certain unfounded assumptions. He assumes that there is a doctrinal difference between Mahavira and His predecessor He says to quote Hoernle, "to understand the position we must realise that Parsva the precursor of Mahâvîra had enjoined only four vows or Vratas on his followers. These were, 1. not to injure (Ahimsa), 2. to speak the truth (Satya), 3. not to steal (Astheya), and 4. not to own property (Aparigraha) that is, Parsva enjoining the vows of kindness, truth, honesty and poverty. To these Mahavîra added the fifth view of chastity, Brahmacharya. His reason for making this addition is explained in Uttaradhyayanasûtra. Before Mahâvîra it had been understood that chastity was implicitly enjoined by the four vows. But in reality, they left a loop-hole, the wife being accounted a species of property, marriage was forbidden by the vow of poverty, adultery by the vow of honesty. But the case of fornication was left over; on this specious ground. laxity of morals crept in among the intellectually weaker members of the Nigrantha community founded by Parsya. Mahavira's fifth vow of chastity was designed to reform that evil. On this point, he encountered the opposition of his assosiate, Gosala Mokhala Putra." Again, Hoernle says, "Some ascetics like

Parsva permitted the use of wrappers, others permitted only the irreducible minimum of Pudic cover (Kaupîna) while others went about absolutely naked. That the second class appear to have belonged to the Nigranthas or the immediate followers of Mahavira; though conceded to the Nigranthas the use of loin cloth, for himself Mahavira discarded the use of all clothing. On this point, there was no difference between him and Gosala. Both were mendicants of the Achêlaka, or clotheless class. At first, when Mahavira adopted the ascetic life he attached himself to the clothed community of Pârsva. It was only in the second year of that life that he adopted the strictest observance of absolute nakedness." From these stray quotations, it is clear that according to Dr. Hoernle, there is a fundamental difference between Mahavîra and his predecessor that the latter did not enjoin among his ascetic followers Digambarism or Nigrantha Mudra. This information, evidently, was acquired by Dr. Hoernle from the Swetâmbara texts and probably from his Swetâmbara friends. If it were accepted as historically genuine, it would give Swêtâmbara sect historical precedence over the Digambaras. Evidently that was the aim of the later Swetâmbara writers like Sîlânka in propounding such a wonderful theory. What becomes of the historical fact then, that a break up of the Jaina community into Swêtâmbaras and Digambaras occurred at the time of Bhadrabâhu as a consequence of twelve years famine? According to Digambara traditions, the first of the Thirthankaras, Rishaba as the founder of Jainism, enjoined Nigrantha tapas discarding everything even clothes as unnecessary and useless encumbrance. Some

of his followers who could not bear the stringency of these rules relating to tapas were said to have fallen back and his successors never interfered with the fundamentals of the five Vratas. These Pancha Vratas are not only important among the Jaina ascetics and householders, but they are also mentioned as such in Patanjali's Yôga Sûtra. There also the Pancha Vratas figure as important means of Yôga discipline. Under these circumstances, it is not clear why the Swetambaras should speak of only four vows as enjoined by Pârsva? It is not certainly complimentary to either the reilgious leader or his followers to say that they were not quite serious about personal sexual purity. It is rather surprising that the Swetambaras should try to have the historical priority of their sect even at the cost of greater principles. Dr. Hoernle is entirely mistaken in assuming that these things have historical validity. ought to have attached greater importance to Buddhist traditions and the rock inscriptions of Asoka. As to his estimate of the Ajivakâs, his insinuation that the Ajivakâs were a section of the Digambara Jainas, is entirely due to a prejudice acquired by him from onesided acquaintance with the Swêtâmbarâ literature. There is no Digambara evidence for any such con-On the other hand, there is distinct evidence enough against that assumption, both doctrinally and historically, as is evident from the chapter on Ajivakas in this work, Neclakesi.

According to the Digambara tradition one who has a piece of cloth—a Kaupînadhâri is a Srâvaka—a householder and not a Yati or Muni. No Mahâmuni can wear even a piece cloth. Hence

it is not true to maintain that Lord Parsva had clothes.

The term Nigranthas used by the non-Jaina writers always means Digambaras, because it is used as synonymous with "Achelakas" by Buddhist writers. Tamil literature also, "Nigandavâdi" always means Digambaras. It is because of this sense that Digambaras believe that women are never to assume asceticism according to Digambara Mudra. Hence Dr. Hoernle is not justified in identifying the term Nigranthas with Swêtâmbarâ Jains, for the term Nigranthas used by the Jainas and the non-Jainas, distinctly means unfettered including even clothes. Further wherefrom does he obtain the information that the Digambara ascetic when he renounces the world is equipped with a staff? It is simply ridiculous to suggest that an ascetic who discards even his clothes as unnecessary will have to equip himself with the stick which will be useful only for offensive or defensive operations. I am not aware of any Digambara text which contains that information. Anyhow, it must be said, in fairness to Dr. Hoernle, that he collects very valuable information about Ajivakas from Buddhist and non-Buddhist texts. But it is unfortunate that he is led to a false conclusion as to the identity of these Ajivakas. All that can be said without any violation of the canons of historical criticism is that the Indian school of Ajivakas, which is referred to by early writers of Indian philosophy must distinctly have been an independent group, unconnected with either Buddhists or Jains, and probably became extinct either by being absorbed by other schools of thought, or by elimination of the adherents who became fewer and

fewer till the movement itself died out. No other conclusion is warranted by the evidence so ably marshalled by Dr. Hoernle himself.

Note.—" Lastly, in the 13th century we have in certain temple records, a mention of the Ajivakâs as a sect then actually existing in South India. These records are inscriptions on the walls of the Perumal Temple at Poygai near Virinchipuram (S. I. Inscr. i. 88, 89, 92, 108). They refer to grants of land to the temple together with "tax on Ajivikas" made by the Chola King Rajaraja in the years A.D. 1238, 1239, 1243, 1259. By the Editor of the inscriptions these Ajivikas are, on the authority of Modern Tamil Dictionaries identified with the Jains. This, of course, means the Digambara sect of the Jainas; for it is this sect whose principal seat in those times was in Southern India, and colonies of them are still to be found there......The older Tamil literature (teste Dr. Pope) certainly uses the terms Ajivika in speaking of the Jains (i.e.) the Digambaras. There can be no doubt, therefore that since the 6th century A.D. when Varahamihara used the term, the name has signified the Digambara sect of the Jainas." Ency. of Ethics and Religions page 266. A. F. R. Dr. Hoernle.

"Further evidence in the same direction is afforded by the subsequent revival of the Tarasiya trouble within the Niggantha community, and by the retention to this day of the distinguishing mark of the staff among the Digambaras. On admission we are told, the novice is supplied with the articles allowed to an ascetic by the Jain Scriptures, a black rod or dand about five feet long, &c. and the sadhu or professed monk, always carries his staff (dand). B.G. ix. ph. i. page 107 ibid 267.

It will be evident from the following quotation from Manimekalai, where it is distinctly maintained that the sect of the Ajivakâs, was quite distinct from the Jaina sect of Digambaras since the two sects had fundamental differences between them in matters of religion and philosophy.

> " மற்கலி நூலின் வகையிது வென்னச் சொற்றடு மாற்றத் தொடர்ச்சியை விட்டு நிகண்ட வாதியை நீயுரை நின்னுற் புகழுக் தலேவன்யார் நூற்பொருள் யாவை"

மணிமேகலே. உஎ. சமயக்கணக்கர் தர்திரங்கேட்ட காதை

(55-5-5-34)

The inscriptions referred to by Dr. Hoernle are given below:—

# Inscriptions of the Perumal Temple at Poygai near Virinchipuram.

These inscriptions (No. 59 to 64) are dated during the reign of a king called *Tribhuvanachakravartin* Rajaraja-deva. His twenty-second year corresponded to Saka 1160 (Nos. 59 and 60), his twenty-fourth year to Saka 1161 (Nos. 61 and 62) and his twenty-eighth year was current after the expiration of Saka 1165 (No. 64). Accordingly, the first year of his reign corresponded to the Saka year 1137–38.

The inscriptions record that the Kerala merchant <sup>1</sup> Adı-Rama, an inhabitant of "the Hill-country," <sup>2</sup> i.e., of Malayalam, granted three villages, which he had bought from a certain Sambuvarayan, to the temple, on the walls of which the inscriptions are found. The temple had two names: 1. Arulala-Perumal def Poygai, alias Rajendra-Chola-nallur. 2. Chitra-meri-Malaimandala-Vinnagara. The technical meaning of Chitra-meri, "the beautiful plough-tail," is not clear. The remainder of the second name means "the Vishnu temple def of the Hill country." Probably the donor Rama himself had founded the temple and called it after his native country, viz., Malayalam.

<sup>1.</sup> No. 63, hne 2; No. 64, line 21.

<sup>2.</sup> No. 61, lines 6f, No. 63, line 1.

<sup>3 1</sup> e., "the merciful Vishnu"

<sup>4.</sup> This translation of Vinnagara rests on an ancient inscription of the Vaikuntha-Perumal temple at Kanchipuram, in which the Sanskrit Vishnagriha corresponds to the Tamil Vinnagara, which might, however, also mean "the celestial city."

The full name of Sambhuvarayan, from whom Rama bought the three villages which he granted to the Poygai temple, was Sangeni-Virasani <sup>1</sup>-Ammaiappan (or Amma yappan) Aragiya-Soran, alias Edirili-<sup>2</sup> Sora-Sambuvarayan. <sup>3</sup> He seems to have been a vassal of Rajaraja-deva.

No. 59. On the base of the north wall.

This inscription is dated in the twenty-second year Tribhuvanachakravartin Rajaraja-deva in the Saka year 116. It records the gift of the village of Kumaramangalam, which was situated east of Korra-mangalam, north-west of Aimbundi—which lay to the north of Poygai, alias Rajendra-Cholanallur—and south of the Palaru. Aimbundi is the old name of the modern village of Ammundi; it occurs also in an Ammundi inscription, which will be noticed, in Part III (No. 131). The palaru is the well-known Palar, the chief river of the North Arcot District.

### TEXT.

- (I) ஹ ஷி ஸ்ரீ [II\*] சகசொயாண்டு ஆ[யிரத்][தொரு] ஹாற்றறபது செல்லானின்ற ஸ்ரீ திரிபுவனச் சக்கரவத்திகள் ஸ்ரீ ராஜராஜசெ வற்குயா—
- (2) ண்டு இரு[ப]த்திரண்டா]வ[து]ைதை...... பொய்கெ ஆன இரா—செந்திரசொழ நல்லூர்ச் சித்திரமெழி மலேமண்டல விண்ணகரா—
- (3) ன அருளாளப் பெருமாளுக்குத் திருவிடையாட்ட மாகக் குமார மங்கலம் [l\*] மெல்பாற்கெல்லே கொற்ற மங்க லக்கு எல்லே அசுறுதியினட்ட திருவா[ழி]க் கல்லுக்கு குழக்—
- (4) கும் [I\*] தென்பாற்கெல்லே பொய்கையான இரா செக் தெரசொழ எல்லூர்க்கு வடக்கான ஐம்பூண்டி கயக்காலுக்கு வடக்கும் [I\*] கி[ழ்]பாற் கெல்லே ஐம்பூண்டி எல்லே ஆசுறுதியில் கட்ட தி—
- (5) ருவாழிக்கல் அக்கு மெற்ககும் [I\*] வடபாற்க் கெல்கி பாலாற்றுக்கு தெற்க்கு மி[ந்]தனைற்ப் பாற்ச்கெல்லேக்கு முட்

<sup>1</sup> i.e., "the thunderbolt to heroes." 2. i.e., "the unopposed." 3. No. 64, lines 24 f.

- பட்ட மெ[ணெக்கி]ன மாமும் கிணெக்கின கிணறம் ஈஞ்சை புஞ்சை கடமை குடி[ண]—
- (1) ம உள்பட வெட்டி தனி ஆள் ஆயம்பாடி காவல் சில்வரி பெருவரி காற்திடை(க) அரிசி காற்திகைப் பச்சை மற்று முள்ள பலகா[சாயம்]களும் தறி இறை கடை—இறை தட்டார் பாட்டஞ்செ—
- (7) க்குக்க[ட]மையும் ஆசிவ[க்]காக எப்பெற்பட்ட அணே த் தாயங்களும் ஆய் 1 ஈஞர் கிறை இராமன் கொளன் பக்கல் பொன்ன[றக்கொண்டு மண்ணாறப் பொய்கை அருளாளப்— பெருமாளுக்குக்]—
- (8) திருவிடையாட்டமாக சந்த்ரா<sup>2</sup> தித்தவரை செல்வ தாகவிட்டென் செங்கெணி விராசனி அம்மை[ய]ப்பன் தனி னின்று வென்றுன் தன் வசு காட்டுவான் அழகிய சொழனை எதி[ரிலி].

#### TRANSLATION.

Hail! Prosperity! (In the month of) Tai of the twenty-second year of the illustrious Tribhuvanachakravartin, the illustrious Rajaraja-deva, which was current during the Saka year one thousand one hundred and sixty,—I, Sengeni-Vitasani-Ammaiyappan, who has gained victory standing by himself, who shows his sword, Aragiya-Soran, alias Edirili ......, after having received gold from Rama the Kerala, a slave (i.e. worshipper) of Aya-inar <sup>3</sup>,—gave to the Vishnu temple of Chitra-Meri-Malai-mandala, alias (the temple of) Arulala-Perumal, (at) Poygai, alias Rajendra-Soranallur, (the village of) Kumara-mangalam, as exclusive property, <sup>4</sup> to last as long as the moon and the sun;—the boundary on the western side is to the east of the tiruvari <sup>5</sup> stone put up

<sup>1.</sup> agu looks like agu). 2. Read சந்தσπ.

<sup>3.</sup> This is probably a name of Vishnu. It might mean: "he who is without a mother," and correspond to the Sanskrit Aja, "the unborn." Or could it be a corruption of &\$\mu\_{\mathcal{O}}\eta\_{\mathcal{O}}\eta\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\mathcal{O}}\tau\_{\ma

<sup>4.</sup> See page 69, note 2 of S.I I.

<sup>5.</sup> According to the Dictionairre Tamoul-Français, some some means "a royal seal."

at the extremity of the boundary of Korra-mangalam; the boundary on the southern side is to the north of the channel of Aimbundi, which lies to the north of Poygai, alias Rajendra-Sora-nallur; the boundary on the eastern side is to the west of the tiruvari stone put up at the extremity of the boundary of Aimbundi; the boundary on the northern side is to the south of the (river) Palaru;—the trees overground and the wells underground, the wet land and the dry land, included within these boundaries in the four directions; including taxes and rights; (the revenue for) one Vetti, <sup>1</sup> tolls (ayam), the small taxes (and) the large taxes for the village-police, the rice in Karttika, the unripe (fruit) in Karttika, and all other revenue in money; the tax on looms, the tax on shops, the tax on goldsmiths, the tax on oil-mills, the tax on Ajivakâs <sup>2</sup> and all (other) revenue.

No. 60. On the left side of the east wall.

Of this inscription only the date remains, which is the same as in No. 59.

#### TEXT.

- (1) an and  $\mathcal{L}^{\mathfrak{s}}$  [II\*] சகராயண்டு.
- (2) ஆயிரத்தொருனுற்றறுபது செல்லா---
- (3) வின்ற திரிபுவன சக்ரவர்த்திகள் ஸ்ரீராஜ—
- (4) ராஜதெவற்கு யாண்டு இருபத்து இரண்டா—3

#### TRANSLATION.

Hail! Prosperity! In the twenty-second year of Tribhu-vanachakravartin, the illustrious Rajaraja-deva, which was current during the Saka year one thousand one hundred and sixty.....

<sup>1.</sup> See page 82, note 3 of S.I.I.

<sup>2.</sup> The Ajivakas are the Jamas. Instead of ஆகிவக்காச we read ஆசுவக் கடமை in three other Poygai inscriptions and ஆசுவிகண் பெர்க்கடமை in the Padavedu inscription No. 78.

<sup>3.</sup> Read Orminana.

## No. 61. On the base of the south wall.

This inscription is dated in the twenty-fourth year of Tribhuvanachakravartin Rajaraja-deva, and in the Saka year 1161. It records the gift of the village of Puttur.

- 1. வு ஆ ிஸ்ரீ [II\*] சகரையாண்டு ஆயிரக்கொருனூற் றறுபத்தொன்று செல்லா நின்ற ஸ்ரீ (தி<sub>J</sub>) புவனச் சக்கர வத்(திக)ள் ஸ்ரீ ராஜ(ராஜதெ)வ(ற்)கு (யா)ண்டு இருபத்து நாலாவது.
- 2. தைம்மாஸம் முதல் பொய்டைக)யான ராடெ இது) சொழ நல்லூர் சித்திர மெழிமலே மண்டல விண்ணகரான அரு ளாளப் பெ)ரு(மாளுக்கு புத்தூர்) நா(ற்பாற்)கெல்லேக்கு முட் பட்ட மெனெ—
- 3. (க்கி)ன மாமும் (கி)ழ் கொக்(கி)க (கி)ணறும் கன் செய் புன்செய் காற்பாற் கெல்லேயு முட்பட்ட கடமை (குடி) மைகளு(ம்) ஆயம்பாடி காவல் சில்[வரி எடுத்து]க் கொட்டி அரி முக்கை—
- 4. (யுட்)பட்ட பல செல்லாயங்களும் கார்த்திகை அரிசி கார்த்திகைக்காச கார்த்திகைப் பச்சை(ச) வெலிப்பயறு கிர்கிலக் (க)ரசு தறிபிறை கடையிறை காலகதப் பாட்ட(ம்) (த\*)—
- 5. ட்டார்ப்பாட்டம் ஆசுவக கடமை செக்குக் கடமை எரிமின் காசு இநவரி வகைக்க காசு பட்டொலேக்காசு மற்றுமெப் பெற்பட்ட பல காசாயங்— 、
- 6. களும் அந்தராயமும் வெட்டி தனி ஆளு(ட்) பட்ட அனேத்து செல்லாயங்களும்¹ உட்படத் திருவிடை ஆட்டமாக மலேமண்—
- 7. டலத்த ஆய சுயஞர் சிறை ராமன் கொ(ள)ன் பக்கல்ப் பொன்னறக்கொண்டு மண்ணற விட்டென் விராசஙி அம்மை யப்பன் (அப்பர்) அழகி—
  - 8. ய சொழுரை எதிரிலி சொழு சப்புவராயன் நென் (II\*).

<sup>1.</sup> The inscription No. 62 (lines 21 f) reads செல்லாயங் காசாயங்களும்.

## TRANSLATION.

Hail! Prosperity! From the month of Tai of the twentyfourth year of the illustrious Tribhuvanachakravartin, the illustrious Rajaraja-deva, which was current during the Saka year one thousand one hundred and sixty-one,-I, Virasani-Ammaiyappan Aragiya Soran, alias Edirili-Sora-Sambuvarayan, after having received gold from the Kerala, a worshipper of Aya-inar (and an inhabitant) of Malai-mandalam, -gave to the Vishnu temple of Chitra-meri-Malai-mandalam, alias (the temple of) Arulala-Perumal, (at) Poygai, alias Rajendra-Sora-nallur, (the village of) Puttur as exclusive property:the trees overground and the wells underground, the wet land and the dry land, included within the boundaries in the four directions; all the revenue in paddy, excluding tolls, and the small tax for the village-police, and including the three handfuls of paddy (?); the rice in Karttika, the money in Karttika, the unripe (fruit) in Karttika, 'velipayaru', the money from water and land, the tax on looms, the tax on shops, .....2 the tax on goldsmiths, the tax on Ajivakas, the tax on oil-mills, the money from (the sale of) the fish in the tank, "........... +, the money for documents, and all other revenue in money; the antarayam; including all (other revenue) in paddy and revenue in money, including (that for) one Vetti.

## No. 62. On the right side of the east wall.

This inscription is a duplicate of No. 61. At the end some words are lost.

<sup>2.</sup> தொருனூற்றறுப**த்தொன்**று **ெ** 

<sup>1.</sup> The literal meaning of this term would be "the hedge-beans."

<sup>2,</sup> The meaning of anwasiumin is or anwasiumin is No. 62 reads, is not apparent.

<sup>3.</sup> Compare எரியின் வீறப்பணம் in No. 55, line 4 b. of the south wall.

<sup>4.</sup> The meaning of general (the reading of No. 62) sugarting is not apparent.

<sup>5.</sup> This seems to be the name of some sort of revenue (aya).

- 3. சல்லா நிண்ற ஸ்ரீ திரிபுவனச் சக்கா---யாண்டு 4. வத்திகள் கிராசராச தெவற்கு 5. தைம்மாதமு..... இருபத்து நாலாவது ராசெந்திர சொழந்வ-6. பொய்கையான 7. செத்தோ மெழிமலே மண்டல விண்— வார் ஆருளாளப் பெருமாளுக்கு பு(க்) 8. ண கரான தா (ர்\*)நா— 9. ற்பாற் கெல்லேக்கு முட்பட்ட மெல்கொ---10. க்கின மாமும் கணெக்கின கிணமும் நஞ்டு(ச\— 11. ய் புன்செய் நா(ற்\*)பாற் கெல்**ஃக்கு** முட்பட்ட 12. அயம் பாடி கோவல் கடமை குடிமைகளும் 13. சல்வரி எடுத்துக்கொட்டி அரிமுக்கை உட்— 14. படப்பல நெல்லாயங்களுங் கார்த்திகை அ— 15. ரிசி கார்த்திகைக் காசு கார்த்திகைப் பச்சை வெ— 16. விப்பயறு நிர்நிலக்காசு தறியிறை கடையிறை கால— 17. க்கப்பாட்டம் தட்டார்ப்பாட்டம் ஆசுவக(ட)மை -18. சக்குக்கடமை எரிமின்காச இனவரி வகைக்— 19. **தக**(ா\*)சு ப**ட்டொ**‰க்காசு மற்றுமெப்பெர்ப— (ட்)ட பல காசாயங்களு மக்தராம் 1 வெட்டிகளி—
- 20.
- 21. (ய)ாளுட்பட அனேக்கு நெல்லாயங் காசாயங்-
- 22. களுமுட்ப்படத் திருவிடையாட்டமாக ம(2ல)மண் —
- 23. டலத்து ஆய(ஈ)ஞர் (சி)ரை இராமன் கொளன் பக்க(ல்)

## No. 63. On the base of the east wall.

This short inscription refers to the gift of the village of Puttur, which is also recorded in the two preceding inscriptions.

## TEXT.

- பொய்கை அ(ருளாள)ரை புணேக்கு புத்தூரும் ஐய்ய மற கொண்டு அவர்க்கு ஊராக்கினுன் செய்ய மலர்மாதுயார் கின்ற மலேகாட்டு வாழ்.
  - வணிகர் ஆதி இராமர் கொளர் உ

<sup>1.</sup> The inscription No. 61 reads அந்தராயமும்.

## TRANSLATION.

The merchant Adi-Rama the Kerala, who lived in Malainadu, where the goddess with red flower (Lakshmi) resides, having decorated Arulalar (of) Poygai, and having acquired as exclusive property (the village of) Puttur, made it his (the god's) village.

## No. 64. On the north wall.

The inscription is dated in the 28th year of Rajaraja-deva, which was current after the expiration of the Saka year 1165. It records the gift of the village of Attıyur.

## TEXT.

- 1. ஹ ஹி ஸ்ரீ (II ) சகரை யாண்டு ஆயிரத்—
- 2. தாரு நாற்றறுபத்தைஞ்சன் 1 மெல் செல்லாநி—
- 3. ன்ற ஸ்ரீ ராஜராஜ தெவற்கு யாண்டு உலிஅவத<sup>2</sup>.
- 4. கற்கடக நாயறு முதல் சித்திர மெழிமலே மண்-
- 5. டல விண்ணகரான பொய்கை அருளாளப்ட
- 6. பருபாளுக்கு அத்தியூர் தெவதானர் திருவி-
- 7. டை ஆட்டம் பள்ளிச் சந்தந் துக்கைப்பட்டி
- 8. படாரிபபட்டி பட்டவிருத்தி வயித்திய விருத்தி
- 9. கில நிங்கல் (கிக்கி) நாறபாற் கெல்லேயு முட்ப—
- 10. டட மெலனெக்கின மரமுங் கிணைக்கிய கிண—
- 11. றும் எஞ்செ புஞ்செய் வெட்டி தணியாள் ஆ—
- 12. (ய)ம் பாடிகாவல் கண்காணி கணக்கவரி எடுத்து—
- 13. க்கொட்டி அரிமுக்கை உள்ளிட்ட கெல்ல(ர)ய-
- 14. ங்களும் வெ(ட்டி)ப் புடவை முதற் திரமம் வகை—
- 15. ந்த காசு பட்டு(டா) ஃக் காசு முள்ளடி சின்னம் —
- 16. வலிப்பயறு தாபபடி அரிசி அச்சதறி சாலிகைத்—
- 17. தறி நாசகத்தறி (ப)றைத்தறி செக்கு(க்) கடமை ஆசு—

<sup>1.</sup> Read Fion.

<sup>2.</sup> Read 2 1) 4-2 21.

- 18. வக கடமையு முள்ளிட்ட காசு கடைமையும் ம*ற்*—
- 19. அ மெப்பெ(த்1)பட்ட கெ(ல்)லாயன் எுக்காச—
- 20. **ரபங்களு** முட்பட்ட ஆயகளுர் <sup>2</sup> கிறை இராமன் கெ—
- 21. (க)ரள செட்டியார் பக்கல் பொன்னறக் கொண்—
- 22. 🛈 மண்ண றப் பொய்கை அருளாளப் பெருமா—
- 23. ளுக்குத் திருவிடை ஆட்டமாக மண்ணற விட்—
- 24. டென் செங்கெணி விராசனி அம்மை அப்பன் அ—
- 25. **ழகிய சொழ**ஞைன எதிரிலி செ(ரழ)ச் சம்புவராய கொ(ன்) (II\*)

## TRANSLATION.

Hail! Prosperity! From the month of Karkataka of the 28th year of the illustrious Rajaraja-deva, which was current after the Saka year one thousand one hundred and sixtyfive (had passed), -I, Sengeni-Virasani-Ammaiappan Aragiya-Soran, alias Edirili-Sora-Sambuvarayan, after having received gold from the Kerala merchant Rama, a worshipper of Aya-inar-gave to the Vishnu temple of Chitra-meri-Malaimandala, alias (the temple of) Arulala-Perumal (at) Poygai, (the village of) Attivur as a divine gift (devadana) and as exclusive property:—the trees overground and the wells underground, the wet land and the dry land, included within the boundaries in the four directions excluding the land (called) Pallichchandam, 3 Tukkai-pattai, Pidaripatti, 4 Bhattavritti and Vaidya-vritti; the revenue in paddy, excluding (the revenue for) one Vetti, tolls, and the tax for the overseer of the village-police and the accountant, and including the

<sup>1.</sup> Read A.

<sup>2.</sup> Read www # 650 it.

<sup>3.</sup> Pallichchandam probably means "temple-land," just as palli-gramam "a village belonging to a temple." In the inscriptions Nos. 67 and 68, Pallichchandam seems to be used in the sense of palligramam itself.

<sup>4.</sup> Patti means "a measure of land sufficient for a sheep-fold;" compare Kuttadi-patti in No. 42, above.

<sup>5.</sup> i.e., (the land) enjoyed by the Bhattas and enjoyed by the Vaidyas.

three handfuls of paddy (?); the taxes in money, including (that for) cloths of males and females,...... the money for documents,..... veli-payaru, the gleaned rice, ......the tax on oil-mills and the tax on Ajivikâs; including all other revenue in paddy and revenue in money.

It is evident that the Editor Dr. Hultzch makes an unfortunate mistake in translating agaissimo as the tax on Ajiyikâs. A priori it is absurd to suggest that any finance minister would propose levying a tax on wandering mendicants who have to beg for their daily food. Levying a tax by any Government must necessarily imply the possibility of collecting the same. Hence it is impossible to think of a tax on religious mendicants who can call nothing their own excepting their own body. Further from the context it is clear that the term refers to some kind of professional tax since it occurs in the midst of words relating to professional tax, "the tax on looms, the tax on shops, the tax on gold-smiths, and the tax on oil mills and seausans translated as the tax on Ajıvikâs." Probably the term asaas scoop refers to the tax laid on Bronzesmiths who made moulds for casting vessels and other objects of bell-metals. The Tamil term as is generally used synonymously with mould. Hence it can only mean a tax on moulding and casting. It is not for us to determine exactly what it means. It is enough for our purpose to state that it does not and cannot mean tax on Auvikas and the rendering given by Dr. Hultzch is evidently wrong. Hence Dr. Hoernle's conclusion based upon the ancient Tamil literature and the Poygai inscriptions is further removed from the truth. He cannot claim as evidence for his conclusion anything more than the Swetambara work which he takes as his authority. The reader can very well judge for himself as to the validity of his conclusion.

## CHAPTER VII.

## Sankhya Vada.

Neelakesi, as directed by Pûrana, goes to Hastinâpura to meet the Sankhya teacher who is engaged there in preaching his doctrines to his disciples. He has been expounding to his disciples the doctrine of creation, destruction, and preservation as the characteristics of Paramâtma, who is Omnipresent. Neelakesi has requested the Sânkhya teacher Parâsara to explain his philosophy which he does accordingly. "We recognise 25 tattvas, Atma, Prakriti, Mahat, Ahankara, five Gnânêndriyâs, five Karmêndrivâs, Manas, the five Tanmâtras and the five Bhûtas. Apta, or the Lord of the Universe, according to us, is free from all activities, has no gunas, is always an enjoyer, does not undergo any modifications, is not bound by any karmic shackles, is eternal, all-pervading, all-perceiving, all-enjoving existence. Similarly, Prakriti, is an unchanging reality which is also all-pervasive-Amoorta-imperceptible to the senses, inactive, unitary, and unmanifest. It is from this Prakriti that Mahat is born; from Mahat Ahankâra; and from Ahankâra are born Manas, the five Tanmâtras, the five Gnanêndriyâs and the five Karmêndriyâs. From the five Tanmâtras are born the five Bhûtas. These are the 25 tattvas for us. We recognise no reality beyond these 25." Neelakesi listening to these has remarked that the illustration of these tattvas does not speak well of the founder. The Sankhya teacher was enraged at this remark; he has challenged her to offer any criticism which she thinks fit and proper.

response to this challenge, Neelakesi offers her criticism of the Sânkhya tattvas.

You maintain that Atma is actionless. Do you consider yourself an Atma or not? If you are one, how do you explain your own activity which is quite evident even in your preaching and other associated movements? Hence in the very beginning your own conduct belies your doctrine. And if you say that you are not an Atma, that would be in contradiction to all experiences. If Atma is described as non-active in every way, what is the purpose of preaching this doctrine to others, who being inactive by nature, will not be able to carry out your injunctions? Ordinary experience reveals the nature of Atma as an active conscious entity whose activity manifests itself in perceiving, knowing, acting; and yet you maintain that it is absolutely inactive. In order to get rid of this difficulty, you speak of three kinds of Atmas, Paramâtma, Antarâtma and Karmâtma. Activity is denied only to the first; the other two are considered as active. This device is not going to help you out of the difficulty. You first describe Atma in general as non-active. Then you postulate two kinds of other Atmas which have activities. This will be selfcontradictory. If Antarâtma and Karmâtma which are credited with activity are considered to be the active entities in human personalities, of what use is it postulating the Paramatma who has no activity of his own and yet who is always an enjoyer? If this Paramatma is absolutely Amoorta and actionless, how is it possible for him to have any relation to the body, and how can he exercise perceiving, knowing, and enjoying through such a body? What is that misfortune, on

account of which, such a Paramâtma, who is all-perceiving and all-knowing, is brought down to the level of Samsara? Unless the Paramatma is credited with change and modifications, it is not possible to bring him into relation with changing conditions of Samsara, conditions determined by Antarâtma and Karmâtma in association with the active manifestations of Prakriti. Modifications capable of having intrinsic activities, are always associated with Prakriti. Activities generally associated with human personality, are in reality due to the active manifestations of Prakriti. On account of these modifications, a Purusha or Atma, is apparently credited with all those activities just as a piece of crystal appears red, when a red flower is placed behind it. In itself absolutely colourless, the crystal appears full of colour due to its association with the coloured flower behind. Self-conscious experience, such as "I." and "Mine," properly belong to Ahankâra which is born of Mahat which itself is the modification born out of Achetana Prakriti. Mahat being born of Achêtana Prakriti, must be considered to be itself an Achêtana entity. Ahankara proceeding from this Mahat must also be considered Achetana; and 'yet it is capable of having conscious experiences of self and self possession. How is it possible to obtain conscious entities from a nonconscious reality? This is a primal contradiction in your philosophy. Do you consider this Mahat as an independent self-determinant entity apart from Prakriti, or is it merely a modification of Prakriti? If it is born of Prakriti, you cannot escape from the conclusion that what is born of Achetana Prakriti, must itself remain Achetana. No kind of conscious activity, therefore,

can be derived from such an Achetana entity. If you consider that as an independent entity unconnected with Prakriti in order that you may obtain from it activities of consciousness, then your own doctrine that out of Prakriti appears Mahat, will be nullified.

You describe Prakriti as Amoorta and Akarana. non-corporeal and non-casual. Out of this you obtain Mahat, which is described to be corporeal and causally effective. You might as well derive physical objects out of space, which is also Amoorta and Akârana. Thus Prakriti and its modifications appear according to you to be mutually contradictory. Then you speak of five Gnanendrivas, and Karmendrivas, and Manas. these are considered as independent tattvas, the other members of the body are equally entitled to be considered as independent tattras. Hands, feet, excretary organs, genetal organs, and vocal organ are considered to be five Karmendrivas or active senses. What is the purpose in calling these "Indrivas" since there is no object perceived by these? If they are called Karméndriyas, because they have got their characteristic activities, why do you leave out the other members of the body such as the lips, the tongue and the teeth which also have their characteristic activities and hence which are entitled to be included among the Karmendriyas? Some of the things which you include in Gnanendriyas have also some kind of characteristic activities. For example, the eyes are capable of moving, and hence must be called Karmendriya. Hence there is no logical principle in your classification of two groups of Indriyas, one called Gnanendriya and the other called Karmendriya. The five Tanmatras are Sabda (sound), Sparsa

(touch), Rûpa (colour), Rasa (taste), and Gandha (smell). These sense qualities are associated with physical objects and yet you derive these Tanmâtras from Ahankâra. If Ahankâra is taken to be self-consciousness how is it posssible to obtain these Tanmâtras which are characteristics of physical objects of the Pancha Bhûtas? Your doctrine that sound is the characteristic of Ākâsa is self-contradictory; Space is Amoorta, Achêtana, and all-pervasive unity. Out of this, sound cannot be born because sound or sabda, is the result of concussion of physical bodies with one another. Hence your doctrine of evolution which derives Mahat from Prakriti, Ahankâra from Mahat, and from Ahankâra the sixteen Gûnas, and from the five Tanmâtras the five Bhûtas, is not quite convincing and acceptable.

You explain the relation between the Atma and physical body by bringing in a comparison, a lame man riding on the shoulders of the blind, the lame directing. and the blind carrying. But this comparison won't do because, according to your own doctrine, both Prakriti and Atma are described to be non-active. Both being incapable of activity, by mere combination, they cannot obtain the activity to move. Hence your comparison is not quite accurate. Hence it is impossible to postulate activity by mere combination of two inactive entities. Prakriti and Atma cannot give birth to Mahat and other objects of the concrete world. You might as well say that two eunuchs may be able to bring forth a child by intercourse. Prakriti and Atma are described by you to be all-pervasive. Thus, they must have contact from eternity, and yet you speak as if they come in contact with each other for the first time and

out of this contact, you derive the whole evolution of the cosmos. The ultimate reality for you is One Atma who creates, destroys, protects, performs tapas, and obtains Môksha. Since vou do not maintain the doctrine of Plurality of Atmas, you think that this criticism is applicable only to the Sânkhya Pluralist. Neelakesi points out that the Sânkhyan Paramâtma is not free from defects. If you hold to your Ekâtmavâda, then you cannot offer any decent explanation for your conduct in preaching your doctrine to others who are your disciples and in criticising the doctrine of your rivals. Teacher and the disciple, the critic and the rival, have meaning only when you recognise Plurality of Atmas. Otherwise it would be a meaningless game of self-delusion. If you stick to the doctrine of Ekâtmavâda, then all lower animals are merely aspects of His nature. Then sacrificing animals in Yaga, and eating them, would amount to killing oneself and eating oneself.

Neelakesi next criticises the doctrine of creation. If creation implies that created things had no existence before they were created by the Paramâtma, how does the Creator derive his own existence? If in His case, existence needs no creation, similarly, may be the nature of the whole world. You maintain that there is no activity in the world besides His activity. Then all that happens in the world must be attributed to Him; for the act of killing and murder must be attributed to Paramâtma, as much as the activity of tapas. All good, and all evil, therefore, must be attributed to His activity; killing and eating animals, at the same time creating and protecting them, if attributed to the same person, would make His activity unintelligible and meaningless.

This doctrine of Saeswara Sankhya is really wonderful in its contradiction. It makes the preacher as well as the listener identical. The animals that are killed, the flesh that is obtained, and the person who eats, all are identically the same individual. The persons who are suffering from disease, the physician who cures the sick, are identically the same; the killer and the killed are the same; the destroyer and the destroyed become identical. The whole philosophy is self-contradictory, and reduces itself to reductio ad absurdum.

You also hold the doctrine of Avichalita Nitya, unchanging permanency; and yet you talk of growth and Growth or development, is incomdevelopment. patible with the doctrine of unchanging permanency. If this doctrine is true, going to sleep after eating, waking up after sleeping, learning a new thing, a child growing and becoming an old man, forgetting a thing which was experienced, memory, recognition, enjoying the fruit of one's own karma, a samsâra jîva adopting a good course of conduct and obtaining Môksha, all these things would be absolutely impossible. If Avichalita Nitva is the truth, the palm tree which grows out of its nut must be present in the nut in full-grown form. it is maintained that the tree as such is not present in the nut, but that the nut contains in itself the capacity to grow into a full tree later on, then this will not fit in with the doctrine of Avichalita Nitva. The growth of the tree from the nut would imply that the tree is not present as such in the nut, but appears as the result of growth. This would be explained only by the doctrine of Asti-Nasti and not by the doctrine of unchanging permanency. The ultimate entities of Chetana and

Achètana are described by you as 25 tattvas. What you call Paramâtma is identically the same as our Siddha Paramêshti. Instead of trying to derive consciousness and Gnâna from Achètana Prakriti, admit them to be the characteristics of Jîvas, which must be considered to be active also, in addition to his being the perceiver and the enjoyer. If you recognise that the Ātma is an active agent endowed with consciousness of perception and enjoyment and capable of being an architect of his own destiny, then your philosophy will be acceptable. Thus you will be in possession of a true Darsana.

Neelakesi thus offers her own Darsana to the Sânkhya teacher and blesses him with the Môksha Mârga constituted by the three jewels, Ratnatraya. Thus ends the Sânkhyavâda.

\* \*

Before taking leave of this chapter we have to enter an explanatory note. The chapter in Neelakesi dealing with the Sânkhyavâda relates to Saêswara Sânkhya according to the commentator. The Sânkhya teacher, who is met by Neelakesi in Hastinâpura, is one named Parâsara. This requires an explanation. Traditionally the Sânkhyasy stem was founded by the great Kapila Rishi, and transmitted through a line of Sânkhyachâryas such as Asoori, Panchâsika, Vindyavâsi, Iswara Krsna; by these the system has been taught in successive ages. The authoritative work "Sânkhyakârika" by Iswara Krsna is quoted by the commentator of Neelakesi. The text of Neelakesi, which must be several centuries older, properly speaking, must refer to the Kapila school of the Sânkhyas which is generally

known as the Nirêswara Sânkhya. The term Saeswara Sânkhya is ordinarily applied to the modification of the Sânkhya school of Patanjali in his Yôga Sutras. Yôga system associated with Patanjali preserves in tact the whole of the metaphysical system of the earlier Kapila school with this one modification of an Iswara as the ideal to be contemplated upon by the yôgis. From the information given above the Sankhya system criticised in Neelakesi evidently refers to another school which, while retaining the metaphysical system of Kapila, grafted on it a sort of Theistie Monism. Probably this Monistic school of Sankhya is the precursor of the later Vedanta school represented by Brahma Sûtras which is commented upon by Sankara, Râmanuja and Madhwa. The name of the teacher and the place are significant. Hastinapura is hallowed by Mahabhârata tradition, and the name of Parâsara is probably a wrong reading of Parâsariya, son of Parâsara which is the name of Vyasa, the reputed author of Mahabharata In the Santi Parva and the Anusasana Parva of Mahâbhârata you have a presentation of the Sânkhya school with the Monistic colour, and most probably the author of Neelakesi had in his mind this particular school of Sânkhya described in the Mahâbhârata. This suggestion is corroborated by the fact that there is a chapter on Vyasa system in "Sarvasiddhânta Sangraha" of Sankarâchârya. This book, besides the chapters on Sankhya, Yôga, and Vedanta, has a separate chapter on Vyasa Matha which distinctly indicates that about the time of the author of Sarvasiddhanta Sangraha this Vyasa Matha or Parasariya Matha was considered an independent school and

continued to be so even after the appearance of the Vedanta school as an independent system. In his able introduction to this work Professor Rangacharya maintains a similar opinion. Speaking about Vyasa Matha as distinguished from Vedanta Matha he says "that the former of these two Mathas is said to be based upon the religious and philosophical teachings contained in the Mahâbhârata, while the latter is declared to rest upon Baghavat Pâda Govinda's explanation of the Vêdânta Sûtra held to have been composed by Vyâsa." If we assume that in Neelakesi Parâsara is a wrong reading for Parasariya and the system here refers to the Sânkhya school of the Mahâbhârata we should offer an explanation why there is no mention of the older and the more famous Kapila school. absence of the later Vêdânta School in the work may be easily explained by the fact that about the time of the composition of the Neelakesi probably the Védantic school had not come into existence as an independent school of thought and religion. Such an explanation is impossible in the case of Sankhva school of Kapila and represented by his successors. As a matter of fact, the Kapila school of Sankhya is admitted to be the oldest of the six so-called orthodox Darsanas. His system is referred to even in the Upanishadic literature. In the description of the Sankhva school in Mahâbhârata, Kapila is prominently mentioned. referred to with the honorafic title Maha Rishi. would be right to presume that such an important school of thought was not known to the author of Neelakesi. The fact that he distinctly refers to the Sankhya school in this particular form (Saeswara Sankhya) for the purpose

of criticising, naturally implies a thorough knowledge of the other system also. In fact, some of the philosophical ideas belonging to the Kapila school, which form the philosophical basis of the particular Theistic Monism which is criticised here are not spared from criticism; and yet the author of Neelakesi does not directly mention the Kapila school as a system to be rejected. we assume that the system was known to him and that he was not disposed to condemn it, then there is only one explanation for such a course of conduct in the author. About the time of the composition of Neelakesi in South India, there must have been present in the Tamil Nâdu not only the Jainas and Bauddhas but also Sankhyas belonging to the Kapila school. Probably the Sankhyas and Jainas must have had a good deal of common ground between them. Both the schools are definitely opposed to animal sacrifice enjoined in the Vedic Literature. Both are uncompromisingly pluralistic in metaphysics and both the schools are vehemently opposed to the doctrine of the creation of the world by an Iswara. These three points of identity must have made them work in co-operation in fighting their common enemy; hence the author of Neelakesi did not think it worth his while to criticise such a friendly system as the Kapila school of Sankhya in his work. This is the only explanation that can be thought of as to the absence of criticism against Kapila.

This suggestion is further corroborated by the fact that there is an atmosphere of Ahimsa prevalent in the Tamil classics Kural and Silappadikâram. There are two Mâtaras one in Tamil Literature and another in Sanskrit. The former is a prominent

figure in "Silappadikaram" and the latter is the commentator of Iswara Krsna's "Sankhya Kârikas." Probably they were different persons living in different ages. But it is clear that both were believers in the doctrine of "Ahimsa." This can be inferred from their views expressed in the respective works. Mâtara in Silappadikaram meets the Chera King on two or three occasions while in the course of his ramblings over the country and communicates to the King the important information about the fate of the Hero and Heroine of Silappadikaram, Kovalan and Kannaki. But the point that is relevant to us in this connection is that this Mâtara praises the Chera King for introducing important religious reformation. He praises the King for getting rid of "Maravelvi" and introducing "Aravelvi" which can only be interpreted as getting rid of cruel Yaga involving animal sacrifice and introducing the right Yaga based upon Ahimsa Dharma. No one would deny the fact that the whole work Silappadikâram was written from the point of extolling Ahimsa. Hence this is the only interpretation that we can have of Mâtara's praise of the Chera King. In another place he praises the Chera King for introducing "Poopali" in temple worship. This term is interpreted by the commentator as worship by offering flowers at the feet of the God in the temple. All these references clearly point to the fact that this Mâtara (who was a follower of Sânkhya probably) was about that time a great champion of the doctrine of Ahimsa and worked in co-operation with the Jaina teachers in the South with the object of purifying religion from animal sacrifice and also purifying temple

worship from any contamination of blood stain. That the Jainas and Sankhyas did work in co-operation with this object is not merely a figment of imagination is further borne out by the fact mentioned in another Tamil classic known as Perungadai—a Tamil rendering of Gunadya's Brihat Katha. In this work throughout the career of Vasavadatta. Udayana's Queen, she had been accompanied by a family attendant who is referred to as Sânkhya Thai, Sânkhya Mother, probably implying a female ascetic belonging to the Order of the Sankhya. This Perungadai is a Jaina classic in Tamil, the Jaina author of that work was a Prince of the Ruling Family of Kongu Dêsa. He considers Udayana as a follower of the Jaina faith and certainly would not give Vasavadatta as her friend and adviser a female ascetic belonging to the Sankhya Order if the latter were considered by him as a rival school to his own. mutual sympathy and co-operation between the two schools will be cleanly appreciated when you notice the views expressed by Mâtara the commentator on Sânkhya Kârika. Commenting on the second stanza he passses the following remark, about Vedic sacrifice (Mâtara Vritti of Sânkhya Kârika printed in Chowkamba Sanskrit Series Pages 7 & 8).

"Śrautôgnihôtrâdikaḥ svargasádhanatayá tápatrayapratīkâra hêturuktah sópi dṛshṭavat anaikântikah pṛatîkârah. Tathâ hi 'Madhyama pindam putrakâma patnî pṛâśnîyât,' 'Ādhatta pitarô garbham' iti Mantrêna. Tadêvam veduvachasâ bahûn pindân paraśśutânaśnáti yāvadêkôpi putrô na jâyatê. Tathâ 'Paśyêmaśaradaśśatam Jîvema śaradaśśatam' iti śrutâvasti. Param garbhasthô jâtamatrô bâlô yuvâpi kumârô mriyate. Kim chânyatsa śrautô hetuḥ Aviśuddhaḥ

paśuhimsâtmakatvât. Kshayayuktah punah pâtât. Atiśaya Yuktah tatrâpi svâmibhṛtyubhâvaśravanât. Uktam cha......

Shat satâni niyujyantê pasûnâm madhyamêhani, Asvamêdhasya vachanâdûnâni pasubhistrbhih.

Paśuvadhô gnishtômê mânushavadhah gôsavavyavasthâ sautrâmanyâm surâpânam randayâ saha svêchhâlâpascha rtvijâm. Kalpasûtre anyadapi akrtyam bhûri kartavyatayôpadisyatê.

"Rituals like Agnihôtra are prescribed in the Sruti as means leading to heaven and as effective remedies of the three types of pain. Even this remedy, prescribed by the Sruti, happens to be in the same boat as the remedies accessible to sense-perception. The remedy is neither sure, nor certain. For instance, it is said, "that in a certain ritual if a wife swallows the central ball of sacrificial ablation she will get a son." Putting faith in this text, "hundreds of balls of rice have been swallowed, and yet not even a single issue has been born." Once again, in the Sruti, there is the benediction, "let us enjoy a hundred winters, let us live for a hundred winters and so on." But even the phenomenon is quite familiar, that a baby dies immediately after its birth, young men and those in the prime of life die.

Further the remedy proclaimed in the Sruti, as the cause of destroying the three types of pain is impurity-ridden, because the remedy involves the killing of animals.

Further the remedy does not confer any permanent immunity. Even supposing the performance of sacrifice leads one to Heaven, the Agent again falls from Heaven when the stock of his sacrificial virtue is exhausted.

In addition, even in the matter of heavenly enjoyment, increase and decrease, inequality in status as between master and servant, and similar differences are heard. It is said in the sacrifice of Aswamedha 597 animals are killed on the central day. Thus the killing of animals in the Agnishtôma sacrifice, and killing of men in Gôsava sacrifice, the drinking of wine in the Soutrâmani ritual, and lewd unbridled talk of the sacrificial functionaries with prostitutes, these and other equally reprehensible acts are laid down in the Kalpa Sûtras."

Kincha

Yathâ pankêna pankâmbhah surayâ vâ surâkrtam bhûtahatyâm tathaivêmâm na yajnairmarshtumarhati. Na hi hastâvasrgdigdhau rudhirênaiva śudhyatah.

'Tadyathâ smin lôkê manushyah pasûnasnânti tathabhibhunjata êvamamushmin lôkê pasavômanushyánasnantı' iti srutisatasravanât.

Anyaccha-

Vṛkshán chhitvá paśûn hatvá kṛtva rudhirakardamam yajnaischéd gamyaté svargó narakah kéna gamyate.

Ityaviśuddhiyuktah sarvathâ srautô duhkhatrayapratîkârahêtuh.

Atha 'Apâmasômamamṛtâ abhûma' iti prâguktam Atrêdam pratyuttaram. "Again there are the following texts. 'It is as useless to wipe out this sin of animal slaughter by (the performance) of sacrifices as it is to wash away dirt with dirty water or to cure drunkenness with more drink; for blood-stained hands cannot indeed be purified with blood." A Sruti text also declares 'Just as in this world men eat animals, so also in the other world do the animals feed upon men who consumed animal food." There is also another text which says "If heaven is obtained by cutting plants and killing animals and making (the Earth) a cess-pool of blood, what is that (atrocity, pray tell us) which takes one to hell.' Hence the Vedic remedies for the annihilation of the three-fold sorrow are unclean in every way.

As to the text of the Sruti 'We have drunk Sôma and we have become immortal' we give the following reply."

Here Mâtara ridicules the idea that persons who perform Yâga for obtaining sons very often do not get what they want; and even when they are lucky enough to obtain a child it may die very early in spite of their offering sacrifice according to the Vedic rituals. The only obvious result is the cruelty inflicted on the animals in the name of religion. He spiritedly asks if persons who inflict cruelty on animals in the name of Yâga attain Swarga who else will go to Naraka, Hell? Even an over-zealous Jaina writer cannot express his antipathy to animal sacrifice in any stronger words than Mâtara's. Similarly his condemnation of the Creation Theory is strong and unmistakable. Pages 75 and 76 beginning with 'Isvarakaranamiti and Acharya bruhata and ending with 'Kalonama na kasya

padârthosti, Vyaktam, Avyaktam, Purusha etc., Treyeva Patharthaha.'

İśvarakâraṇamiti kêchidâchâryâ bruvatê.

#### Uktancha--

Ajnô janturaniśô yamâtmanassuhadukkayôh Iśvaraprêrito gacchetsvargam narakamêva va. Vêdavadhinah punarittham kâraṇamâhuh. 'Purusha êvêdam sarvam' ityatah purushah kâraṇamâhuh.

Aparê svabhavamahuh. Svabhavah karaṇamiti.
Tatha hi......

Yêna suklîkrtâ hamsah sukâscha haritîkrtâh.

Mayûrâschitritâ yêna sano vrttim vidhâsyati.

Atra Sânkhyâ vadanti. Îsvarah kâranam na bhavati. Kasmât nirguṇatvât. Îmâssagunáh prajâh. Satvarajastamâmsi trayô gunah, techa prajâsu santi. Tâmscha gunân drshtvá sâdhayâmah. Prakrterimah samutpannah prajah. Yadîsvarah kâraṇam syâttatô nirgunâdîsvarânnirgunâ êvu prajâh syuh. Nachaivam. Tasmâdîsvarah kâranam na bhavati. Ēvam purushôpi drashtavyah. Svabhâvô nâma na kâschitpadârthôsti. Yatah prajânâmutpattisangatih syât. Tusmâdyô brûte svabhâvah kâraṇamiti tanmithyà. Kechit kâlam kâraṇatayâ varṇayanti.

Kâlah srjati bhûtâni Kâlah samharati prajâh. Kâlah suptêshu jâgarti tasmât Kâlastu kâraṇam. Tadapi Sânkhyo nirâkurutê. Kâlô nama na kaschitpadârthôsti. Vyaktam Avyaktam Purusha iti traya êva padârthâh. Tatra Kâlôntharbhûtah. Evam pradhánam hitvâ nâstyanyat kâranam."

"Some teachers say that Isvara is the cause of the world. It is said this Finite Self, ignorant and powerless to determine and control his own pleasures and pain, goes either to Heaven or Hell impelled by God.

Those who rely on the Vêdas (Vêdavâdis) describe the cause differently. In view of the texts 'as everything is Purusha they say the Self itself is the cause.'

Others maintain that Svabhava, or nature, is the cause. For instance, that Agency which has made swans white, the parrots green, and the peacocks multicoloured, that Agency will also give us bread. connection, the Sankhyas argue thus :- "Isvara cannot be the cause. Why, because, he is devoid of qualities, or free from the taint of the three gunas. But the human beings are all, in greater or lesser degree, affected by the three gunas. The three gunas are (1) Satva. (2) Rajas, and (3) Thamas. These three permeate the entire creation including man. By observing the gunas we reach the following conclusion, namely, that these human beings should have originated from the Prakriti which is made up of the three quass. If Isvara free from the influence of the three gunas is considered to be the cause, how is it that from a source free from the influence of the three gunas, human beings spring up exhibiting the influence of the said qunas? If Isvara had been the cause, human beings also should be free from the influence of the gunas. It is not so. Therefore

Isvara is not the cause. This argument Mutatis Mutandis will apply to Purusha as well.

Further, there is no distinct entity or category called nature or Svabhava. In the absence of that category it appears illogical to explain the origin of human beings as due to the operation of Svabhava. Hence it is erroneous to maintain that nature is the cause of humanity.

Yet others believe that Time is the cause of the world and human beings. For instance, "Time creates beings, Time destroys them, Time is awake, when others are sleep. Therefore Time is the cause. This policy also is repudiated by the Sânkhya, because as in the case of Svabhâva a distinct entity or substance like Kâla or Time is not accessible. There are only three entities known to Sânkhyas (1) the Vyakta, Manifest Universe (2) Avyakta, that is, Prakriti and (3) Purusha the sentient subject. Kâla or Time is to be subsumed in the previous lists. It is thus clear that there is no other cause than Prakriti or Pradhâna."

\* \*

From this passage quoted from Mataravritti it is clear that he rejects the dottrine of creation by Isvara, that He is responsible for all activities here. He rejects the other Vedântic theory that everything is of the nature of the Purusha, that Purusha is the cause of the world. He also rejects the third view that the cause of the world is Nature or Svabhâva. After rejecting all aspects of the creation theory he states the Sânkhya view of evolution as the only possible explanation. These three doctrines are also the fundamental doctrines of Jaina Darsana—Opposition to Vedic sacrifices as involving

Himsa, emphasising the plurality of Ātma, Purushanānatva, plurality of souls and criticising the doctrine of
creation as illogical and untenable. Hence on account
of this fundamental identity in doctrines, these two
schools were probably actuated by the same ideals and
methods and were working in co-operation for some
centuries during their existence in the South. This is
the only possible explanation why the author of Neelakesi chose for his criticism under the heading, "Sânkhya
Vâda" only that school of Sânkhya Monism found in
the Mahâbhârata.

\* \* \*

#### CHAPTER VIII.

# Vaiseshika Vada.

Neelakesi next goes to the Asrama of the Vaiseshika teacher named Lokajit, who is as great as Kanada himself the founder of Vaiseshika Darsana. He recognises at once in Neelakesi a desire and willingness to engage in debate. Therefore the teacher begins to explain the fundamental doctrines of his system in order to give her an opportunity to examine the same. "My system consists of six Padarthas, or categories-Drayya, Guna. Karma, Sâmânya, Visêsha and Samavâya, (Substance. Quality, Action, Genus, Species and Coherence respectively). Dravyås are the five Bhûtas, Dik, Manas, Kâla and Jiva, the five elements, spacial direction, mind, time and life respectively. Thus the Dravyas are nine in number. Gunas are the qualities of Dravya and karmas are the activity of the same. Samanya or the universal is of two kinds, Mahâ Sâmânya and Avântara Sâmânya. These two are otherwise called Para Sâmânya, and Apara Sâmânya. The first Mahâ Sâmânya refers to existence in general, Satva or Vastutva. The second Sâmânya refers to the universal element in Dravya. Guna etc. Hence the first is called the higher universal This universal element the second the lower universal. Sâmânya is an eternal and all-pervading category which is responsible for the presence of similarity in things. Just as Sâmânya produces similarity in things, its opposite category Visesha or particularity, produces variety or differentiations among things. The category

of Samavaya is said to be responsible for bringing about the conjunction of things with their qualities or action. Gunas and karmas are taken to be entirely distinct from substance or Dravya. The inherence of qualities or karma in a particular substance is brought about by this category of Samavâya which is an active principle of association that unites particular gunas with their appropriate Dravyas. In the first three Padarthas there is the element of existence present in common; whereas this existential aspect is absent in the other categories Sâmânya, Visêsha and Samavâya. If an existential element is postulated in these three categories such as Sâmânya etc., then there must be another existential universe postulated in this, and another in the second and so on which will lead to a meaningless regress. Drayva, Guna, and Karma are entirely distinct from one another, and their association is the result of action of Samayava. This is the position of the Vaiseshika system.

Since Neelakesi was rather indifferent to this exposition, the teacher asks her why she has been so indifferent. "If it is due to the unsatisfactoriness of the doctrine, you are quite at liberty to state your criticism" said the teacher.

Accepting this invitation, Neelakesi begins to state her objections to the Vaiseshika system. The four Dravyas, beginning with earth, are physical entities. Hence they may all be put under one class instead of four. Further they are transmutable, one to another which would imply that they are ultimately one in nature. But if you justify the four-fold classification on the principle that they are so accepted by common

sense, then on the same principle you can sub-divide each into so many classes as common sense recognises different kinds of earth, water, fire and air.

You say, sound is the quality of Akasa or space. But sound is produced by the concussion of physical molecules with one another. If this physical phenomenon of sound is reduced to the quality of space, then you may as well refer other physical phenomeona as properties of space. If it is said that sound has nothing to do with physical molecules, and hence it is not a physical phenomenon, how can you account for the production of sound when a bell metal is struck? How can you explain the fact that sound is perceived by the senses if it is intrinsically non-physical? Hence it is not accurate to describe sound as a quality of space. For, there is a fundamental difference in nature between sound and Akasa. Akasa or space is non-physical. indestructible, all-pervading, whereas sound is just the opposite, being a physical phenomenon, temporary and ephemeral in duration, occurring in a particular locality in space. The quality and substance must be so related that one cannot exist without the other. Where one is. the other also must be, where one is not, the other also cannot be. If such is the relation between quality and substance in general, Akasa or space must share the nature of sound and it must be a temporary phenomenon confined to a particular locality just like its quality sound. When sound dies out, space must also share the fate of its quality and it must also die out of existence. If you rely on the doctrine of Spota and maintain that Sabda is non-destructible and permanent, even then your view is untenable. For, even in the

case of an articulate sound, the general characteristics of sound are present. Though there is a sort of uniform relation between words and their meaning. still the articulate sound produced by human being while speaking, is pronounced by a person at a definite place, at a definite time, as determined by the context. Since here also sound is produced at a particular place and time like all other sounds, this also is confined to a particular locality, has a finite duration and dies out at the end.

Your category of Dik, or direction, is given an independent status of a Dravya in your system. But you must realise that Dik, or direction, is merely a relation of space determined by the position and movement of other objects like the Sun. Since it is merely a spacial relation determined by sun-rise, or sun-set, Dik is said to be four, or eight, or ten or even many. according to the point of view of the speaker. is no justification therefore to speak of Dik as an independent Dravya side by side with Akasa. That Dik, or direction, is merely a spacial relation determined by a particular object in a particular position, is obvious from the following illustration. Suppose a person is standing in a place, and that he is surrounded by a number of men forming a circle around him. If he asks the men around him, "In what direction am I standing with reference to you" the answer in each case will mention a different direction. One will say "You are standing to my left." The other will say "You are standing to my right." One will say "You are to the East," and so on. All the answers if taken together will practically enumerate all the possible

directions of the compass. Can it be maintained that the person in the centre is really present in all these directions that he is really spread over the whole of space? Such an interpretation would be absurd and yet all the answers are correct. Hence, direction, is merely a relation with reference to another object in space, and not an independent Dravya or substance. This illustration further elucidates the many-sided nature of Dravya, Anêkânta aspects of Dravyâs. Dravya may be said to have different predicates according to different aspects or relations. You will do well to realise this ultimate truth.

Manas or consciousness is really an activity exhibited by Ātma when it is embodied. Hence Manas cannot be given an independent status of a Dravya. If Manas is given an independent status of Dravya, then the five kinds of sensations similarly produced may also be given the same privilege; and then the Dravyas will be not merely nine but fourteen.

Again you mention that Kala or Time is an independent Dravya. But you must realise that it is also a relation brought about by the movement or modification of physical bodies in space. Time duration, and time intervals, will have no meaning apart from objects moving in space.

If Guna and Karma, quality and action, are entirely distinct from Dravya, then life must be considered to be devoid of knowledge and intelligent action. Life's qualities and Karmas are united to life by the action of Samavâya. Hence life by itself before its union with qualities must be inanimate and un-intelligent entity. What is gained by calling it life? How could such an

inanimate entity be taken as the foundation of our own personality? If qualities are quite distinct from corresponding Dravyas, and if the substance acquires the qualities as a result of conjunction brought about by a third factor, Samavâya, then what guarantee is there that a particular Dravva will have its own appropriate qualities united to it by Samavâya? It may be quite possible that a substance is joined to qualities incompatible with its own nature; and as a result of coming together of qualities and substance contradictory in nature both may get nullified. It may lead to complete Nihilism. You say Guna and Guni are absolutely distinct from each other, and their union is brought about by Samavava. But Samavava is said to have no existential import. Hence it must merely be a fiction. Though a fiction, it is credited with an important function of bringing about union of quality and substance. How can a fictitious entity perform such an important function? Further this fictitious entity Samavâya must be credited with a selective intelligence to bring about the union of appropriate qualities with their corresponding substance. If qualities and substances are really distinct, there is no ground even for speaking of certain qualities as properties of certain substances, and certain substances, having their own appropriate qualities. Independent and floating qualities may be associated with any available substance. Similarly in the case of knowledge and speech, which are considered to be quality and action of life. If Guna and Karma are different in themselves from Jiva and if their union with Jiva is brought about by Samavaya, the Jiva in itself before the union must be considered to be an

inanimate entity. And similarly Gnana and Karma will cease to be (Inana and Karma before the union. If Samavâya is responsible for the union of guna and guni which remain different and distinct, then the quality of fire, heat, may be tacked on to the substance water, and the quality of coldness of the latter may have the chance of being united with fire. If you defend your position by saying that the qualities are found in association with their respective substances from time immemorial, then you have to admit the same with reference to life and its relation to Gnâna and Karma. Knowledge and activity may be present in Jîva from time immemorial and need not be considered to be the result of a union brought about by Samavâya. If Guna and Guni are considered to be so identical and existent together from time immemorial then that is just the ultimate truth. Then the wisest thing for you is to accept this Paramartha and give up your own pet theory that Guna and Guni are separate and independent.

If they are identical then you say there is this difficulty. When the Guna disappears the Guni also must be gone, both being identical. Hence the two must be considered to be different. Otherwise it cannot be explained how chameleon should continue to live when one of its colour quality changes into another. Similarly it is impossible to explain how a person could live when his quality of youth disappears and old age takes its place. Similarly in the case of a serpent lying in coils. When the coil disappears and when the serpent runs straight you have the appearance of one quality, and the destruction of the former quality, while the serpent remains the same. You say all these cases naturally suggest that qualities are different from substances and so you postulate the reality of the hidden sub-stratum a Dravya which is a hidden permanency. If, in order to escape from this difficulty; you postulate Dravya quite independent of the changing qualities then you cannot speak of the substance itself undergoing change. you cannot say in the case of a man why he was young some years ago, and now that he has grown old. A Dravva without qualities must be a mere myth. Such quality-less fiction cannot produce knowledge in us, and cannot be perceived by us as an object of experience. If Gunas and Karmas are really distinct and self-subsisting they may be put on a par with Dravya itself. There is no necessity to consider them as qualities and karmas since they are entitled to be called Dravyas as they are credited with a self-subsistent independent nature of their own.

You must perceive the true nature of Guna and Guni, quality and substance. Quality and substance, from one point of view may be considered distinct. Otherwise you cannot call the one quality, and the other substance. Guna and Guni, if absolutely identical, may be called by the same name and need not be considered as two; and yet Guna and Guni in another way must be considered identical; otherwise there will be no uniformity of relation between a thing and its quality. Now a thing may be in association with one quality and now with another. But such is not the nature of reality. There is a uniform relationship between a thing and its quality. Hence Guna and Guni, quality and substance, must be considered to be indentical. That is, the nature

of reality is an identity in difference. It is because of this identity in difference, you have to admit that Guna and Guni are indentical in one sense, though different from another point of view. It is because of such a uniformity of relationship between Guna and Guni. that it is possible for us to differentiate one substance from another, one person from another. A person is described as being intelligent, another as able, and a third as good, according as their different natures are exhibited in different qualities. Quality is just an expression of the nature of the thing itself. Similarly gold is different from clay because each has its own essential qualities. The qualities of gold cannot be shifted to clay, nor the qualities of the latter to the former. It is this inseparable identity, that is the differentiating mark among things. Again, it is because of this uniformity of relationship, that things and qualities have an intrinsic value of their own. A person is commended because of his good quality, another is condemned because of his bad quality. If quality does not express the nature of the personality, there will be no justification either for praising or blaming an individual on the strength of his quality. Similarly, the quality of whiteness which is present in silver, as well as in a crane, may by itself have no value. But since whiteness of silver is the expression of the nature of that object, it is considered to be more valuable than the white colour of the bird.

Similarly, in the case of action also. Good conduct or bad conduct, as a basis of moral value of personality. must be considered to be the action of the individual. If the individual person is considered to be quite distinct from his particular conduct or action, then there is no iustification for passing moral judgment on the individual on the basis of an activity which is entirely alien to his nature, but associated with him by an accident due to the activity of a third factor. Every action will be valueless and it can have no meaning. Samsara and Môksha and Môksha Mârga will all be meaningless shibboleth, if activity is considered to be quite distinct from personality. If a dancing girl and her dance, a horse and his gallop, be not one and the same, there is no reason why there should be praise and reward in their case. If action is entirely distinct from the thing acting, cessation of activity must leave the Jiva inert. Acting and dancing must completely disappear when the person leaves the stage. If action so dies out how can the individual reproduce the same when he enters the stage next time. It is necessary to maintain therefore that the disposition to act is somehow preserved and retained by the individual and this disposition enables him to reproduce it in future whenever necessary. Otherwise there is no ground for memory at all. There is no guarantee that a learned man will be able to remember and reproduce what he once learnt. Hence it cannot be consistently maintained that action is an alien thing conjoined to the individual by the force of a third something.

According to your position Guna and Karma are independent entities unconnected with Dravya, but united to the latter by the action of Samavâya; before such a union is brought about by Samavâya what is the nature of Guna and Karma? Are they existing reals or non-existent fictions? If they are non-existent

like sky-flower, then Samavâya cannot bring about the union of Dravya with the non-existing qualities and functions. If, on the other hand, Guna and Karma are considered as existing prior to their union with Dravya, in what form do they exist? If they exist as qualities and Karma, they must exist in association with some other Dravya. For example, the qualities of Jiva, such as intelligence, before their union with Jiva, must have been present as qualities of something else. If they were present as qualities in something else, then their presence in that substance must be due to the unifying action of Samavâya, or due to their own nature. If their connection with some other Dravya before they are brought together with Jiva, is due to the action of Samavaya, then Samavaya could unite the qualities of intelligence etc., with Jiva itself in the very first instance. Again it is open to Samavâya to unite Jiva with Achetana qualities appropriately belonging to inanimate objects. If the qualities of intelligence etc., are considered to be attached to some other thing before their unification with Jiva by Samavaya, then Samavâya must be credited with two functions separating a quality from one Dravya and uniting the separated quality with another Dravya. According to your description of Samavaya it only performs the latter function of unification. To forcibly wrench the quality from a thing is beyond its scope. If you maintain that this function also is within its capacity then it is theoretically possible that some day Samavâya can similarly take away the qualities of intelligence and action from life and offer them to something else. If you maintain that such a thing is impossible because

the qualities of intelligence etc., are in the Jîva because they inhere in the appropriate Dravya then you need not talk about the union of qualities with the thing being effected by Samavâya. Straightaway it may be maintained that qualities are inherent in their own Dravya and they do not require the aid of a third something to bring about this relation between qualities and things.

The category of Sâmânya or the Universal, is supposed by you, to be the factor that produces similarity among things. Various things belonging to a class are said to be similar to one another because of the presence of the class Universal or Sâmânya in all of them. If Sâmânya were not present in things then there will be no similarity. This contention is not corroborated by evidence. There is no such Padartha called Samanya present in things. Things belonging to the same class, no doubt, exhibit a similarity among them. But this similarity in things is not due to the presence of Sâmânya in them. It is due to the positive common nature of things and hence must be considered as the result of common characteristics or qualities. In order to explain this similarity which is merely the quality of things it is not necessary to postulate the presence in them of a separate category called Sâmânya; if such a category as Sâmânya, an independent entity by itself were responsible for class-similarity among things, then all kinds of similarity must be traced to its presence. The common characteristics existing in all things must also be traced to the presence of this Had it not been for this Sâmânya the common characteristics existing in the nature of all reals will turn out to be mere fictitious. What gives these fictions existential aspect is Sāmānya. Sāmānya or the Universal, is thus given an extraordinary function of elevating even non-existing qualities to the class of the existing reals by its own presence there, by its mere association with those fictions. All fictions and chimera may be so converted into reals by the mere presence of Sāmānya.

But it must be realised that similarity among things is not due to any such important metaphysical magic performed by the so-called category of Sâmânya. Similarity among things is due to positive common characteristics present in their very nature. If Sâmânya is a distinct category in itself, and if by its mere contact with all Dravyas is able to bring about similarity among them, then this function can very well be performed even by Akâsa. Space, because it is in contact with several things, and because it is an independent category like Sâmânya, can also play a similar part. Similarity among things, may then be traced to the presence in them of space. If space cannot produce similarity, nor can Sâmânya.

But if it is different and distinct from Dravyas, and if it is able to produce likeness in things by its very presence in them, then it must undergo all the changes characteristic of Dravya. If clay becomes a pot, there is change in the Drvaya. Similarly there must be a change in the Sâmânya. Hence clay-hood must also change into pot-hood. If the pot is broken to shells, similarly, the Sâmânya present in the pot, must be broken to bits and the pot-hood must be changed into many kinds of shell-hood. If one Dravya is destroyed,

the Sâmânya present in it must also be destroyed. If another thing appears, then the corresponding Samanya must also come into existence. But you don't admit of such changes in the nature of Sâmânya. Since this independent category Sâmânya is never perceived apart from the Dravya it is merely a philosophical fiction which is given the status of an independent category like Dravya. If Sâmânya is taken to be identical with similarity in things, and not as different entity by itself, then it is merely a quality of Dravya, resting upon the common characteristics present in the nature of Dravya. Sâmânya, in this sense, is quite acceptable and intelligible. It means merely the common quality in things, and as such it cannot exist independently of, and apart from things. Being identical with the common characteristics of Dravya it would be an aspect of the nature of the Drayvas themselves. Sâmânva, then, as a universal element present in things of the same class. would express the essential nature of such things. It will disappear when the Drayvas disappear and re-appear when they come into existence again. In short, Sâmânya or the universal element in things, would behave just like other qualities of things. Hence we conclude that it need not be taken as an independent category, a padartha existing side by side with Gunas or qualities.

But you object to this conclusion. You maintain that Sâmânya cannot be identified with Gunas because there is a fundamental difference in their nature. We speak of degrees of excellence, in the case of qualities. But there is no such gradations, or degrees of excellence, in the case of Sâmânya. For example, in the case of sense quality of sweetness, we recognise different grades

of sweetness. One thing is sweeter than the other, and among the number of sweet things, you may pick up one as the sweetest. But in the case of the class Universal, you cannot speak of degrees. Identity in things is a unitary fact, incapable of admitting grades or degrees.

But your assertion, in this case, is unfounded. Just as there are degrees of excellence in qualities, so also there may be degrees of excellence in the class Universals or Sâmânya. For example, take the case of the class, called horse. There are different kinds of horses: and the classification may be based upon degrees of excellence. If degrees of excellence is the basis of difference between the qualities and of Sâmânya, then the differentiation cannot stand because even class universals admit of such degrees. Since this reason is present in both Sâmânya and Gunas they must belong to the same class and both must be considered Even among the categories qualities. which considered to be Gunas, or qualities, sometimes there is a difference of degrees in their inherence. example, the quality of whiteness, cannot be separated from the white things whereas the quality of fragrance must certainly go out of its own thing in order to be perceived. Thus, there seems to be an important difference between the quality of whiteness and the quality of fragrance. According to your own logic then, smell cannot be included in the class of qualities; and it must be given an independent status as a separate padartha and then there would be seven Padarthas in your system instead of six.

Next, Visêsha. This category Visêsha is also

considered by you as an independent Padartha. function is to differentiate Dravvas from one another. The former category Sâmânya by its presence produces similarity in things. This category Visêsha by presence in things, makes them different from another. Now, take the case of Jîva Dravya. This has a characteristic manifestation of intelligence. category Visèsha which is supposed to differentiate one thing from another the same as the manifestation of intelligence, or is it different? If Visèsha is quite different from such a manifestation of things, then what is its exact function? Is the Visesha responsible or not for the manifestation of intelligence by Jîva? If Visêsha is not responsible then you have to postulate some other thing as the cause for the manifestation. Then the category of Visèsha becomes quite useless. But if it is the cause of manifestation, then by manifestation of things we mean qualities like intelligence in Jiva, and qualities like colour etc., in the physical objects. These qualities associated respectively with animate and inanimate things must be considered real, since they are the qualities of the real and existent things. But Visêsha according to your own description has no such existential aspect. They are devoid of Satta or existential reality. How can a non-existent padartha be able to produce manifestations in things, manifestations which are existential effects?

As a matter of fact, Visèsha which is considered by you to be an independent category responsible for the diversity among things is nothing but the qualities of things themselves. Just as class similarity, results from Sådharma qualities positive common characteristics in things, so also the diversity among things results from Vaidharma qualities. Similarity depends upon essential qualities, diversity depends upon the accidental qualities of things—qualities present in individuals and not forming part of their common nature. But both Sâmânya and Visêsha in spite of this difference are qualities of things. Hence they need not be considered as separate Padârthas.

Lastly the Padartha of Samavaya. You say that Guna and Karma cannot be united to Dravya except by the unifying Padartha called Samavaya. It is this category of Samavâya, that is capable of conjoining qualities and karmas with things. But you must notice that this Samavâya in itself possesses different qualities. It has the characteristic nature of joining qualities with things. While functioning thus, it exhibits specific characteristics of its own; for it is able to unite the qualities of intelligence with Jiva and not with matter to unite the quality of heat with fire and not with water, to unite the coldness with water and not with fire. such characteristics of selective association must be the manifestation of this category Samavâya itself. Thus you have Samavâya as an entity with its own specific characteristics, mentioned above. How are these characteristics united to Samavaya itself? You cannot postulate another Samavâya to perform this function, for that will result in infinite regress. Again, you have to recognise that the qualities themselves are characterised by further qualities and so also karmas. Intelligence is taken to be the quality of Atma. But this intelligence itself may be right or wrong, keen or dull. and therefore these predicates are the qualities of

intelligence which is itself the quality of Jiva. Similarly colour is a quality of the physical objects. But it may be in so many ways qualified by its own attributes. So also the other qualities of taste and smell. Thus we have qualities of qualities. Similarly we have qualities of action. You may characterise a man's conduct either as good or bad, cruel or merciful. Not only in moral valuation action has qualities; even in ordinary activities such as gait, in walking, it may be considered beautiful or ugly. How are these subsidiary qualities attached to the original qualities or action? Is the union in these cases also brought about by Samavâya? If the aid of Samavâya is invoked in all these cases, then Samavâya itself must seek the aid of another Samavâya to get united to its own qualities and functions. If you maintain that in the case of Samavâya, it is not necessary to postulate another Samavâya, because Samavâya by itself is capable of uniting its own qualities and functions to itself, the same may be the case with other Dravyas also. Each Dravya, on its own account, may get united to its own qualities. What is possible to one category must be equally possible to another category. If the union of Samavâya with its qualities does not need the aid of a third party the union of Dravya with its qualities may also be effected by themselves without the aid of a third factor. It is not at all necessary to postulate the category of Samavâya for this purpose.

If the presence of a quality in a thing is the result of the action of Samavâya, then the whiteness in the stork, and pungency in ginger, must be the effect of unifying action of Samavâya. Then it is theoretically possible that Samavâya could join the quality of

blackness to the stork, and sourness to ginger. Such a contingency is not altogether impossible. Hence you may have a black stork, and a sour ginger as a result of the unifying potency of Samavaya. If you reject this suggestion as impossible on the ground that the conjunction of qualities with Dravya must be based upon the appropriateness of the quality, what do you mean by appropriateness of qualities? Is the appropriateness of qualities, united to a particular Dravya, determined by Samavâya or by some other object, or by the nature of the thing itself? If the appropriateness is determined by Samavâya itself, and if it has made the white colour appropriate to the stork, it might as well make the black colour an appropriate quality to the same bird. Logically, there is nothing against such a possibility. But if appropriateness is determined by the nature of the thing itself to which the quality is attached, then it implies that the quality is already related to the nature of the thing in some way and it need not wait for Samavaya to bring about its union with the thing. Again, this unifying function itself which is present in Samavaya from the very beginning. must be the result of another factor uniting the function with Samavâya. If you say that this function is there in Samavâva, based upon the nature of Samavâya itself. and hence it is not due to another unifying factor, then it may be maintained in a similar way, that all qualities and functions are present in the nature of things and they need not require the aid of Samavaya to be so united to their appropriate Drayvas. All this criticism is applicable to Visésha also because the differentiating qualities of things are also rooted in the nature of things.

The difference of one thing from another need not be attributed to separatistic activity of Visèsha; each Dravya has its own intrinsic qualities different from those of the others. It is this intrinsic difference in the nature of things that you credit to the activity of an independent category called Visèsha. Gold is gold, and clay is clay, and one is different from the other, because of the intrinsic difference in their nature. Hence the correct view to maintain is that Guna and Guni are inseparably present together—no qualities apart from the thing, and no thing apart from its qualities. If separated both will disappear. Qualities cannot exist without the sub-stratum, and the sub-stratum without qualities will be a fiction.

The so-called unifying factor Samavâya, is said to be devoid of Sat by you. Hence it is not an existential factor. This and everything else will become unreal. if things are, as described by you.

You hold that Guna and Guni must be really distinct from each other for the following reasons.

(1) Dravya is unity. Gunas are many. If they are to be indentical the unity of the Dravya will go. The things united will get dissipated in the multiplicity of qualities. Conversely, the qualities are many, and Dravya is one; and if the qualities and Dravya are identified, the qualities being merged in the thing, the multiple qualities will also merge in the unity of the thing and all the qualities will become one. Thus, by the identity neither the Dravya will retain its unity, nor the gunas its multiplicity. Secondly. Dravya is permanent entity and the qualities are changing facts. Hence such diverse factors cannot be identified. You

reject identity between things and qualities because of these two reasons.

But the ground for your rejection is not quite adequate. A Dravya which is supposed to be a unity is very often described by such qualities that it is white, large, sweet, etc., in order to differentiate it from other things which may have different qualities. Thus the unitary Dravya is analysable into a number of elements according to the emphasis on the different This analysis of the unity must cercharacteristics. tainly imply multiplicity of its nature and characteristic. If it is able to preserve its unity even with the analysis of its nature, it may be able to preserve its unity in spite of its union with diverse qualities, because qualities are just a manifestation of its nature. Analysis of the unitary Dravya into different elements just means that the unitary Dravya manifests its nature through diverse and multiple qualities. This result need not be considered a calamity to Dravya. Similarly, the multiple qualities, which are diverse when viewed in abstraction are really inseparable from the thing with which they are identical; because of this union with the thing and because they are the various aspects of the manifestation of a single Dravya the diverse qualities so present in the thing exhibit the underlying unity of the substratum. Thus the multiple qualities become one, being the expression and manifestation of the unity of the Dravya. Even in this case, there need be no anxiety about the fate of the qualities. The ultimate unity of the thing must somehow be present in all its qualities and the qualities in spite of their difference must be identified with one another, being the qualities of the

the same thing. Thus the unity of the thing is quite compatible with the diversity and multiplicity of qualities and the diversity of qualities is similarly compatible with their unity. This is the great truth that the nature of the real is a unity in the midst of diversity, since the qualities, diverse in nature, are but the expression of the underlying unity. This is the ultimate truth of metaphysics. Hence, instead of fighting shy of the result, it must be welcomed by all thinkers as the adequate solution as to the nature of reality.

The distinction between Guna and Guni is further elucidated by Neelakesi. The Dravyas, such as Jiva. Ajiva, Man and Deva among the living things, such as earth, water, milk and ghee among the inanimate things, are considered distinct from one another as Dravyas because their intrinsic natures are different. When they are looked at as illustrations of Dravyas, their respective qualities get merged into their different natures and thus get pushed to the background whereas their natures as Dravya become prominent. Again when the qualities of the Drayvas are attended to, the things themselves which manifest through these qualities, get submerged in the qualities themselves and do not obtrude as independent entities besides the qualities. In this case, the quality becomes prominent and the thing is pushed to the shade, thus becoming indirectly interesting as the basis of qualities. Thus it is merely from the point of interest that emphasis is laid on Dravya aspect now. and on Guna aspect at another time, both being the different aspects of the same reality and not different entities brought together by a third unifying factor as is assumed by you. If you object to his position by saying, that when you attend to the Guni, the qualities disappear, and when you attend to the qualities, Guna disappears and therefore both will ultimately disappear. then I can only say that this criticism is based upon misunderstanding. It cannot be maintained that when the Dravya aspect is emphasised the Gunas disappear, and when the Guna aspect is emphasised, Dravyas disappear. What is intended is, not destruction, but removal from the focus of attention due to the change of interest. When you attend to the Dravya aspect, the Gunas constituting the nature of the Dravya, merely get submerged in the emphasised aspect and do not get destroyed. Similarly, when the Guna aspect is emphasised, the Dravya being fully expressed in the qualities, gets merged in the qualities themselves as these are emphasised dominant factors. shifting of interest shifts the centre of gravity, so to speak, now to the Dravva, now to the qualities. Besidethe difference of emphasis, nothing else is mentioned. Thus, according to different aspects of view, reality may be described by different predicates, its unity from the point of view of Dravya, diversity from the point of view of qualities or Guna, while Dravyas and its Gunas are organically united together. The one cannot be separated from the other except by intellectual abstrac-What may be so abstracted by the intellect, cannot be taken to be existentially independent. It is this doctrine of unity in multiplicity, identity in difference, organic union of Dravva with qualities, that is the fundamental doctrine of the Jaina philosophy, whereas your Vaisêshika system postulates abstractions as independent entities. If you restore these abstractions to NEELAKESI

the nature of reality, and if you realise that these are abstractions and as such cannot be taken as separate categories, then you will be able to realise the true nature of reality.

Listening to this presentation of truth, the Vaiseshika teacher admits that his categories are abstract fictions, and becomes convert to Neelakesi's faith. He thanks her for the presentation of the philosophical truth in a clear way. Neelakesi takes leave of this teacher and proceeds further.

### CHAPTER IX.

# Veda Vada.

After travelling several miles Neelakesi reaches the town Kâkanti. There is a college of Vêdic scholars presided over by the learned Brahman teacher named Bûthika. She enters that Vêdic college where she perceives a number of scholars studying the Vêdas, others getting their doubts cleared and explained by the teacher. She questions the teacher Bûthika to explain his system for her benefit. The teacher, at once, realises that Neelakesi is on a mission to examine alien system of thought. In response to her request, he gives the fundamentals of his creed.

The scripture for us is the Vêda, which is time-less and self-subsistent. Based upon our Vêda, we have a number of philosophical systems, Sânkhya describing 25 tattvas, Vaisêshika describing six padârthas, Srishtivâda describing the doctrine of creation, Brahma Vâda describing the nature of Brahma, and other systems such as Vaishnava, Mâhêswara, Pâsupata, Pancharâtra and Parivrâjika. There are a number of sub-sects in these. All of these are based upon the Vêdas. Neelakesi referring to Vêda Vâda, or Mîmâmsaka system, tells the Brahman teacher, that after all, his system is but a Nâstika creed, in as much as it does not recognise the reality of an Omniscient Purusha, Sarvagna. "You

boast of a number of systems born of the Védas, and you still cling to your Mimamsa doctrine which is distinctly Atheistic. If, in your opinion, later systems are more acceptable, give up your own view and accept the later systems."

At the mention of the word 'Nastika,' the Brahman teacher Bûthika gets enraged. He retorts by saying "You don't understand the importance of our Vedas; you don't recognise the significance of A-Pourusheya. that the Vêda is not produced by any person. It is not possible for you to understand the Védas. Hence, you are not qualified to criticise the same. After all, you are a Sûdra. Hence you have no knowledge of the Vêdas." When Bûthika concluded his rebuke. Neelakesi, in her turn, gets offended because of this insult. She begins to defend herself from this unwarranted insult from the Brahman teacher. "Why prate about my incapacity to understand your Vedas? When it is possible for out-caste creatures to understand and expound the Vêdas, certainly it is quite possible for me to examine and criticise the same. Remember the antecedents of the great men who were responsible for building up your Vêdic literature. Remember the antecedents of Vashishta, Agastya, Sakti, Parasara, Vyåsa and Sukha. Vashishta and Agastya were Brahma's sons by Thilottama, a dancing girl of Indra's court. Vashishta's son Sakti was born to a chandala woman. This Sakti's son by Swapâkı was Parâsara, and this Parâsara's son Vyâsa, was born to a fisher woman, and Vyasa's son by Thilottama was Sukha. With these antecedents for your great Purushas, you dare to insult me because of my birth. Evidently you have

forgotten the following verses contained in your own scriptures: -

1. Vyasa, born of a dancing girl, became a great Rishi:

Hence, it is tapus that makes the Brahman, and not his birth.

2. Sakti, born of the chandala woman, became a great Rishi:

Hence, it is tapas that makes the Brahman, and not his birth.

3. Parâsara, born of a Swapâki, became a great Rishi:

Hence, it is tapas that makes a Brahman. and not his birth.

4. Vyåsa, born of Matsyagandi, a fisher woman. became a great Rishi:

Hence, it is tapas that makes a Brahman. and not his birth.

These lines are uttered by your own great men and yet, out of ignorance, you emphasise birth. Scholarship which you obtain by hard work and exercise is easily accessible to anybody by the same means of study and hard work." Then Bûthika challenges Neelakesi to express her critical opinion about the Vêdas if it is possible for her. "Hearing your criticism I shall answer all the points and establish the supreme importance of the Vêdas."

Neelakesi accepts the challenge of the Brahman teacher and enumerates the following defects in the Védas.

(1) Vêda distinctly bears the mark of having been produced by somebody.

- (2) It bears the mark of recent production.
- (3) Veda is incompatible with experience.
- (4) It contains a number of false statements.
- (5) It promotes inordinate desire for worldly things.
- (6) It promotes undesirable conduct.
- (7) It creates confusion of the intellect.
- (8) It contains self-contradictory doctrines.
- (9) It instigates man to cruelty, and ultimately leads him to degradation of life.

After enumerating all these defects she begins to establish these respectively by quoting evidence in favour of her criticism. First, Veda bears the mark of being produced. Just like ordinary literary work. Vêda consists of sentences constituted by words, which in their turn, by letters. Since there is no fundamental difference between the language of the Vedas and the language of the ordinary literary works. both must be considered as having been produced by some intelligent person. If, in spite of this similarity, it is maintained that the Veda is Apourusheya, not produced by anybody, a similar claim may be advanced in favour of the Buddhist Scripture- the Three Pitakas. Then, the Three Pitakas also might be considered Apourusheya. Next Neelakesi quotes the lines from Brihadaranyaka Upanishad relating to the origin of the Védas beginning with words "Mahato Boothasya Niswasitham." These lines clearly indicate that the Vêdas had been produced by Mahatho Bootha. Further, she points out the derivation of the word Taitri meaning Vêda, which means what is taught by Titiri. Here also there is a reference to the person

Titiri. Hence your doctrine of Apourusheya is contradicted by the statements contained in the Vedas.

Bûthika answers this objection by saying that the persons named here, are not to be considered as the authors of the Vêdas. They are merely teachers transmitting their knowledge of the Vêdas to their disciples. Vêdas themselves, being timeless and self-subsistent; whereas your illustration of the Three Pitakas is beside the point, because the Buddhist tradition itself admits the fact that Buddha is responsible for the three Pitakas. But, in the case of the Vêdas, there is no such tradition. No one can say when the Vêda was producedor by whom.

Neelakesi retorts by saying that this inference is fallacious; merely from the fact that you do not know the origin of a thing, when it was produced, or by whom, you cannot infer that its nature is timeless and self-subsistent. There are a number of proverbs occurring in the language of a people. Nobody knows when these proverbs were composed, or who composed them. From this ignorance of time and authorship, you cannot elevate the proverbs to the level of the timeless and self-subsistent Veda. as proverbs and other wist savings are compiled by a later person for the benefit of the scholars, so also were the Vêdic Mantras compiled by Vyasa for the benefit of Vedic students. Your doctrine of Apourusheya is equally applicable to the compilation of the proverbs. and the Vedas must stand or fall with the proverbs. since their nature is identical. Thus Neelakesi establishes that the Veda is produced just like any other modern literary work. The first two items are thus disposed of.

Next, she takes up the third-how the Veda contradicts concrete experience. She enumerates a number of statements and heliefs which are in conflict with our ordinary experience. It contains statements relating to the birth of a person from an ant-hill, from a pot, from the ground, from a fish, from an animal. It believes that a Brahman could be born from the womb of a chandala woman. It narrates the story of Indra and Surya, having intercourse with Aruna, a male who is said to have brought forth as his sons Vâli and Sugriva, the two monkeys. It narrates the story of Indra who lost his generative organ and who cut the penis of a ram and had it tacked on to himself. It describes Atma as eternal and all-pervading and still it speaks of the same as going about from one place to another. It describes the birth of Karna, with kavacha and kundala, through the ear of his mother Kunti. these statements refer to events which are quite impossible and in conflict with ordinary experience.

Next, what are the false statements contained in the Vedas. There you have the description of "a blind man picking up jewels lost; a man without fingers stringing them together into a garland; and a man without neck wearing it as an ornament." Such statements, since they refer to absolutely impossible and absurd conditions, must be considered to be false statements. Further, the Véda, in the Gnâna Kânda, emphasises the fact that everything is of the nature of Brahman, and that multiplicity and diversity in the world are unreal; and yet in the Karma Kanda enjoins the performance of Agnihôtra sacrifice, by those that desire Swarga. These contradictory

teachings must also be considered as a kind of falsehood.

Next Veda creates desire for worldly things. The Purohit accepts gifts of houses and lands, gold and silver, cows and goats, horses and elephants. Even Yagnavalkiya, confesses to Janaka, that he is actuated not merely by the desire to know the Brahman, but also by the desire to obtain numerous Dakshinas. This hankering after gifts, merely results in augmenting the desire for more. Neelakesi in support of this, narrates a story, of a purohit who obtained as gift from a landlord half of his lands which belonged to the share of his dead son. The Brahman purohit who obtained the gift of land settled down as an agriculturist. Since he had only half the portion of his lands, he expressed to his friend that if the other son also died, the landlord would give away the remaining portion to him and thus he could enjoy all the lands as his own. This perverted desire is merely the result of the praise showered upon gifts by the Vedas. Why should religious scripture encourage this kind of desire for worldly goods?

That it promotes wrong conduct is evident from the encouragement of drinking, meat-eating, and sexual intercourse. That it encourages drinking, is evident from the description of Soutramani Yâga which contains the dancing of the purohits intoxicated after drink, that meat-eating is encouraged is quite obvious since the sacrifice always involves destruction of animals and eating the meat so obtained. It encourages even illicit sexual intercourse indirectly as a result of the doctrine of "Aputhrasya Gathir Nasti" and directly licentiousness is encouraged as enjoined in Poundriga Yaga

Next the Véda creates confusion in the mind of the reader because sometimes it makes Vishnu the ultimate God to whom everybody else offers worship; and sometimes Iswara is made supreme who is worshipped by Vishnu and the other Gods; the only result in the student is a confusion as to who is the Supreme Being. Again, many statements of great significance in the Védas are ambiguous and are interpreted in self-contradictory ways by different schools of Védic scholars. Neelakesi takes up the statement "Ajena Yashtavya" where the Aja is interpreted by some as referring to goat, and by others as referring to old grains incapable of germinating. In support of this she narrates the story of Uparicharavasu contained in the Mahâbhârata section 345, Santi Parva.

# Story of Uparichara Vasu.

The story of Uparichara Vasu referred to in the Vêda Vâda chapter in Neelakesi is contained in Mahâ-bhârata, Santi Parva, Chapter 345.

Yudhishtra asks Bhishma, "Why is it the great King Vasu who has been devoted to the Lord is made to go to the nether world?" Bhishma gives the story of King Vasu. "It arose out of a controversy between the Rishis and Devas. Once upon a time, Indra with the object of performing a Yâga came down to the world after obtaining proper Diksha, the necessary qualification for the performance of a sacrifice. Brihaspati, the Deva Guru, acted as purohit. At the time of offering animal sacrifice the officiating priest Brihaspati entered the courtyard and said 'Bring in here flour for making the animal.' Hearing these words all the Devatas ran to Brihaspati the great Brahman Rishi and

complained to him thus each separately. "It is enjoined in the Vedas, Ajena Yeshtavyam-sacrifice must be with Aja. The term "Aja' must be understood to mean 'Goat.' But here we do not see any such animal and we all desire to have the flesh of the goat as of old." But the Rishis replied "It is said in the Vedic Sruti 'Bijai Yegneshu Yashtavyam" in the yaga grains ought to be offered as sacrifice. Hence the term Aia in the Vedic mantras means only grains and hence it is not proper to slaughter the goats. That is not the Dharma for great men. In this noble Yuga slaughtering of animals is not proper. When this controversy between the Rishis and the Devatas was going on, there appeared in his aerial vehicle the great King Vasu. Both the parties, as soon as they saw him, agreed among themselves to refer the matter to this great King in order to clear the doubt about the interpretation of the Vedic mantra. This great King who had performed a number of Yagas, who is the source of gifts, the protector of all animals, must be our arbitrator. His word should be our Pramana. Thus the parties addressed the King, "Oh King, what is the significance of the mantras " Yashtavyam Ajena." But the King cleverly asks "What is exactly the interpretation put by each party?" Then the Rishis said, "we interpret the word 'Aja' as grain" and the Devatas said, "it means goat." King Vasu was prejudiced in favour of the Devatas and gave his verdict in favour of the Devatas and interpreted the word 'Aja' as goat. Thereafter the Rishis were enraged, at the King's verdict due to partiality. The King was cursed by the Rishis on account of which he lost the power of travelling in air; his aerial vehicle

fell down to the ground from the sky when the earth opened and swallowed him. This is the fate of Vasu who interpreted the Vedic mantras erroneously against the doctrine of Ahimsa which was upheld by the Rishis.

This story with a slight modification also occurs in Jaina literature. According to the Jaina tradition the Vedas had been for a long time based upon the Ahimsa doctrine, and the Vedic rituals had been performed only with the help of the grains and flour made of grains. After this controversy resulting in the perverse interpretation of the mantra 'Ajena Yashtavya,' goat sacrifice was introduced and then followed all the other animals such as horses. When thus Vedic sacrifices had been made corrupt by this mischievous interpretation of the term 'Aja' the Jainas had to reject the Vêdas as inconsistent with the higher and purer doctrine of Ahimsa. Whether this Mahabharata story and the Jaina tradition are based upon an original historical fact, it is not easy to decide. This much can be inferred that from the very earliest days there must have been a section among the Aryans staunchly opposed to animal sacrifice in religious rituals.

Neelakesi strengthens her criticism against Apourusheya doctrine by mentioning some more facts of evidence, from the Védic literature. You have there: statements like "Yagnavalkya Uracha"—"Yagnavalkya said thus "—"Janako Vaideho"—Janaka of Videha said thus—and so on. These instances clearly indicate that some persons were considered as authors of statements contained in the Védas. Again, she strengthens her contention that contradictory statements occur there

by quoting from the Vedas. In one place you have "Na Himsayat Sarvaboothani—Do not kill any living being—" and in another place you have "Sarvamedhey Sarvam Hanyat—in all sacrifices all kinds of animals may be sacrificed—." In spite of these imnumerable defects you maintain that all Darsanas which do not recognise these Vedas are erroneous. But you yourself maintain "Anantâvai Vêda"—Vedas are infinite and boundless—." Then why should you assume that the other Darsanas do not have Vedic basis? Your own Vedas may be but a fraction, and that, an erroneous fraction of the infinite and boundless Vedas. Probably a major portion of this is lost, and what is preserved by you is quite insignificant and unimportant by your own statement.

Then Bûthika turns round and asks Neelakesi, "Do you mean to say that your own God Arhan is mentioned in the Vedas?" "Yes," answers Neelakesi, and cites a number of examples from Rig Vedic Texts relating to the praise of Arhan. "Arhan bibarshi Sayakani Danvan, Arhantu Viswaroopam, Arhat Brahmi, Arha Eva Itham Sarvam, Eth Bootham Yach Abavyam Ya Yevam Veda etc." Here you have innumerable references to Arhan, Jinendra. Again, just as we recognise a Sarvagnya Omniscient Purusha as the author of Agamas, so also there are passages referring to the reality of such Sarvagnyas. For example, "Saretti Visuam, Na Hi Thasya Vetta Thamahu ragriyam Purusham Mahantam and Hiranyagarbasarvagnaha etc." You, in Gnana Kanda. condemn the doctrine of the creation of the world as Mithya, and yet you accept as permanent statements " Mukhato Brahmam Asrajat" from the mouth was created the Brahman. Thus it is a conglomeration of incompatible and contradictory injunctions and statements.

Speaking about creation by Brahma, you arrange the creatures into four grades of importance according to their sources from the Body of Brahma. Arranging the people according to four castes of lower and higher, would be meaningless when you remember that all of them are created from the very same body of Brahma. But, you cannot justify this classification on the ground that what proceeds from the head must be certainly higher than what proceeds from the feet; for a member of the body of Brahma has neither greatness nor smallness in itself. Ganga water proceeding from the feet of Vishnu is considered pure and sacred, whereas the perspiration from his head is considered impure and useless. Brahma born from Vishnu's Navel becomes the chief of the Gods; whereas Madhu and Ketaba born from his ears are not so. Hence the position of the organs higher or lower cannot be an adequate ground as to the worth of things created through them. Hence the proper thing for you is to recognise that all the four castes are equally important since all of them were born of the same body of Brahma.

Hence it is better to reject the Vedic ritual of sacrifice based upon the cruel treatment of animals and accept worship on the principle of Ahimsa. For, animal sacrifice, even in the name of religion, must necessarily lead to the sin of killing. Even as killing, sacrificial slaughter is much more cruel than the slaughter of animals by a butcher. You maintain that sacrifice even though it involves killing of animals is not sinful.

because, the sacrifice is performed for the satisfaction of Devas and Pitrus; What is done in the name of Gods and manes cannot be evil. This defence is rejected by Neelakesi. What is performed in the name of a God whether good or evil, must necessarily relate to the performer; whether virtue or vice it is the performer of the sacrifice that must enjoy the fruit of his action. is merely a device by which you justify your conduct The Dévatas do not require this method of sacrifice for their satisfaction. For, if they are in real need of meat they need not depend on you. There are plenty of goats and other animals in the world and the Davatas can satisfy their hunger by directly killing and feeding on them. Who can prevent them from such a course? If you say that sacrifice is offered not so much because the Dévatas are in need of flesh, but because you want to get rid of your own difficulties and miseries through the Dévatâs, this defence is quite lame. If the Dévatâs are to be pacified and pleased by offering sacrifice for your own end, it still implies that the Devatas would get angry if no sacrifices were offered to them. This would make them quite human in nature and conduct, that they are pleased when gifts are offered, and that they are displeased when no such gifts are presented. This would make them equally liable to want and misery; being subjected to wants and miseries, and waiting to be satisfied by the human agency, they can never be credited with powers of removing the difficulties and miseries of other people. This kind of defence may be put up even in favour of the butcher in slaughter house. Every butcher when he tries to kill the victim, in a way offers prayers to his God or Devata. Hence

it is better to give up the whole thing as impure and undesirable instead of entrenching yourself behind invented arguments of doubtful value. Worship of Gods will be equally valuable if you use flowers and fruits as offering instead of goats and cows. There is no special sanctity in using this mâmsa as offerings to God. Hence it is wise to substitute as Yagnadravyas, flowers and sandal. Since Dévatas do not express any partiality to flesh, and since animal sacrifice is chosen by the person only, because of his own selfish desire to eating meat, Dévatâs will be quite well satisfied if they are worshipped with flowers which are the best and purest Yagnadravyas or offerings in worship. Bûthika and his disciples in the Adyayanasâla, after listening to this system of Ahimsa, were very much moved. They recognise that purity of worship is a necessary counter part of religion. They have realised the wisdom of rejecting all those statements in the Védas, which are in conflict with the other statements based upon Ahimsa. Then they have decided to give up this impure and erroneous form of worship, animal sacrifice in the name of Gods. Then all the wise men praise the conduct of Bûthika for this wise decision of re-establishing religion and religious worship on the principle of Ahimsa. Neelakesi is praised for this good service and Bûthika and all others accompany her, as a mark of respect, for some distance before taking leave of her. Thus ends the chapter on Vêda Vâda.

#### CHAPTER X.

#### Bhuta Vada.

Neelakesi after condemning Vêda Vâda meets on her way the teacher of the materialistic school, otherwise called Bhûta Vâda. She thinks it worth her while to expose the error and inadequacy of this materialistic school. Hence she enters into a debate with this teacher of Bhûta Vâda, named Pisâchaka. Evidently he is a teacher attached to the court of King Madanajit; hence the discussion is held in the royal assembly. Pisachaka, the teacher of materialism, first explains his system. "We do not recognise the subtle distinction of qualities and substances. For us, the ultimate reals are the five Bhûtas; all activities in the world must be traced to these five Bhûtas. These are permanent and real; Fire, Earth, Water, Air and Space are the five ultimate elements of the universe. Out of these are evolved respectively, Eyes, Nose, Tongue, Body and Ears; and out of these five sense organs, arise respectively, Colour, Odour, Taste, Touch and Sound. Just as the intoxieating drink is obtained by a combinatian of five things flour, jaggery etc., so also by the combination of these five elements are obtained intelligence, feeling of pleasure and pain and so on, which characteristics increase with the increase of five elements, and disappear with the disintegration of the five elements. When the five elements thus get disintegrated, the qualities of intelligence and feeling completely disappear without leaving any residue. The fundamental reals in the world are these five elements and every activity must be traced to the efficacy of these, but clever fellows with the gift of the gab go about prattling about the existence of the so-called Jîva and their doctrine is accepted by the ignorant masses. Except sheer verbiage there is nothing corresponding to the word Jîva in reality. There never was in existence in the past anything besides these five elements. Even at present reality consists of these five and in future also these five alone will continue to exist. To postulate an entity besides these five is the result of sheer ignorance as to the nature of the ultimate reality; and the Lôkâyata teacher has thus expounded his system."

Neelakesi turns to examine the same. She first turns her attention to the Pramânâs rocognised by the Bhûta Våda school. She asks the teacher how he has discovered the ultimate truth according to his system. Is it obtained through sense-perception or inferential knowledge, or revealed by the Sarvagna? Since you do not recognise anybody as the founder of the religion, there is no Agama for you, because Agama must necessarily imply a Sarvagna as its author. But such an Omniscient Being would imply a personality entirely free from karmas and possessed with absolute and infinite knowledge as the result of getting rid of all karmas. Since you do not recognise such an Apta vou do not recognise any Agama. You rely entirely on Pratvaksha, sense-perception. Relying mainly on sense-perception, you believe that the human body is the result of the combination of the five elements, Bhûtas and that consciousness and other psychical elements are but the resultant effect produced by the combination of the five Bhûtas.

How is it possible for you to obtain all this information through sense-perception alone? Even in the matter of the origin of your body, it is impossible for you to have a direct perception of its origin in the mother's uterus. Do you actually perceive by penetrating into uterine existence the origin of the body by the combination of the five Bhûtas? But if you say that the uterine origin resulting from the combination of the five Bhûtas can be easily inferred, the same process of inference will enable you to accept the existence of Jiva. As a matter of fact, you do not recognise inference as a valid pramânâ, and some of the doctrines in your system cannot be established by Pratyaksha alone. If you say that it is quite easy to infer from the solidity of our human body that it must have originated from the combination of the five elements such as Earth, Water, etc., similarly from the perception of intelligence and other psychical faculties which cannot reasonably be derived from non-intelligent or achetana Bhûtas, we can infer the existence of Jîva, a chêtana principle from which alone intelligence and other conscious elements could be derived.

You not only deny the existence of Atma, but as a corollary you deny' the existence of Paralôka, the other world. Since you do not recognise the existence of a higher world than this, you naturally ridicule all attempts of spiritual discipline such as performing tapas with the object of obtaining a higer state of existence. Maintaining that the ultimate reality is exhausted by the Pancha Bhûtas and that Apta, Agama, and Sanmârga, (God, Scripture and the path of Righteousness respectively) are clever fictions invented by interested people, you throw the whole lot overboard

and preach that the best thing for a man here is to live the life to the full, never caring for the morrow, for the morrow may not come. This open nullification of all principles of religion and morality, why should you be so anxious to preach? What is the good that you are going to realise by the propagation of such a perverse view? Even granting what you say were true, still it would be a wise policy to behave as if there is a God and that it is useful to walk the path of righteousness. If ultimately there is a justification for such a course, the man who walks in the path of righteousness will certainly be benefited; and if you are right he is not going to lose anything on account of his right conduct. You eagerly debate with me to establish that there is no Jiva and that consciousness is merely a sort of by-product resulting from the combination of the five Bhûtas. Am I to understand that the person with whom I am arguing is merely the combination of the five Bhûtas? If so, how is it possible for the inanimate material elements to intelligently reason and debate and discuss problems of philosophical importance?

Further, the very combination of the five elements is impossible and meaningless, because some of the elements are by nature mutually incompatible and self-contradictory. For example, Akasa or space, is non-material while the other four are distinctly physical. How can you talk of a combination between physical and non-physical entity? Further, water and fire are mutually incompatible and self-contradictory; and how can you talk of a combination of these two? Hence to suggest that these five elements combine with one another and constitute the human body, and that out of this combination you

obtain as a by-product, intelligence, feeling and will,—all the characteristics associated with a Chetana conscious entity, is a dogma of materialism.

Pisachaka answers this objection. Your assumption that the five elements cannot join with one another is untenable. Have you not noticed the ordinary fact of cooking food? Do you not observe there the combination of all the five elements in the process? Hence it is not impossible to conceive the combination of five elements. But Neelakesi points out that this illustration of cooking food is as ineffective as the former analogy of producing intoxicating liquor by mixing up five elements, corn flour, jaggery, etc. Even granting for argument's sake, that the five elements can combine with one another and thus build up the body it will not prove that by their combination there originates conscious chetana principle as a by-product. It is impossible to derive a chêtana principle,—consciousness—by combining five inanimate physical elements to constitute the body. Further, is the by-product consciousness which is the result of the combination of the five physical elements which are non-intelligent in themselves, the direct effect of the cause—the mixture of five elements? Do you consider the elements, as the material cause of consciousness or merely instrumental cause? Do they constitute the Upadana Karana of Jiva, or merely the Nimitha Kârâna? If the five elements constitute the material cause, or the Upadana Karana for the production of life and consciousness, then the latter must be established to be the physical effect just as the intoxicating liquor distilled out of the mixture of flour and molasses, etc., is but the liquid essence obtained from

the combining of the physical things. Similarly, if the material or physical elements are able to produce a consciousness, then it must also be a physical fact perceived by the senses. In any way, you cannot maintain logically the birth of intelligence from the combination of physical elements. You maintain that it is implicitly present in the elements, and by the combination of the elements, it emerges out in explicit form and you compare the appearance of consciousness to the appearance of fire from fuel. Fire grows with the increase of fuel, burns as long as there is available fuel for sustaining it, decreases with the decrease of fuel, and disappears when the fuel is exhausted. Similarly intelligence appears with the appearance of the body, grows with its growth, diminishes when the body decays, and disappears with the disintegration of the body. This account of parallelism between consciousness and body, is not quite accurate. It cannot be maintained, with any amount of reason, that there is such an intimate relation between the growth of consciousness and growth of body. The size and strength of body may have absolutely nothing to do with the nature and capacity of intelligence. It is a matter of common experience that a person with a small body may be equipped with enormous intelligence and capacious consciousness, and a man with a large body, may be after all an idiot. Hence to postulate a causal relation between physical entity and consciousness, may not be quite accurate. Physical objects are easily accessible to sense-perception, whereas consciousness or life cannot be so apprehended. The two appear to be entirely distinct in nature, and hence to connect the two as

cause and effect, may not be sound logic. To suggest that consciousness will appear as the effect of the combination of the five Bhûtas is as intelligent a statement as that a figure made of straw, mud, and other rubbish, covered with leather coating certainly turns out to be a crystal figure beautiful in form, and pleasing to the eye. If this is not possible, certainly much more impossible is it to think of deriving consciousness from the combination of the five inanimate Bhûtas. Your statement is so absurd and impossible that it need not even be controverted. You try to derive the human body and personality from the five Bhûtas. But how can you explain the difference, moral and intellectual, that is found among individual human beings? Such moral and intellectual difference cannot be proved to be the effect of the five Bhûtas, because there is no possible physical condition which may be taken as the cause for such moral and intellectual differences. If they cannot be derived as effect from the body, you have necessarily to postulate another category, which would sufficiently explain such personal differences.

Next, you try to derive from the five Bhûtas the five sense organs, and from these five sense-organs, the five sense qualities. If you strictly adhere to your own doctrine, then you are confronted with a great difficulty. If each sensation is obtained from its appropriate sense organ, then what becomes of your statement that intelligence is born of the combination of five Bhûtas? Each element creates its own sense organ and produces its own appropriate sensation is a proposition which is incompatible with the other proposition that the five elements if combined together produce intelligence; if

each physical element is capable of producing its own appropriate sensation through its own sense organ, the objection against the five Bhûtas operating together and producing consciousness. is equally applicable to each of the five physical elements separately. Because sense perception is a fact of consciousness it cannot accounted for by the activity of physical elements. each element is thus credited with the capacity produce its own appropriate sense organ and to experience the appropriate sensation, then any other physical body made of that element must have a similar sense experience. A pot which is the modification of clay, must be able to behave in identically the same intelligent way as earth element in human body. Further, lower animals which may not have all the five sense organs, must be considered to be made of lesser Bhûtas and not by all the five together. Similarly, even a human being who is born defective in senses, must be devoid of that particular element in his body. A man, born blind cannot have that element in his body which is the basis of vision. A man born deaf, must be similarly devoid of that element from which sound is derived. in the case of these persons defective in their senses, there could possibly be no chance of intelligence appearing. For, according to your own contention, intelligence is the product of the combination of all the five elements, which means that, if one or two elements are absent, the remaining elements by themselves cannot produce intelligence as their by-product. If you answer this objection by saying that it is possible to obtain intelligence and other conscious elements even through the operation of a single Bhûta and single sense organ,

then your argument, that all the Bhûtas with the five sense organs, by combination, produce Jnâna falls to the ground. If you maintain that there is something beyond the five Bhûtas which is responsible for the appear ance of Jnâna and other conscious facts, then call that thing, Atma, and give up your doctrine of materialism.

Again if the five Bhûtas respectively produces the five sense organs, and through these, the five sensations, how do you account for Manas ? You cannot say that it is also due to another kind of Bhûta, because there is no sixth Bhûta in existence. Animals and human beings, who are supposed to be constituted by the five Bhûtas, exhibit in their behaviour, a capacity to recognise facts previously experienced such as, "This is the thing which I saw formerly, This is the thing which I ate formerly." This memory-experience, and recognition, how do you explain? Certainly, you cannot derive memory and recognition from the five Bhûtas. For, in this case, there is no direct stimulation of sense organs by any external stimulus. Hence memory and recognition cannot be derived from the five Bhûtas through their sense organs. Not only appearance of intelligence, memory and recognition, are incapable of being explained by reference to physical entities; even animal appetites and wants cannot be sufficiently accounted for by tracing them to physical conditions. Even appetites like hunger and thirst cannot be explained as the effects of the Pancha Bhûtas. Appetites and instincts in animals also exhibit a certain amount of intelligence though latent and these lead the animals to their appropriate food from the very beginning of their birth. Such instinctive behaviour in animals and

children could be explained only by postulating a Jiva as the basis of life.

If you do not recognise the reality of Jiva, and if you explain all organisms as resulting from combinations of physical elements, then your theory has to confront with difficulties based upon animal instincts. How do you explain the variety of procreative tendencies among animals? Some animals like dogs and pigs, give birth to a number of young ones, whereas animals like elephant, and cow, give birth to only one calf. If both are the result of identically the same physical constituent elements, how could this difference in habit be explained satisfactorily? You cannot get over the difficulty by saying that it is the work of nature. If it is nature then you cannot think of variation in it. But, it is found sometimes, as in the case of the same she-goat which had brought forth two young ones on one occasion yields on another occasion only one kid. Natural causes are generally without variations. Hence there cannot be any to explain such differences. Again, all animals and insects have bodies; and according to your belief their body must be the result of the combination of the five Bhûtas. But insects and animals are not all of them in possession of all the sense organs. There are gradations of animals according to the presence of sense organs in them. Some are equipped with two senses, others have three senses, and some others have four senses. What about these animals and insects which are not equipped completely with five sense organs? Is it to be inferred that their bodies are constituted by less than five Bhûtas? Insects like snails have only two

sense organs, touch and taste. Is it to be inferred that their bodies are constituted by only air, and water, which are supposed to be the basis of touch and taste. If you say that earth and other elements are also perceived therein, how do you account for the absence of the sense organ nose and the corresponding sensation thereof? Since these have the appetite for food they must also be in possession of the internal fire responsible for digestion. And if fire is present as an element in the body, why are they devoid of eyes and incapable of vision? There must be inside the body of such insects the passage for food and therefore Akâsa also is involved in it. If space is present also in the body you must have correspondingly the sense organ of ears and their function of sound sensation. On the other hand, if you maintain that organisms having only one sense, have their bodies constituted by one Bhûta, and those with the two senses have their bodies constituted by two Bhûtas, and so on, you have further difficulties to explain. In the evolution and development of animals, according to the development of sense organ, you observe an order and uniformity. The single-sensed animals have only the sense of touch or contact. The animals with two senses have besides touch, taste and the corresponding sense organ for taste. The next higher grade of animals has nose in addition to the other two senses. This orderly appearance of one sense after another, in the course of evolution of sense organs in animals, must necessarily imply the orderly and uniform appearance of additional Bhûta in the constitution of the body, which necessarily means a selective process of developement. Such selective intelligence cannot be

present in the Bhûtas which are inanimate and physical. You have to postulate therefore some sort of intelligence as the basis for such selective development among animals.

In the case of organisms though they differ from one another, according to the principles of sense organs present in their body, all are capable experiencing the general instincts characteristic of animals. They express some sort of intelligence and awareness of the environment, they are able to re-act to these environmental facts and as a result of re-action they are able to experience pleasure or pain. But all these facts of consciousness, according to your own position, will be possible only when all the five physical elements as an aggregate constitute the body. Since each physical element is incapable of producing by itself any such experience of pleasure or pain you are constrained to postulate an intelligent category like Life. If it is maintained that the five Bhûtas separately are capable of producing five different kinds of sense awareness, then each physical element is endowed with a corresponding life and the capacity to have corresponding sensation. It simply means that while attempting to reject one life principle, you are prepared to accept five Bhûtas, each a living entity. You maintain that consciousness which is the by-product of the combination of the five physical elements, continuously exist as long as the physical basis is continued, and disappears when there is disintegration of the five Bhûtas. But it is a common experience that persons fall into a swoon and unconsciousness, on account of several reasons. How do you explain the disappearance

of conscious awareness in such cases while body is in tact and no physical disintegration sets in. If you postulate some other entities besides the five Bhûtas, by whose contact consciousness is revived in such cases, then your doctrine that life and consciousness result from the combination of the five Bhûtas is cast to the winds. Life and consciousness must be associated with this new category which is postulated in addition to, and beyond the five Bhûtas. You might as well call it Jîva or life.

The continuity of human personality, and the capacity to remember things experienced in youth by an old person, would naturally imply a permanent entity conscious and intelligent as the basis of human personality.

But you may say that this only requires such an entity to be present during the short period from the birth to the death of the individual, and it is not necessary to postulate such an entity beyond the limits of birth and death. Hence it is not necessary to think of a Jiva or Atma before the birth or after the death. Further, there is no evidence for the existence of such an Atma before the birth or after death. Neelakesi points out that this argument is practically a double-edged sword which will cut both ways. It may be argued as well that the Pancha Bhûtas which are considered permanent entities by you relying on sense perception alone cannot be proved to have existed in the past, or to exist in the future. Even in this case, past existence and future existence, must be basad upon some sort of inference resting upon the experience of the person. What is admissible in the case of

physical entities must be equally admissible in the case of Jiva; life principle, though directly known to us only in the present stage, still may be inferred, as having continued to exist in the past, and that it will continue to exist in the future also.

There is another difficulty which you have to face. All persons have bodies constituted by the same five kinds of Bhûtas. But we find enormous difference from man to man, one is ignorant, and the other is very intelligent, one is happy, and the other is awfully miserable. How do you explain the presence of such diversity in life and experience when you give all of them identically the same body constituted by the same five physical elements? If experience in a waking life is considered by you as a by-product resulting from the combination of the five Bhûtas, how do you explain such psychic experiences as dreams and hallucinations? If these are also the effects of the combination of the same Bhûtas, why should there be any such fundamental difference between ordinary waking experience, and dream experience? Sometimes we find such interesting facts in life. A person who owned a large treasure and kept it in secret may die suddenly without communicating to his sons and heirs. But later on, the information may be communicated by the dead person through some medium to his sons. dead persons in the form of dis-embodied spirits may communicate to the living, some information relating to their own experience when they were alive, and this piece of information may be true and may be corroborated by indubitable evidence. All such abnormal facts of experience cannot be explained by

you according to your doctrine of Pancha Bhûtas. The only intelligible and straight course in the matter of dealing with such experience is to postulate an independent entity called Jîva, besides the physical body, which is capable of surviving death and continuing his experience even in the disembodied stage of its existence.

At this stage the Chârvâka teacher laughed out the whole argument. "What is the use of your talking about disembodied persons and ghosts? Who has seen them, and who can perceive their reality? Why bring in such absurd fictions into the field of philosophy?" In answer Neelakesi tells him point blank that she will make him see such a disembodied spirit. If he sees such a ghost then at least he will believe in its reality. Then the Chârvâka teacher agrees to this arrangement. "If you make me directly perceive such a ghost then certainly I must believe in its reality. Go ahead, let me see the thing." Neelakesi by her own powers as a Goddess, produces before him the figure of a terrible appearance, that of a disembodied spirit, a Pisâcha. Not to frighten him she produces only the face and mouth before him, and not the whole figure of the ghost. Perceiving this horrid figure, the Chârvâka teacher gets frightened and collapses into unconsciousness. Neelakesi comforts him saying, "Don't be frightened at the figure. After all she is your own mother, now in the form of a ghost. That is why you are also called Pisâchaka." Since you have directly experienced the existence of a disembodied spirit now at least you must give up your own doctrine of materialism. You must realise that it is not possible to explain everything in life by the five physical elements. You must at least realise now that "there are more things in heaven and earth than are dreamt of in your philosophy." Remember that there are Atmas, living Jivas, besides the five Bhûtas in existence. When once you admit the existence of Life besides the physical entities you have to admit of the corrollaries thereof. You must recognise the importance of moral value, the reality of the distinction between good and evil, the usefulness of accepting the former, and rejecting the latter, the purpose of spiritual discipline in life, and the existence of ultimate goal for human personality. All these eternal values which have had no significance to you till now, must be admitted to be the guiding principles of your future and will completely transform you and your mode of life, hereafter.

The Chârvâka teacher, as a result of this experience, completely surrenders himself to Neelakesi, accepts the true Dharma, and praises her as his true Guru and teacher. Thereafter, Pisâchaka, the Charvaka teacher, gives up his own Darsana of Bhûtha Vâda, and adorns himself with the three great jewels of, "Right Knowledge, Right Faith, and Right Conduct" presented to him by Neelakesi. Thus ends the Bhûta Vada.

## A Note on Bhuta Vada.

There is a difference between the account given here and other accounts relating to this school of materialism. Here, in Neelakesi, the author refers to the doctrine of Pancha Bhûtas as constituent elements of human body as well as other organic bodies. Where as in other books such as Sarvadarsana Sangraha of Madhavacharya, Sarvasiddhanta Sangraha of

Sankaracharya, the reference is only to four Bhûtas, Prathvi, Ap, Thejas and Vayu (Earth, Water, Fire and Air) and the commentator on Sarvadarsana Sangraha mentions the reason why Akasa or space is left out. "Since the Chârvâka school recognised sense perception or Pratyaksha as the only pramâna, and since Akâsa is not so perceived by sense perception it is left out of account by Chârvâkas." Hence only the other four Bhûtas are recognised as the constituent elements of living beings and by the combination of which originates consciousness. Traditionally the system is associated with Brihaspati, the reputed teacher of the Devas, hence it is sometimes known as Bârhaspatya system of philosophy. His disciple is known by the name of Charvaka, pleasing in speech, hence the system is also known by the disciple's name, the Chârvâka system. It is also known by the third name Lôkâyata. Ordinarily people of the world are guided by ideals in Nîti Sâstra and Kâma Sâstra, hence have the pursuit of wealth and happiness which are considered to be the ultimate aim of life by the Chârvâka philosophers. Since these ideals are the common ideals of the people in general, since the system is based upon the natural behaviour and experience of people; the system is called Lôkâyata. But the author of Neclakesi introduces as the teacher of this Bhûta Vâda one Pisâchaka. Probably this is a fictitious name. But why should he introduce the five Bhûtas instead of the four? It is really a problem to be investigated. Does it mean that there was a special branch of this Chârvâka school which recognised the five Bhûtas as the fundamental elements instead of four. We have no clue except what is given

in Mahabharata, in Anusasana Parva, Chapter 173. There is a conversation between Brihaspati and Yudhishtra. Here Brihaspati gives an account as to the nature of living beings and speaks of the five Bhûtas including Akasa as the constituent elements of the body of living beings. But it cannot be maintained that in this chapter Brihaspati teaches this particular system known as Chârvâka philosophy. All that we can infer from this is, that at a period in the history of thought there must have been a belief that all the five elements combined to form the organic bodies. But later on, to make the system consistent with the logical foundations, Ākâsa must have been dropped out since it is not within the direct reach of sense perception.

There is another point worth mentioning in this connection. The author of Sarvadarsana Sangraha quotes at the end of the chapter some couplets purporting to be uttered by Brihaspati beginning with "Na Swarga Na Apararga, Naivâtma Paralokika, etc." ending with "Mâmsanam Kaganam Tatvat Nisachara Samiditam, etc." there is neither heaven, nor Moksha, nor Atma, nor the other world; nor the discipline according to the Varnasrama is capable of yielding any fruit. Fire sacrifice, three Vedas, three Dandas, smearing the body with ashes, these have been invented by stupid people with the object of making a livelihood. If the animals slaughtered in Jothishtoma sacrifice goes to Swarga, how is it that the master of the sacrifice does not sacrifice his own father with the object of sending him to Swarga? After quoting these verses the chapter is closed with the following:-" Therefore with the object of showing mercy to a number of animals it is necessary

to follow the teachings of the Chârvâka system." According to this author, therefore one of the objects which the promoters of the Chârvâka philosophy had in their mind was to protest against the animal sacrifice involved in Vedic rituals. But this is not borne out by the description of Chârvâka school given by other For example, in the chapter on Chârvâka school in Haribadra Suri's Shad Darsana Samuchchaya the commentator clearly makes out that the followers of Chârvâka system preach the complete enjoyment of life here including sexual intercourse, intoxicating drinks, flesh eating etc., the Panchamakaras constitute their ideals according to this writer. In fact, to indicate the ideal of happiness, the summum bonum of life, here available to man the Chârvâka writers generally mention the example of pleasure derived during sexual intercourse. Hence, most probably some of them were not very particular about showing mercy to animal life though they protested against the animal sacrifice contained in the Vedas. Anyhow we cannot dogmatise on this matter. Probably some writers who are opposed to animal sacrifice of Vedic ritualism might have adopted consistently reasonable view about the sanctity of animal life. The commentator on Sarvadarsana. Sangraha quotes lines from Vishnu Purana containing same sentiments relating to animal sacrifice. "Nihatasya Pasor Yagna Swargapraptir Ye Dishyatai Swapitha Yajamanena Thatha Kimna Nihanyatha Naithath Yukti Saham Vakyam Himsa Darmaya Naeshyatai Havimshi Yanaladharmavani Palayeth Yarba Kodhitham," (Vishnu Purana, 3, 18, 63, 65).

From these sentiments from diverse sources it is

plain that there must have been a strong opposition to animal sacrifice from different quarters which differed from one another in their own positive teachings. Hence it is not improbable, as the author of Sarvadarsana Sangraha suggests, that the teachers of the Chârvâka school were also actuated by the negative attitude towards animal sacrifice.



Printed at "The Rampaul Press," Washermanpet, Madras,

## BIBLIOGRAPHY.

#### SANSKRIT.

- 1. The Buddhavamsa and the Cariya Pitaka by the Rev. Richard Morris, M.A., LL.D.
- 2. The Cariya Pitaka in Devanâgari characters with English introduction by Bimala Charan Law.
- 3. Vinaya Texts Parts I to III—translated from Pali by T. W. Rhys Davids and H. Oldenberg.
- 4. Vinaya Pitakam Vols. I to V Ed. by Hermann Oldenberg.
- 5. Vaisėshika Sutras of Kanada with the commentary of Sankara Misra Ed. by Nandalal Sinha.
- 6. Udanavarga from Buddhist Canon by W. W. Rockhill (Trubners Oriental Series).
- 7. The Dhammapada from Buddhist Canon by S. Beal (Trubners Oriental Series).
- 8. Buddhist Records of the Western World Vol. I, by S. Beal (Trubners Oriental Series).
- 9. Buddhist Records of the Western World Vol. II, by S. Beal (Trubners Oriental Series).
- Sânkhya Kârika of Iswara Krishna, Translation by Henry Thomas Colebrook and H. H. Wilson.
- 11. Mahabharatha by T. R. Krishnamacharya (Kumbakonam Edition) Vols. I to V.
- 12. Sacred Books of the Jainas Vol. II:—Tattvårhådhigamasutra by Sri Umåswåmi Achårya.
- 13. Buddhist Legends Parts I to III by Burlingame. (Harvard Oriental Series).
- 14. The Jåtaka Ed. by V. Fausboll Vols. II to VI.
- 15. Jâtaka or Stories of Buddha's former births Vols. I to VI.

- 17. Ratnakaranda Sravakâchâra of Sri Samanta Bhadra Acharya by C. R. Jain.
- 18. Sarvadarsanasangraha of Sayana Madhava, edited by Abhyankar.
- 19. Life of Buddha by Rockhill.
- 20, Brihaspati Sutra by F. W. Thomas.
- 21. Kavyamala Part VII. Ed. by K. P. Parab (Kavyamala series).
- 22. Sarvasiddhantasangraha of Sankaracharya by M. Rangacharya M.A.
- 23. Prameyakamalamårthanda by Prabachandracharya.
- 24. Svadvådaratnåkara.
- 25. Syadvádamanjari, Mallesena's commentary.
- 26. The Psalms of the Early Buddhists The Brethren by Mrs. Rhys Davids.
- 27. Do. The Sisters.
- 28. Childers' Pali English Dictionary.

#### GENERAL AND REFERENCE BOOKS.

- 29. Tirupparuttikunram and its temples by T. N. Rama-
- 30. South Indian Inscriptions Vol. I. (Sanskrit and Tamil) Ed. by E. Hultzsch.
- 31. Encyclopædia of Religion and Ethics Vol. I. by James Hastings.
- 32. Cunnigham's Ancient Geography of India Ed. by S. N. Mazumdar.
- 33. South Indian Buddhist Antiquities by Alexander Rea Vol. VI.
- 34. A History of Kanarese literature by Rice.
- 35. Mysore and Coorg by Rice.
- 36. History of Sri Vaishnavism by T. A. Gopinatha Rao.
- 37. Rangacharya. Topographical Inscriptions of the Madras Presidency Vols. I to III.

#### TAMIL.

- 38. Aranerichcharam by T. Chelvakesavaraya Mudaliar.
- 39. Brihat Jatakam. by Kadalangudi Natesa Satrigal.
- 40. Thirunavukkarasuswamigal by Sadasiva Chettiar.
- 41. Tırugnanasambandaswamigal (Thevarappathigangal) by Sadasiva Chettiar.
- 42. Sundaramurti Swamigal Do. do.
- 43. Sekkizarswamigal charitram (Periyapuranam) by Subrahmania Pillai.
- 44. Sivagnanasiddhiyar Parapaksham Moolam with Tattvaprakasar Urai.
- 45. Vırasoliyam by C. V. Damodaram Pillai.
- 46. Yapparungalam by Bavanandam Pillai.
- 47. Yapparungala Karikai by A. Kumaraswami Pulavar.
- 48. Do. do. with Gunasakarar Urai.
- 49. Yapparungala Vritti Part II.
- 50. Tholcappiam (Nachchinarkiniar Urai) by R. Raghava Ayyangar.



# **தீல**மாம் 8

# நீல கேசி மூலமும் உரையும்

# கடவுள் வாழ்த்து

1 ந்ல்லார் வணங்கப் படுவான் பிறப்பாதி கான்கு மில்லா இயிர்கட் கிடர்தீர்த் துயரின்ப மாக்குஞ் சொல்லான் றருமச் சுடரா னெனுக் தொன்மையின னெல்லா முணர்க்கா னவனே யிறையாக வேத்தி.

(இதன் பொருள்:) ''கல்லார் வணங்கப் ப0 வொன்" என்பது—ரிஷீந்திர, சுரேந்திர, நரேந்திராதிகளால் உலகிற்கொரு பெருக் 1 தெய்வதை நீ செயன்ற நமஸ்காரஞ் செய்யப்படுவா கெனன்றவாறு.

" பிறப்பாதி நான்கு மில்லான்" என்பத— 2ஜாதி, 3ஜரா, மாண, ரோகங்க~ோயும், 4காதி கர்மங்க~ோயும் கெூத்தா, அவெற்றினீங்கிஞ கொன்ற வாறு.

'' உயிர்கட் கிடர்தீர்த் தாயரின்ப மாக்குஞ் சொல்லான் '' என்பத— 5 உறை இவன்கட் கிடராகிய 6பஞ்ச பரிவர்த்தனத்தைக் கெடுத்தை, சுகத்தை எய்துவிக்கும் திருமொழி யுடையாகென்ன்றவாறு.

" தருமச்சுடார கொனுக் தொன்மையினுன் " என்பது - மூன் மூலகிற்கும் தாமாதித்தியனுகி, ஆதியும் அக்தமுமின்றி கித்தியனுமினைன் என்றவாறு.

<sup>1</sup> தெய்வதை - தேவதை, தெய்வம்; 'தெய்வதம் - தைவதமென்னும் வட மொழிச் சிதைவு ' சீவகசிக்தாமணி 314-ஆம் செய்யுள் உரை.

<sup>2</sup> ஜாதி - பிறப்பு.

<sup>3</sup> ஜாா - மூப்பு.

<sup>4</sup> காதி கர்மங்கள் - ஆன்மாவின் சுவபாவ குணங்கின மறைக்கும் கர்மங்கள்.

<sup>6</sup> பஞ்ச பரிவர்த்தனம்-தொவிய, கேஷத்திர, கால, உவ, உரவ என்பனவாம்; இவற்றின் விவரங்களே விசேடக் குறிப்பிற் காண்க.

" எல்லா முணர்க்கானவனே யிறையாக வேத்தி" என்பத—தொனும், பிறி தமாகிய 1 தொவ்ய, குண பர்யாயங்களேப் பிரத்தியக்க மாக உணர்க்க 2 கேவல ஞானமும், அதனேடு 3 அவினுலாவியாகிய 4 கேவல தரிசன, கேவல வீரிய, கேவல சுகமுமுடையானவனே சுவாமியாக ஸ் ததித்து என்றவாறு.

'' தருமச்சுடர் '' என்பது - 5 தீர்த்தகா உராவிண உராவித்து, எல்லா மூணர்க்தானென்றுமாம். இதனுல் 6குணுனுபூர்விசிரமத்தால் 7 அர்ஹத் பர மேஷ்டிக்கு மங்கலஞ் செய்தவாறு.

இனி, கல்லார் வணங்கப்படுதன் முதலாயின 8சுகதன் முதலாயினுர்க்கெய்தா தாயினன்றே அர்ஹத் பாமேஷ்டிக்கு மங்கலமாவது? அஃதென்னே பெற்ற வாறெனின, குற்றமில்லா தாரை யன்றே கல்லார் வணங்குவது. ஹிம்ஸையும், அசத்தியமும், 9ஸ்தேயமும், காமமும், 10த்ரவ்ஃணேயும் முதலாகிய குற்றங்கள் சுததன் முதலாயினுர்க்குண்மையின், அவர் கல்லார் வணங்கப்படா சென்பது. சுக தனுக்குக் கொஃல முதலாயின எங்கன முளவாகின்றனவெனில், 11ஆத்மவதத் தாலும், 12மாம்ஸூ உதைணைத்தாலும் கொஃல யுண்டென்பது. உயிரை உடம்பினின்ற மீக்குதலிலும், வேதை மாணங்களுண்மையினும் ஆத்மவதம் கொஃலயாமென்பது. கொணியான இத்சையால், ஆத்மவதம் கொஃலயனமென்பிற மிற்கை முன்றில், இச்சையுள்வும் பாவதமும் கொஃலயனமுதல்வேண்டும். பிறனா கணித் தற்காகவும், பரோபகாரமாகவும் கோலில் ஆத்மவதம் கொஃலயனறெனில், இவவாறு கிகழும் பாவதமும் கொஃல யன்றுதல்வேண்டும். ஆதலின், அது கொஃல வோறு கிகழும் பரவதமும் கொஃல யன்றுதல்வேண்டும். ஆதலின், அது கொஃல யோமைக்கை இனி, மாம்ஸம் 13 உதைய்பார்க்குக் கொஃலயுண்டென்பது மேலே சொல்லுவாம். இனி, அது 14காரணைத் பாவமன்றே? கொள்ளப்படுமோ?

<sup>1</sup> தொவ்ய குணபர்யாயம் - பொருள், குணம், தோற்றம்.

<sup>2</sup> சேவல ஞானம் - கடையிலா வறிவு.

<sup>3</sup> அவிஞ்ஹா(பா)வியாகிய - பிரிக்க முடியாத.

<sup>4</sup> கேவல தரிசன, கேவல வீரிய, கேவல சுகம் - சடையிலாக் காட்கி, கடையிலா வீரியம், கடையிலா வின்பம்.

<sup>5</sup> தீர்த்தகாஹா(பா)வணயின் விவாத்தை விசேடக் குறிப்பிற்காண்க.

<sup>6</sup> குணுனுபூர்விகிரமத்தால் - குணங்களின் வரிசைக் கிரமத்தால்.

<sup>7</sup> அரஹத் பாமேவ்ஷ - அருகக்கடவுள்.

<sup>8</sup> சுகதன் - புத்தன்.

<sup>9</sup> ஸ்தேயமும் - திருமம்.

<sup>10</sup> த்ரவ் இணயும் - ஆசையும்.

<sup>11</sup> ஆத்மவதத்தாலும் - தன்னே வதைத்துக் கொள்வதாலும்.

<sup>12</sup> மாம்ஸஉ (ப)ஷணத்தாலும் - மாயிசம் புசித்தலாலும்.

<sup>13</sup> ஹ (ப) அப்பார்க்கு - உண்பார்க்கு.

<sup>14</sup> காரணுத் பாவம் - காரணத்தால் உண்டாகும் பாவம்.

எனில், படும், 1 காரணுக் புண்ணியம் நம்மாற் கொள்ளப்படுதலின். படாதேல் ஒர் அரசன் பள்ளிக்கு இறையிலி விட்டான்; அதனில்வந்த தனதான்யங்களால் பூணைழ முதலாயின செய்த வழி அரசனுக்குப் புண்ணியமில் ஃலயாம். ஆதலின், காரணுத் புண்ணியங் கொள்ளப்படுதலின், காரணுத் பாவமுங் கொள்ளவேண்டும். அன்றியும், மாம்ஸம் உ(ப)க்ஷிப்பார்க்குக் கொஃலயுண்டு, மாம்ஸ த்தின் பொருட்டு, கிகழுங் கொஃல மாம்ஸம் உ(ப)க்ஷிப்பாருண்டாயவழி யுண்டாய், இல் ஃலயாய போதில் ஃலயாமாதலால். 2 கும்பகார ஹண்டாயவழி கும்பம் உண்டாய், இல் ஃலயாய வழி இல் ஃலயாம் 3வாடு கிறலை கும்பகாரன தாயின வாறாபோல வென் பது. அல்லதா உம்,

[ மண் முதலியவற்றாள் ஜீவனில்லாத ஒரு பாகமும் இல்ஃல. வேர்வை ஜீவன் முதலியனவும் உண்டாகின்றன. ஆகையால் எல்லாம் ஜவமயமே.] எனவும்,

4 " என தெனச் சிந்தித்த லோனமற் மிவ்வுட லின்பத்தைக் காமேற் றி?னபெய்த புணகத்தைப் போலச் சிறியவு மூத்தவு மாகி நி?னைய புழுக்குலர் தம்மா னுகாவும் வாழவம் பட்ட இ?னைய வுடம்பி?னப் பாவி யானென தெனனலு மாமோ?"

எனவும் இவற்றுல் மாம்ஸத்தப் புழுவுண்டென்பது சொல்லி, அதனே உ (ப)க்கித் தலிற் கொல்ல யுண்டெனபது. மாம்ஸந்தின்பேகௌனனும் உள்ள மல்லது உயிர் கொல்வேகௌனனும் உள்ளம் இனமையின், சொல்லில்லேயெனில், சிம்மம் முத லாகிய விலங்குகளுக்கும் உ (ப)க்ஷிப்பேகௌனனும் உள்ள மல்லது கொல்வே கௌனனும் உள்ளமினமையிற் கொலேயில்லே யென்பதாம். அனறியும், ஊரி ஆள் ளானாக கொல்வேகௌன்னும் உள்ளமின்றி, ஊர் சூடிவேகௌன்னும் உள்ளத் தாற் சுட்டார்க்கும் கொலேயில்லையாம். சுட்டால் ஊரிலுள்ளார் இறப்பகௌன றறிந்தே சுதெவிற் கொலேயுண்டெனில், தினேறுல் மாம்ஸத்திற் பிராணி இறக்கு மேன்றறிந்தே தின்றலிற் கொலேயுண்டென்பது. அனறியும்,

5'' வீதல் வீவ அயிராத லக்குறி காய்தல் கோறல் கொலேயேவ லெனறிவை

<sup>1</sup> காரணுத் புண்ணியம் - காரணத்தால் உண்டாகும் புண்ணியம.

<sup>2</sup> கும்பகாரன் - குயவன்.

<sup>3</sup> வடி திரபை = கடக்கிரியை - குடம் செய்யுக் தொழில்.

<sup>4</sup> குண்டலகேசிச் செய்யுள்

<sup>5</sup> குண்டலகேசிச் செய்யுள். புத்தவாத சருக்கம் 80-ஆம் செய்யுள் உடையில் காண்க.

யோய்த வின்றி யுடனுத வாவ்வருஞ் சேதினக் குக்கொலே யாமெனச் செப்பினுன் ''

என்பதனுல், 1பஞ்சாங்கமுங் கூடிற்கொஃலயாம் , அன்றெனில் ஆசாது என் அபதேசித்தலாலும் சுசதனுக்குக் கொஃலயுண்டென்பது.

இனி, 2 அசத்யகதன மும் சு தேனுக்குண்டு; புண்ணிய பாபங்கள் செய்த வன் 3 தத்துணைத்தே நேகிக்கின்று ஞைதலால், 4 தத்பலங்கள் பெறு செனைப்பதறிக் தும் இன்ன புண்ணியஞ் செய்தான் இன்ன பலம்பெறும், இன்ன பாபஞ் செய் தான் இன்ன பலம்பெறும் என்று சொல்லுகின்று ஞைதலால் என்றவாறு. அன்றியும்,

> மீ' அற்றன் ருத லதுதா னறஞ்செய்தல் சொற்றன் மாட்டு கிகழ்த்தல்பின னேர்த்தல் மற்றித் தன்மைப் படுமாயின் மாண்பிலார்க் குற்றப் பொய்யென் அரைப்பர் குணமிக்கார்."

என்பதனுல், இத்தன்மையிற் குறைக்தது பொய்யன் றென்றம் உபதேசித்த லானும் இவனுக்குப் பொய்யுண்டேன்பது.

இனி, சுகதனுக்குக் களவுமுண்டு; குடையும், செருப்பும் முதலாயின ஒரு காலத்துத் தானம்பெற்றுப் பிறிதொரு காலத்து அவற்றை என்னுடையன வென்று பற்றுமாதலால். என்ணேயெனின், தானம்பெற்றுனும், குடையும் செருப்பு முதலாயினவும் அப்பொழுதே சித்தனவன்றே? இவை அவைபோல் வன பிறவன்றே? அவற்றை என்னுடையனவென்று பற்றினுன் ஆதலால் என்றவாறு. பிறவே யெனினும், முன்பு தானம்பெற்ருர், குடை முதலாயின வற்றின் வழித்தோன்றிய வாதலால், அவற்றின் 6சந்தானங்களாதலிற், களவன் நெனில், இவை அவற்றின் வழியனவென்ப தறிந்துகொள்ளுமோ? அறியாது அறியா துகொள்ளுமெனிற் கொள்ளுமோ ? கள்வளும்; அறிந்துகொள்ளு மெனில் 7கு மூறி நிது வுறைம் அன்றியும் ஒன் றன் வழி தோன்று தலாவது, அதன காரியமாய்த் தோன்றுமோ? அதன் பின்பு தோன்று தன் மாத்திரையோ? அதன் பின்பு தோன்றுதன் மாத்திரையெனின், இதன்

<sup>1</sup> பஞ்சாங்கம் - ஐந்து அங்கங்கள் ; விவாம் விசேடக்குறிப்பிற் காண்க.

<sup>2</sup> அசத்ய கதனமும் - பொய் பேசுதலும்.

<sup>3</sup> தத்கூணத்தே - அதே கூணத்தில்.

<sup>4</sup> தத்பலங்கள் - அந்த பலங்கள்.

<sup>5</sup> குண்டலகேசிச் செய்யுள்.

<sup>6</sup> சக்தானம் - தொடர்பு.

<sup>7</sup> **கதஞ்**சித் கித்திய ஸ்வபாவனும் - ஒரு பிரகாரத்தால் கித்திய ஸ்வபா**வத்தை** யுடையவனும்.

சக்தானம் இதுவெனப்படாது; படின், சுகதன் 1 பொன்றக் கெட்ட 2 அனைக்க ரத்தே பிறிதொரு சித்தனுகத் தோன்றில், அவன் சித்தம் அதுவாகல் வேண்டும். இனி, அதன் காரியமாய்த் தோன்றுமெனின், காரணத்தின் து உத்பத்தி கூணத் தே காரியம் தோன்றுமோ? அனக்தா கூணத்துத் தோன்றமோ? உத்பத்தி கூணத்தே தோன்றுமெனின், ஒக்கத் தோன்றுவன ஒன்றிற்கொன்று காரண மாகா. அன்றியும், காரணேத்பத்தி கூணக்தானே காரியோத்பத்தி கூணமு மாதலிற் காரியத்தினுடைய காரியம் முதலாகிய சர்வகாரியோத்பத்தியும் 3 தக் காரணுத்பத்தி கூணத்தே தோன்றல் வேண்டும். இனி, அனக்தாகூணத்தே கோன்றுமெனில், 4 பூர்வகூணத்தே தோன்றிக்கெடுதலிற் காரணமினமையால், காரியோத்பத்தி இல்ஃமெயன்பதாம். காரணம் 5 கையற நசித்துக் காரியம் செய்யு மெனிற்கையற நசித்த புத்தன காரியம் செய்தல்வேண்டும்.செய்தற்கண் அவன் ஸம்லாரியாம்.காரணமானது 6 புத்தனே மாநி பொன்றக்கெட்டதில்ஃ பெனில், கேடுதலும் கெடாமையுமாம். ஆதலால், ஒன்றனவழி யொனறு தோனறுமிடத் தேக காரியமாதல் கூடாதாம். ஆதலிற் கனவுண்டெனபதை. அனறியும்,

> " உடைப்பண் பில்ல தொருகாற் பெறுவது கொடுக்க லின்றிக் கொள்லுற்றுக் கொண்டபி னிடத்துகெல்ண் மாத்திரை நீத்திகீ யல்தபோ கடுத்த தீமை யுடைய களவுதான்."

என பதஞல், இவவாறு வாராதது களவன றென று உபதேசித்தலினும் **களவுண்** டெண்பது.

இனி, சுகதனுக்குக் 7காமஸேவையுமுண்டு;

'' தடிகடவழ் குருதிதன திருகணெரு தீலதனதோர் புடைபுதல்வர் புண்யிழையர் பொருகளிற புணிதிய முடிகளா சிவைமுமையி ணருளியவன் மூரல்கொள்கழ லடிகளடை பவர்துயர்க எடைதலும் தரிதே.''

எனபதனல், இவனுக்குத் தாரமும்,புத்திருருமுண்மை பெறப்படுதலினென்பது. 8 ஹெது-வலுகையினல்லத 9வு-உலாவகெழுயில் 10காம மேவாதிக

<sup>1</sup> பொன்றக் கெட்ட - அழியக் கெட்ட.

<sup>2</sup> அனந்தாத்தே - பினபே.

<sup>3</sup> தத்காரணேதபத்தி கூணத்தே - அந்தக்காரணம் உண்டாகும் சமயத்திலே.

<sup>4</sup> பூர்வ கூணததே - முன சமயத்திலே.

<sup>5</sup> கையற நசித்து - அடியோடு கெட்டு. 6 புத்தனேபாதி - புத்தனது கர்மம்.

<sup>7</sup> காமனேல்வை - காமமாடுதல்.

<sup>8</sup> ஹேது அவஸ்தை - காரணமாயிருக்கும் கிலே.

<sup>9</sup> புத்தாவஸ்தை - புத்தனுயிருக்கும் கிவே.

<sup>10</sup> காமஸேவாதிகம் - காமமாடுதல் முதலியன.

<sup>\*</sup> குண்டல்சேச்ச செய்யுன். பு - வா - 88-ஆம் செய்யுள் உரையிற் காண்க.

மில் இலியனில், ஹெதுவவிடுவெயூ மிலவன் ஸம்ஸாரியோ? அல்லனே? ஸம் ஸாரியெனின், இவனுக்குத் தலேயரிதன் முதலாயின கர்மபலத்தால் வந்தன வாம். அன்றியும்,

> " என்று தா இலைகுயக்கோ வெண்ணினை கொதுமு தலாச் சென்றி சுந்தார்க் கீந்தேனன் பொருளுடம் புறுப்புக்க மென்றினன் பிறக்கு நேறுள்ளையின் மாமேருக் குன்றியின் றுணேயாகக் கொடுத்திட்டா னல்லனே."

" எண்ணிகர்த காலங்க கொம்பொருட்டான் மிகையுழர் தெண்ணிகர்த வுலோகங்க ளிருடீர வொருங்குணர்ர் தெண்ணிகர்த தானமுஞ் சீலமு மிதையாக்கி யெண்ணிகர்த குணத்தினு னெம்பெருமா னல்லனே.''

என்பனவற்ருற் கைவங்த முத்தியை விட்டு, உலகுய்யக் கொள்வான் வேண்டி, அமேக ஜனனங்களிலும் பிறந்தாகுனெனறு அவீனப் புகழ்தல் அமையா தமாம். இவன் முயலாய்ப் பிறந்துழி ஒரு பிராம்மணனை வந்த பசித்தேகுனைன், 'மாம்ஸம் தின்பையோ?' என்று அவீனாக் கேட்டு, கொருப்பெரிய விடுவித்து, அதனுட் பாய்தல் முதலாயினவும், பிறவும் 1 ஸம்ஸார ஜீவனுக்குக் கூடாவாம். இனி, ஸம்ஸாரியல்லன் எனில், 2 அவஸ்தாத்வயங் கற்பித்தற்குப் பலமில் ஃலபாம். ஆத லாற் காமனேவையு முண்டுடைன் பது. அனறியும்,

'' மக்க டெய்வம் விலற்குபெண் ணணைலி யொக்க நின் p விவற்றன முப்பது பக்க வாற்றி னுறுப்பொரெண் மாத்திரை வைக்கு மாயி னி தோமை வாழ்க்கையே.''

என்பதனுல், இவவாறன்றி வரும் காமஸேவைக் குடன்பட்டாளுதலினும, இவ னுக்குக் காமஸேவை புண்டென்பது.

இனி, சுதனுக்கு த்ரஷ்ணேயுமுண்டு; மாம்ஸம பகித்தலும், தாம்பூல ஸேவையும், பல்லுத்தடைத்தலும், ஸ்நானபான நகளும், குடை செருப்பு முதலாயின கைக்கோடலும் த்ரஷ்ணே யொழியக் கூடாமையினென்பது. இவன் த்ரஷ்ணேயுமின்றி இவையுமுடையனெனில், ஸம்ஸாரிக்கும் த்ரஷ்ணேயின் றியே இவையுண்டாயினவாம்.

இனி, இவன் காமபாவசனுமாம்; உறக்கத்தான மயங்கு தலும், பசியால் வருந்தி நாடோறும் பிகைஷ்யிரத்தலு முண்மையினென்பது.

இனி, இவன் பொருளிருந்தவாறறியானுமாம்; என்னே? பதார்த்தங்கள் 3 கிரம்சமாய் கூணத்திற் செடுமென்று சொன்னவன்ருனே முன்பு நான முய

<sup>1</sup> ஸம்ஸார ஜீவன - சமசாரததில் உழலும் ஜீவன.

<sup>2</sup> அவஸ்தாத்வயம் - இருவகை கிலே.

<sup>3</sup> நிரம்சமாய் - சிறிதளவு மில்லாமல்.

லாய்ப் பிறந்தை, தர்மோபதேசம் பண்ணினேன்; இப்பொழுதை புத்தஞ**யினேன்** என்று ஆகமோபதேசம் பண்ணிஞஞதலால். முயலான வன்று தொட்டுப் புத்த ஞன வளவுக் தான் கின்றுஞகச் சொல்லுதல், ''யான்கண்டீர் கோன்பி காண் முன்னோயோர் பிறப்பினுண் முயலானேன்'' என்பதாகலின். அன்றியும், இக்குற்றங்கள் இவனுக்குண்மை,

> 1" கிஃபெற வெல்லாரு நீத்தனக கோக்கெதனவுக் தலேவரு மிழுக்கெனத் தவிர்க்தனவு மேனு ணிலேபெற வெல்லாரு நீத்தனயா வென்றுன் கொலேகளவு கட்காமம் பொய்பெனுக் கூறினுன்"

என்பதனுல். இக்கொல முதலாயின விழுக்குத் தீலை ருமெனறு தவிர்ந்தானல் லன்; உலகந்தவிர்தலிற் றவிர்ந்தானெனறமையினும் பெறு தேம், சுஷகன் நல் லார் வணைநகப்படானெனபது. இப்படியே ஒழிந்தார்க்கும் இக்குற்ற முண்மை யின், நல்லார் வணங்கப்படாசென்பது. அவர்களுக்குக் குற்றங்களுண்மை அவர் கள் சாஸ்திரங்களிலும், அவர்கள் வேவுக்களிலும், அவர்களே 2ஆச்ரித்த மனுஷ்யர் வார்த்தைகளிலு மறிந்துகொள்க. அன்றியும்,

ന ബില് ത്തിംയെ പൂല് കരിച്ചും പ്രവേശം വരുന്നു പ്രവേശം പ്രവേ

[கொஃல பொய் களவு காமம் இவைகளில் நடப்போன் எல்லாக் குற்றங் களின சீங்கினவ*ுன்று* கொள்ளப்படான்.]

எனனும் <sup>3</sup>ஸ்வாமி வசனத்தாலும் தோஷுவான்களென்பது பெறு தமாதலால், பகவானே நலலார் வணங்கப் படுவானெனறைவாறு. அஃசென்னே? பகவானுக்கு தர்மோபதேசநா இயுண்மையின், ராகாதிமத்வ மெய்துமாலெனின், ராகாதி மத்வத்தாலல்லது 'வேசன ப்ரவருத்தி யில்லேயாயினன்றே; அஃதாவது: ராகாதி மத்வம் வசனத்துக்குக் காரணமேனின், கெருப்பிஞலாவதான புகையும், மழையிஞலாவதான வெள்ளமும், கெருப்பும், மழையும் பெருகினவழிப் பெருகி, அவை சுருங்கினைவழிச் சுருங்குமாறு போல, ராகாதி மிகவுடையார்பக்கல் வசன ப்ரவருத்தி குறையைவும் வேண்டும், துறைய வுடையார் பக்கல் வசன ப்ரவருத்தி குறையவும் வேண்டும், ஆதர்கண் வியாசாதியும் சாலிபுத்திராதிகளும் மூகராகலும், தார்த்த சான வீதி புருஷர் ஸகல சாஸ்திர நீவியாக்கியாதாக்களாதலும் வேண்டும். ஆதலைல், ராகாதி வசன ப்ரவிருத்திக்குக் காரணமண்றென்பது. அன்றெனினும் சொல்லுவேனென்னும் இச்சையொழியச் சொன்னிகழ்ச்சி கூடாமையின், பக

<sup>1</sup> கு. கே.

<sup>2</sup> ஆச்ரித்த - பினபற்றிய.

<sup>3</sup> ஸ்வாமி - சமக்தபத்தொ ஸ்வாமி.

<sup>4</sup> உசன ப்பவிருத்தி - சொல் உண்டாதல்.

<sup>5</sup> வியாக்கியாதாக்கள் - உரையாசிரியர்கள்.

வானுக்கு இச்சையுண்டெனின், சொல்லுவேணென்னும் இச்சை பொழிய 1 நா த ஸூ நா திகளிற் சொனனிகழ்வும், ஸகல சாஸ்தி சங்கட்கும் பொருட் சொல்லுவே ணென்னுமிச்சை யுண்டாய வழியும் வீதி புருஷர் பக்கல் சொன் னிகழ்ச்சியின்மையுங் காண்டலிற் சொல்லுவேனென்னும் இச்சையொழியவும் சொன்னிகழ்ச்சி கூடுமென்பது. சாமா தி 2விபூதிகளும் பகவானுக்கு பரிககி ச கங்களல்ல, அவற்றுற் கொள்வதொரு கர்மம் பகவானுக்கினமையின். அவை தேவர்களாற் செய்யும் திருச்சிறப்பாம், புஷ்பாதி போலவென்பது. ஆதலால், பகவானே நல்லார் வணங்கப்படுவரணென்பது.

இனி, பிறப்பாதி நானகு மின்மையும் பிறர்க்கில்ல. அவர்களுக்கவை யுண்மை அவர்கள் சாஸ்திரங்களிற் பிரசித்தம். என னே? புத்தன கர்மவசத்தா லன றிக் கருணேயாற் கைகவந்த மூத்தியைவிட்டுப் பரிசுத்த ஞானத்துடன் பல விலங்கிற் பிறந்து மிறந்தும், பிணிப்பட்டும், மூத்தம் தர்மோபதேசம் பண்ணி யொழியாமல் உலகுய்யக் கொணடாடு னன று சொல்லு தலால். அன்றியும் கரும வசுத்தாற் பிறந்து கெனனில், விலங்காய்ப் பிறந்து பேசு தலும், யானேயாய் மருப் பீதலும், முயலாய் மாமிசமீதலும், மாஞய் எய்யத் தொடர்ந்து வந்த அரசன் குழியுள் வீழத் தாணும் குழியுட்புக்கு, அவனேத் தன் பின் தண்டைக்கைக் கட்டிக் கிடக்கச் சொல்விக் குழிமேல் ஏறப்பாய்ந்தவற் கறமுரைத்தலும், மயிலாய்ப் பிறந்து, குஞ்சாயிருந்து காட்டுக்கு, வினைந்தைகொள்ள,

444 സെ**ട്** പൊരലന കുഖകചാന, സെ**ട്**പോഴുന്ന കുമ**ാ**ചാകാന | ദനകാനികാനായ **ക**ൊരുമാനു, ജനക**െ**യുമലയിക്കൂടുന്ന്

[(கான் குஞ்சாகையால்) இரகுகளோ பழக்கின்றனவல்ல; கால்களோ கடக்க வல்லவைவல்ல; தாய தக்தையரோ விட்டோடினர்; ஜாதவேடி! அக கினியே! எனனிடம் விட்டு விலகுவாயாக.]

எண்ணும் பரித்தங் கூறுதலும், <sup>5</sup>வைசத்திமததாலாம் பிறவுங் கூடாவெனபது. இனி,

ட்டு தூழு நாத்து நாத்து கூறி அதே க்கு ஆ நாழ்த்து தெரியாத்து இது தே க்கு ஆ

[மீன், ஆமை, பன்றி, காசிம்ம, வாமன, பாசாாம, தசாதாாம, பலாாம கிருஷ்ண, கலகீ என அவர்கள் பதினமா்.] எனவும்.

<sup>1</sup> காத்திர ஸ்கவறுதிகளில - காலதவறி வீழதல் முதலியகைவகளில்.

<sup>2</sup> விபூத் - தெப்பு.

<sup>3</sup> மோரிப்பரித்தம் - மளமோ ஜாதகத்திற் காண்க;மயூரா—மோரா—மோரி; பரித்தம் - கஷ்ட கிகாரணஸ்தோத்திரம்; புத்தன் மயிலாய்ப்பிறந்து பாடி 4 வத்தக ஜாதகம்.

<sup>5</sup> வைசக்கிமத் - விசேஷ சக்தியுடைமை.

## 144 ബംബെടി പംഗമ്പംഗമ ??

[புக**்**தோ*று*ம் தோன்றுகின்றேன்.] எ**னவு**ம்,

- 2 ''ஆதிரையா ஞதிரையா கொன்றென் றயர்வுறுமீ யூர்திரைகீர் வேலி யுலகு''
- 3 ''விதியால் வருவதல்லான் மேதக்கோர் தங்கண் மதியினுல் வாழ்வதொன் றுண்டோ—பதிதொறஞ் சங்கானு மையமேற் றுண்டான் றடங்கடல்சூழ் மங்கையுடன் காடுறைந்தான் மால்''

எனவு முண்மையி பெனைன்பது. அஃகெல் பகவத் அர்ஹுத் பாமேவ்\$டிக்குப் பிறப்புண்டெனபது 4பிரதமானுயோகத்துப் பெறப்படுமென்றே வெனின, அன்று. காமங்கெட்டாலண்றே அர்ஹுத பாமேவ்\$டியாவது? அஃதாயிஞற் பிறவி யில்ஃ பெனபது பிரசித்தமாதலால், பகவானுககே பிறவியில்லாத தெனபது.

இனி, உயிர்கட் கிடாதீர்த்துயரினப மாககுஞ் சொல்லுடைமையும் பிறர்க் கிலூல, அவர்கள் உயிர்கட் கிடராக்குஞ் சொல்லினராதலால். என்னே பெனின, சுகதன, புண்ணிய ப:பங்களேச் செய்தார்களு 5தத்பல போக்த்ருத்துவம் இல்லே செய்மின்', 'பாபம் ஒழிமின்' எனறுபதே யெனபதறிந்தும், 'புணணியும் செத்து, உயிர்களேக் கிலேசிப்பிக்கின் அதைலா அம், ஐந்தங்கங்களிற் குறையக்கொன் ருர்க்குக் கொலேயில்லே யென்றும், மாம்ஸம் தினபார்க்குக கொலேயில்லே யென் றும் கொல மேற்புரிவித்தும், காற்பொன்னிற்றுழ்ந்தது கனவன்றென்ற கள வின மேற்புரிவித்தும், எண்மாத்திரை வைக்கிற் காமமன்றென்று காமத்தின் மேற்புரிவித்தும், கன்னெனனு முள்ளமினறிக் கட்குடித்தார்க்குக் குற்றமில்லே யெனறும், 6மகாயானம மக்திரயானங்கள் சொல்லியுங் கட்குடிப்பித்தும், பிறன் டொய்யென் நநியாமற் சொல்லும் பொய், பொய்யன்றென்று பொய் மேற்புரி வித்தும், மற்றும் பல பிர்ளாத்தாலும் சர்வ ஜிவன்களேயும் இகபாலோகத்துத் தனபு**றவி**க்கின்*று* தைலாலும், <sup>7</sup>மகௌகுத பண்டிதனை ஜா**தகத்**து, தான ஒரு ராஜாவுக்கு மக்திரியாய்ப் பிரதிபகூத்து இராஜாக்களே வஞ்சித்தும், ஸ்திரீ பையும் பிளளேகளேயும் பிறாக்குக் கொடுத்துப் பீடித்தும், பிறவாற்றுனும் உயிர் குளேத் தென்புறுவிக்கின்றமையின், 'உயிர்கட் கிடாாக்குஞ் சொல்லான்' என்பது

<sup>1</sup> சம்பவாமியுகேயுகே - யுகக்தோறும் தோனறுகின்றேன். ஸ்ரீ பகவத் கேகை 4-வது அத்தியாயம்--- வது ஸ்லோகம்.

<sup>2</sup> முத்தொன்னாயிரம - கடவுன் வாழ்த்து.

<sup>3</sup> ஒரு பழைய செய்யுள்.

<sup>4</sup> பிரதமானுயோகம் - ஜைனர்களுடைய மாண்கு வேதங்களில் முதலாவது வேதம்; விவரம் விசேடக் குறிப்பிற் காண்க.

<sup>5</sup> தத்பல போக்த்ருத்வம் - அந்தப் பலின அனுபவித்தல்.

<sup>6</sup> மகாயானம் மக்கிரயானங்கள் - பௌத்தமத பாகுபாடுகள்.

<sup>7</sup> மகௌவந்த பண்டிதனுன் ஜாதகம் - பௌத்த ஜாதகக்கதைகளுள் ஒன்று.

பெற தேம். பிறர் வசனங்களும் உயிர்கட்குத் தண்பஞ் செய்யுமென்பத 1 ஸ்ரீ கீதையிலும், பிறவற்றினும் கண்டுகொள்க. பிறரை இரகுஷித்தற்காகப் பிறர்க்குத் தன்பஞ் செய்தாசெனின், வழிப்போவாரைக் கொன்ற பறிப்பாரும் பிறரை இரகுஷித்தற்காகச் செய்வாராதலின், அதுவும் குணமெனப்படுமென்பது.

இனி, தைக்க காரணங்களாகிய ஹிம்ஸா திகீன எவ்வகையானும் தவிர்த்தலிற் பகவத் வசனமே இடர் நீர்த்தின்பமாக்குஞ் சொல்லாவது. கிலேச காரண மாகிய <sup>2</sup>அனசஞ்தி தபசும் பகவாஞல் அருளிச் செய்யப்படுமண்ரே வெனின், அத இந்திரியங்களால் வரும் <sup>3</sup>ஸுந்தாபம் நீங்கு தற்கு அருளிச் செய்யப்பட்டது. அது தானும், 4 66 முகி தவலா ம தவவலி " என்னும் சூத்திரத்து, சக்திக்குத் தக்கபடி அனசஞ்தி தபசு அணுஷ்டிப்பான், சக்தி யொழியக் கிலேசமாக அணுஷ்டிப்பான் அல்ல வென்று சக்திக்குத் தக்கபடி அணுஷ்டித்தற்குப் <sup>5</sup>பல பல ஆஸ்ரமம் அருளிச் செய்தலி வென்பது. ஆதலால், பகவானே உயிர்கட் கிடர் தீர்க்கும் சொல்லா கென்பது.

'தாருமச் சுடரானெனும் தொனமையினுன்' என்பது பகவானுக்கே உரித்து. <sup>6</sup>தர்மப்பிரவாசனத்தில் ராகத்வேஷியின்றி ஆதித்யன் பதார்த்தப்பிர காசம் பண்ணுமாறு போலப் பிரகாசித்தலால்.

இனி, எல்லாமுணர்தலும் சுதா திகட்குக் கூடாதாம். சுதேன் கூணைக்கோ மும் கெடுகின்ரு ஞதலால், தானுள்ளுகிய எக்கூணத்திலுள்ள ஒன்றையு மறிவ தல்லது பிறவறியானும். எக்கேணத்து கிகழ்வதாகிய ஒன்றையு மறிவனென்ற தென்னே? தத்க்குணத்துளவாகிய சகல பதார்த்தங்களேயும் உணரானே வெனின், உணரான். உணரிற் சுடுவதாகிய செருப்பை அறிவதோரியல்பும், குளிர்வ தாகிய கீரை அறிவதோரியல்பும், செல்வதாகிய காற்றை அறிவதோரியல்பும், கிற்பதாகிய மூலமுதலாயினவற்றை அறிவதோரியல்பும் முதலாகிய அனர்த வியல்பும் ஒன்றிற்குண்டாதல் வேண்டும் ஆதற்கண், கிரம்சமென்பது கெடும். பதார்த்தங்கள் அகேக ஸ்வபாவங்களாகி சித்தாக்த விரோதமுமாம். பாமார்த்தத் தால் ஏகஸ்வபாவமே யெனினும், வியவகாரத்தால் அகேக ஸ்வபாவமுண் டெனின், வியவகாரமென்பது பொய்யாகிய அகேக ஸ்வபாவத்தால் அகேக காரியம்

<sup>1</sup> ஸ்ரீ கீதை - பகவத்கீதை; தக்க யாகப் பாணி 623-ஆம் செய்யுளுரையில் பகவத் கீதை, ஸ்ரீ கீதையெனக் கூறப்பட்டிருக்கிறது.

<sup>2</sup> அனசஞ்திதபச - அனசனம் (உண்ணுமை) முதலாகிய பன்னிரண்டு தவங்கள்; இவற்றின் விவரங்களே விசேடக் குறிப்பிற் காண்க.

<sup>3</sup> ஸக்தாபம் - அக்கம்.

<sup>4</sup> சக்திதஸ்தியாக தபவி - சக்திக்கியன் றவாறே கொடையும் தவமும்; தத் வார்த்த சூத்திரம். 6-வது அததியாயம். 24-வது சூத்திரம்.

<sup>5</sup> பல பல ஆஸ்ரமம் - பதிணுலு குண சூதானங்கள் முதலாயின; இவற்றின் விவரங்குள விசேடக் குறிப்பிற் எண்கை.

<sup>6</sup> தாமப் பிரகாசனம் - தாமத்தை விளக்கல்.

பிறவாதாம்; பொய்யாகிய <sup>1</sup> வாரூஷுக்கிஷாணத்தாற் கிமிழும் **மூடியு** மாகாதவாறு போல. மெய்யெனிற் பாதார்த்தங்கள் பரமார்த்தத்தால் அ**கேக**ஸ்வபாவங்களா மென்பது. ஒரு கித்தம் ஒரு பொருளே ய**றியும்;** பிறிதொரு கித்தம் பிறிதொரு மொருளே யறியும். இவ்வாறே அகேக சித்தங்களும் அகேக பதார்த்தங்களே அறியுமெனினும், ஒரு சித்தம் அகேக பதார்த்தங்களே யறியா தாம். ஒரு சித்தம் அறியாதே யெனினும் அவன்றுனறியுமெனின், சித்தங்களில் வேறல்லாதாறெரு ஆத்மா உண்டாதல் வேண்டும்; உண்டாதற்கண்,

ഫോസ്റ്റ് പ്രത്യാന് പ്ര

[ஆக்மா இல்ஃபென்று பௌத்தராகிய நாங்கள் கூறுவோம்.]

" உுலவூல்பி ண ஹிகொஹி உுல்கொகாரு கொண கிறியா கவிதுகெ

ക്കാനുക്കും പ്രത്യാത്രത്തിലും പരുപ്പും പ്രത്യാഗിക്കും പ്രത്യാഗിക്കും പ്രത്യാഗിക്കും പ്രത്യാഗിക്കും പ്രത്യാഗിക്ക

किं क स्थीर्<sub>य</sub>ि⊅॥"

[தாக்கமுண்டு; துக்கத்தினச் செய்வோளுகிலும், செயலாகிலுமில்லே; அவை அஞ்ஞாநமே. மோக்ஷமுண்டு; மோக்ஷிக்கும் புருஷனில்லே. மார்க்க முண்டு; செலவோனில்லே; அவை அவித்பையே.]

என பன வற ேரு டு மூலயும். அவ்வாற ஆத்மாவும் கூணி சமாதலின, ஓர் ஆத்மா அகேக பதார்த்தமறியாதாம். அனறியும், பௌத்தரால் சுகதன சர்வகஞ்னல்ல னென பது சொல்லவும்பட்டது,

ക് സാണ്യായിയുള്ള പ്രത്യേത് നെ പ്രത്യായില്ലായുള്ള പ്രത്യായില്ലായുട്ട് പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യായില്ലായുട്ട് പ്രത്യായില്ലായുട്ട് പ്രത്യായില്ലായുട്ട് പ്ര

பொருள்களில் நீக்குவன எவை? கொள்வன எவை? அவற்ருன் உபாய மெனனே? இவற்றை அறிந்தவனே எம்மால் விரும்பப்பட்ட பிரமாணமான ஆத்தன; எல்லாவற்றையும் அறிந்தவன் அவனல்லன. எல்லாவற்றையும் காண் கென்ருஞே, இல்லேயோ; எங்களுக்கு வேண்டியனவற்றைக் காண்கின்றுன. தார தாகியே பிரமாணமெனில் கருடனே பூஜிக்கவும் அமையும். உலகிலுள்ள புழுக் குலங்களின கணக்கறிந்திருக்கலாம்; அதனுல் கமக்கு என்ன பிரயோஜனம்.] என. (தீர்மகீர்த்தி நியாயுடுந்து.)

அன்றியும், யாதொரு பொருளே பொருவன வினுவும், அப்பொருளோ அப்போதறிக்துரைக்கும்; பின்னும் பிறிதொன்றை வினுவிடத்து, அதினயு

<sup>1</sup> காமஸ் அகவிஷாணம் - கழுதைத் தீலைக் கொம்பு.

**ுறியும்.** இவ்வாறே வினுவினவிடத் தெல்லாப் பொருளேயு மறிக்**துரை**க்கும்; சதாசர்வக்குதை வேண்டாமெனின், எல்லாப் பொருளும் எவவகைய வென்று ஒருவன் ஒருங்கு வினுமினவிடத்து, எல்லாப் பொருளுமறிந்துரைக்கல் வேண் **ூ**ம்; அறிதற்கண் எல்லாப்பொருளு மறியாமை இடையூற செய்யும். **கெடுத்தறிந்தானே கெடாதறிந்தானே? கெடாதறிந்தானெனில் எல்லார்க்கும்** சர்வக்ஞத்தும் வரும்; கெடுத்தறிக்தானெனில், கெட்ட கர்மம் மடங்கி வக்து சோமையின், சதாசர்வக்குதைவ்வேண்டும், ஒரு காலம் சர்வக்குறையின் மற் **ெருரு** காலம் அசர்வக்ஞனுதற்குக் காரணமின்மையினென்பது. ஒருகாலம் சர்வக்குளுமிடத்தும் அகேகஸ்வபாவனும். ஆதலால், சாவக்ஞத்துவம் கூடாடுதென்பது. இனி, பிறரும் அகித்திய ஸ்வபாவராதலால் சர்வக்ஞால்லர்; சீதஸ்வபாவமான ஜலத்தை யறிக்தவன பிறிதொன்றறிதல் கூடாமையானும், வித்தையறிக்தவன் அங்குரத்தை யறிதல் கூடாமையானும் அவர்க்கு சர்வக்ளுத்துவம் கூடாதென்பது. வித்தையும் அங்குரத்தையும் அறி பில் நித்தியஸ்வபாவனென்பது செடும்; ஆதலால், அவர்க்கு சாவக்ஞத்துவம் கூடாதென்பது.அன நியும், தமக்குப் பினபு வியசனம் வருமென்பத நியாத அசு ார் முதலாயி ு**மை**ப் படைத்தாப் பின அவரை 1வதித்தற்கு முயறலும். தம்மை வழிபட்டுப் போதும் பக்தர் ஹிருதயமறியாது பரீகூழித்தலும் முதலாயின சொல் லும் வேதாதி சாஸ்திரங்களுள்ளும் அவர் சர்வக்ளுரல்ல ரென்பது கண்டு கொள்க.

அஃகேக்ல், சர்வக்கு னுயினை சென்று வண் உண்டாயின் குறை இவ் வாராய் சிலி வேண்டுவது? அவனிலில் பெணின், சர்வக்கு னின்மை எறரு லறிக்கிகள்? பிரத்தியக்ஷத்தா லறிக்தாயேல் இக்காலத்திவ்விடத்திலில் யென்றறிக்தாயோ? இககாலத்திவ விடத்திலில் பென்றறிக்தாயோ? இககாலத்திவ விடத்திலில் பென்றறிக்தாயோ? இககாலத்திவ விடத்திலில் பென்றறிக்தாயெனிற் பிணக்கில்ல; இனி, எல்லாக்காலத்திலு மெல்லாவிடத்திலும் சர்வக்கு னிலில் யென்ற பிரத்தியக்ஷத்தா லறிக்தாயேல், கீ சர்வக்கு ஞைகுதி; எல்லாக்காலமு மெல்லாவிடமும் புரு அருணை வு மறிக்தர யாகையால்,

ം ത്യവക്ഷ് കുംബം വാഹരം വാഹര്യ പ്രാധാനം അവ എന്നു വാഹര്യ പ്രാധാനം അവ എന്നു വാഹര്യ വാഹ്രം വാഹര്യ വാഹര്യ വാഹ്രം വാഹര്യ വാഹ്രം വാഹര്യ വാഹ്യ വാഹ

என திற அனுமான த்தால் அறிவாயெனின,

ு இத்து அம்றெயிய்வாகு மறிகளை இரி சும்று கூடிய வர்கு வரு சும்று கூடு விரிக்கு வர்கு வர்கள் வர்கள் வர்கள் வர்கள் இத்து அம்றெயிய்வாக மறிக்குவ வர்கள் 
என்கிற அனுமானத்தால் மைஜைமினி முதலாயிஞர்க்கு உேதார்த்தஞத்தவையில்ஃ யென்பத பெறவேண்டும்; பெறேமேல், முனசொன்ன அனுமானத்தாலும் சர்வக்ஞனில்ஃ யென்பது பெறப்படாதென்பது இனி, வேதத்தாலும் சர்வக் ஞாபாவ மறியலாகாது,

<sup>1</sup> வதித்தல் - வதைதைதல்.

46 സെ യെട്ട് യെല്ലാം മമ്മി മസുയാട്ട് മാന്താന് ഗാറ്റം പാന്താന് ഗാറ്റ്

[அவன எல்லாவற்றையும் அறியும்; அவின யறிவோன் இல்லே. அவனே ஆதி புருஷன; அவனே மஹான்.] (ஸ்வேதாள்வதா உபநிஷத் III, 19. ஸ்லோகம்.)

അധിഥയും നത-പ്രത്യ പ്രാത്യം വാരു പ്രാത്യം പ്രവ്യാത്യം പ്രാത്യം പ്രാത്യം

என்பன முதலாயினவற்றுல் வேதம் சர்வக்ஞினச் சொல்லு தலால். இனி, அர்த் தாபத்தியாலும் சர்வக்ஞாபாவ மேறியலாகாது, அனுமானத்தச் சொன்ன தாஷ ணம் வருகையால். இனி, உபமானத்தாலும் சர்வக்ஞனில்ல பெயன்பதறிய லாகாது. உபமா றேபமேயபூதார பெ சர்வபுரு ஷணைப்பும், அவருணன் வுகுனையும் பிரத்தியக் சீகிக்கவேண்டும்; வேண்டு தற்கண் சீ சர்வக்ஞனு தி இனி, அபாவப் பிரமாண த்தாலும் சர்வக்ஞனில்லேயென நறிவாயெனில், அபாவப் பிரமாண மாவது: இவணைக்கு பிரமாணங்களாலு மறியப்படாகையைக்கு அதனுல், சர்வக்ஞனில்லே பென்பதறியலாகாது, பரசேதோ விருத்தி விசேஷமும் இவ்வைக்கு பிரமாணங்களாலு மறியப் படாமையின அல் தில்லேயாதல் வேண்டு தலி வைக்கு பிரமாணங்களாலு மறியப் படாமையின அல் தில்லேயாதல் வேண்டு தலி வெனைபது. ஆதலால், சாவக்ஞ னில்லேயென பது ஒரு பிரமாணத்தாலு மறியலாகாது. இனி, 1 சர்வக்கு சத்லுவத்திற் பிரமாணமாவது யாதெனினை,

வேதம்போல ஜோதி சாஸ்திரமும் அபௌருவே, யமெனின, வேதம் அபௌரு ஷேயமென படுதனீண பெற்றவரமென மூர்க்கு,

என்கிற அனுமானங்களாற் பெறப்பட்டதெனில், இவவாறு கொள்ளிற் 2 பிடதத் திரய முதலாயினவற்றுக்கும் அபெருவேஃயத்துவம் வரும். பௌத்தாதிகள் பிடகத்திரயாதிகளே பௌருவேஃய மென்பவெனின், அவர் வேதத்தையும் பௌருவேஃய மென்பவாதலின், அதுவும் பௌருவேஃயமாம். அன்றியும், வேதத்தை அபௌருவேஃய மெனறு சாதிக்க வருகின்ற பிரமாணஙகளெல்லாம் பிடகத்திரயத்திலும் சொல்லுதலில், அதுவும் அபௌருவேஃயமாதல் வேண் மேம். ஆதலால், வேதம் பௌருவேஃய மேயாமென்பது.

<sup>1</sup> சர்வக்ஞ சத்பாவம் - சர்வக்ஞனுண்டைமை.

<sup>2</sup> பிடகத்தொயம் - பௌத்தாகமங்கள் மூன்ற; அவை, விகயபிடகம், சூத்திர பிடகம், அபிதர்மபிடகம் என்பன; இவற்றின் விவாம் விசேடக் குறிப் பிற் காண்க.

ண்டஓகு அட்ட வி அடி அரும் வி அர

[யாவை, ருக், யஜுர், சாம, அதர்வாங்கோல. இதிகாச புராணமென்ற வேதங்களோ அவை எல்லாம் மஹா புருஷ்ளூன ஈசுவாளுல் உச்சரிக்கப் பட்டனா.] (பிருக்காரண்டையக உபரிஷ் 11 IV, 10 ஸ்லோகம்.) என்னும் வேதவாக்கியத்தாலும் வேதம் பௌருஷேய மென்பது பெறுதும். அனறியும்1 உர்ஷ வது கைவாக வையாக வூரா நிலு இய மாதவினும் வேதம் பௌரு ஷேயமாமென்பது. 2 அதீக்திரியார்த்தங்களேச் சொல்லுதவில், உர்ஷ வது கூலால் மையான ஜாதீய மன்மெனில் அழகிதனது. அதீக்திரியார்த்தங்களேச் சொல்லுதல் உர்ஷ விரும் விருவில் இதிக்கிரியார்த்தங்களேச் சொல்லுதல் உர்ஷ விரும் விருவில் இதிகளையினைன்பது. ஆதலால், வேதம் பௌருஷேய மென்பது. ஆதலால் ஜோதிர்ஞாளுதியும் பௌருஷேயமே யாத வில், அதினை உபதேசித்தோன் சர்வக்ஞனேயாமென்பது. 3கிறவி ஜேனரிர்து சொல்லின் எல்லாராலும் அறியப்படுதல் வேண்டும். அன்றியும்,

(6a Grond strangal En son and a description of the strangal of

wroong இ. அதி துடை கல்யாஸ் காமுக்க வல்வு கீயக் !! ``

என்பதனுைம் பெறு தம், இந்த சர்வக்ஞத்வம் பிறர்க்குக் கூடாமையிற் பகவா னுக்கே கூடுமென்பது. ஆதலாலி த அர்ஹத்பாமேஷ்டிக்கே மங்கலமாமென் பது.

- 2 அன்னை பயர்த வறவாரபிர் துண்டு நின்று ரின்னு ரிண்ய செனவேண்டுவ தில்லே யார்க்கும் பன்னுர் துணேயும் பணிர்தாகிய பத்தியின சென்னு அரைக்கப் படுகின்ற தொன் ஃங்குளதே.
- (இ-ன்.) '' அறவாரமிர் தாண்டு கின்றுர்'' என்பார்— தர்மாமிர்த முண்டு கின்ற சித்த, ஆசார்ய, உபாத்தியாய, சாதக்களென்றவாறு.
- " இன்றைரி கோய பொன வேண் மேவதில் ஃ யார்க்கும்" என்பத 4யத்ரதத் ரானுபூர்விக்கிரமம் சொன்னவா மு; அஃதாவத இன்னஜாதி, இன்னே ஆசிரமம் என்பதே வேண்டோவென்பது.

<sup>1</sup> இப்பொழுது காணப்ப&ம் புருஷன் பேசும் வாக்கியத்திற்கு சமானமாக இருக்கிறதால்.

<sup>2</sup> அதீர்திரியார்த்தங்கள் - இத்திரியங்களாலறியப் படாதவை.

<sup>3</sup> திஞ்சிக்ஞன் - சிற்றறிவுடையவன்.

<sup>4</sup> யத்ரதத்ரானுபூர்விக்கிரமம் - எங்கே அது வுண்டோ அங்கே இதுவுமுண்டு எண்னும் கிரமம்; அதாவது, யார் யார் அறவமிர்தாண்டு கின்றுரோ அவர் யாவரும் வேறு காரணங்கருதாமல் பூஜிக்க யோக்கியர் எண்று கொள்வது.

'' ப**ன்னுக் த**ணேயும் பணிக்து'' என்பத — 1 கமஸ்கா சபாகுடத் தன் எத் தூணப் பாகுபாட்டாற் சொல்லிய தத்திணப் பாகுபாட்டாலும் க**மஸ்கா ரம்** செய்தென்றவாறு.

'' ஈங்கு '' என்பத— தமிழ்நாட்டு ௌன் றவாறு.

(a.)

## அவை யடக்கம்

- 3 பண்டாக மத்துட் பயிலாவுரை பென்று மிக்கார் விண்டிங் கிதணே வெகுளார்விடல் வேண்டுவன் பான் தண்டா மரைமே னடந்தான் மடந்தாள் வணங்கிக் கண்டேன் கிடந்தேன் கனவின்னி து கண்டவாமே.
  - (இ ன்.) '' பண்டோகமத்துள் '' என்றது—பரமாகமத்து வொண்றவாறு.
  - '' விண்டு'' என்பது—வேறபட்டென்றவாறு.
  - '' தடந்தாள்'' என்பது—மெல்லியவாகிய ஸ்ரீபாத மென்றவாறு.
- " கண்டேன் கிடந்தேன்'' எனபது—கிடந்தேன கண்டேன் என்ற வாறு. (க)
  - 4 ஆழ்ப்ரீல வுண்க ணவளா யடங்காமை செய்யும் பேப்ரீல கேசி பெரியோனறங கொண்ட பின்ணேத் தீரீல வுள்ளா திரிரு தேறு திருவத்தளாய் மாஞால மெல்லா மற மாற்றிய மாட்சியளா.
- (இ **ன்.**) '' அவளாய் '' என்பது—பண்டறிசுட்டு ; பழையனூர் நீலகேசு யென்றவா**ற**ு
- '' நீகீல வுள்ளைம் திரிக்தூ'' என்பத— <sup>2</sup>திருஷ்ணாலேஸ்மையோடு கூடிய அக்ஞானத்தினீங்கி யென்ற வாறு ; மித்யாத்வ பரிணுமத்தின**ீங்கி** யென்றுமாம்.
- " வற திருவத்தளாய்'' என்பதை— <sup>8</sup>தா்மானுப**ா்**தி புண்ணியத்திற் க**திவ்** டானம் செய்தாளேனறவாறு. (உ)
  - 5 தேவன் துரைப்பத் தெளிக்தேன்பிற் நெளிக்த தெல்லாம் மாவென்று கொண்டேன் மடனேவலி யாக கின்று நாவல்புலவ சவைநாப் பண்ணி நாட்ட துற்றேன் பாவின்ன வென்று பழிப்பாரினி யில்ஃ யன்றே.
- (இ-ன்.) '' மாவென்று சொண்டு'' என்பத—பொருவென்று கொண் டென்றவாறு ; 'மா' என்பத—பிரமாண மெனினும் அமையும்.
  - 1 நமஸ்கார பாகுடம் தோத்திர நூல்.
  - 2 திருஷ்ண லேஸ்யை கறுப்பு நிறமானலேஸ்டைய-ஆறுவித லேஸ்யைகளில் ஒன்று ; இதன் விவாம் விசேடக் குறிப்பிற் காண்க.
  - 3 தர்மானுபக்கி கல்வினேச் சேர்க்கை.

- " மடனே வலியாக" என்பத—ஞானப் பெருமையின்மையே வலியாக வென்றவாறு.
- " காவல் புலவாவை காப்பண்ணி காட்டலுற்றேன்" என்பத—சர்வ சாஸ் தொ பிரசுத்தராகிய பிரக்ஞரிடை கிறுத்தலுற்றேன் என்றவாறு.
- "பாவின்ன வென்று" என்பது—பா இத்தன்மைத்த தென்றென்ற வாறு.
  - 6 கண்டிங்கு நாளுங் கடல்வையகங் காதல் செய்யும் வெண்டிங்க டானும் விமலந்தனக் கில்ல தண்றே கொண்டென்சொ லெல்லாங் குணணோயெனக் கூறுகென்னே இவண்டிங்கோர் குற்ற மெனில்யானுமொட் டாமையுண்டோ.
- (இ ன்.) ''கண்டு '' என்பது சக்திரீனக் கண்டெனறவாறு. ''காதல் செய்யும் '' என்பது - உலகத்தாராற் காதலிக்கப்படுவ தென்றவாறு.
  - ''விமலக் தனக்கில்வதன்றே'' என்பது மறுவுடைத் தென்றவாறு. (ச)
  - 7 தெள்ளி நரைத்துத் தெருளாது அ தீமை செய்யும் புள்ளி ஹரையும் பொருளாமெனக் கோட லினு லெள்ளுர் திறத்த தஃதிரையென்றிது நீக்க வின்ருய்க் கொள்ளும் முலகங் குணமாண றம் வேண்டு மென்ருல்.
    - (இ ன்.) '' புள்ளினுரை'' என்பது சாக்கை யுரை பென்றவாது. (இ)

## பதிகம்

- 8 நாடும்ம நாடா னாசுர் நகருந் நகர்சூழ் காடுங் கடவுள் புகனீச்சூதல் கார ணம்மாத் தேடுஞ் சி.அபேய் பெரும் பேய்த்தியைச் சென்று பற்றும் பாடும் மவடான் பகை கொண்டுபல் கால் வெருட்டி.
  - (இ ன்.) "பற்றும் பாடும்" என்பது பற்றும் பகுதியு மென்றவாறு. (க)
- 9 தான்கண்டவண் செய்தவர் தன்னேக் கலக்க கில்லா மான்கொண்ட கோக்கின் னவளாய் மறமாற் றியபின் ஹான்கொண்ட காட்சி முதலாக வுடைத்த தெல்லாம் யான்கண்ட வாறே யுரைப்பன் னவையார்க் தெல்லாம்
- (இ ன்.) '' மான்கொண்ட வேக்கினவனாய் மறமாற்றியபின் '' என்ப ச அரசன் மகள் காமலேகையாய் வந்த மித்தியா தரிசனம் நீற்கியபின்னே என்ற வாறு.
  (உ)

## மு தலாவ தூ

# தாரு மவு ரைச் சருக்கம்

## நாட்டுச் சிறப்பு

- 10 **மாஞ்சோ**ஃ பொங்கி மருதங்கிளிப் பிள்ளேகள் வாய்த் தீஞ்சா ருழுகுர் திணேயின் னணிதங்கி 1 யேங்குர் தாஞ்சால வாழ்நா டளிரீனுர் தகைய துண்டு பாஞ்சால மென்று பலரும் புகழ் <sup>2</sup>பார்த்தி நாடே.
- (இ-ன்.) '' நிணேயின் அணிதங்கி ஏங்கும் '' என்பதை மருத நிலத்தைக் கோதப்பட்ட வெல்லா வவயவமுமுடைத் தென்றவாறு.
- " தாம் சால வாழ்நாள் தளிரீனும் தகைய தண்டு" என்பது மூப்புப் புக் காரும் அந்நாட்டிற் புகில் இளகுவரென்றவாறு. (க)
  - 11 வாடா வளத்தான் மலர்ஞால மதிப்பின் மிக்க நாடாவ திஃதா மதனன்னலஞ் சொன்ன லத்தாற் கூடா தெனினுஞ் செலகூறலும் வேண்டு மன்றே 3 பாடா விருநதார் பரிவஞ்சும் படிய தன்றே.
- (இ ன்.) '' பாடா விருந்தார் பரிவஞ்சும் படியது '' எண்பது புகழாவிருந் தார் முற்றப் புகழ்கில்லே மெனறஞ்சுவ தென்றவாறு. (உ)

#### Cam

- 12 வருபுனலன வளவயலிடை மறிவனகினை வருளே மருடினியைன மகிழ்தகையன மலர்சிறையனே காரை கருவரியன கடிகடையன கேணகுரலன கம்புள் திருஷருவின தெரிகதிரின திசைதிசைதொறு செக்கெல்.
  - (இ ன்.) கம்புள் கானங்கோழி. திருவுருவின பொன்னிறத்தன. (ந.)
- 13 பிணாநில்யன கமுகொடுபடு பழமுதிர்வன தெங்க மிணாநில்யன சுளாகனியிவை யினியனபல வாழை மணனயர்வன மணயயலன மதுவிரிமணி நீலர் திணிநில்யன தொள்ளையன தெரிமலான மருதம்.

(இ - ன்.) பல வாழை - பலாவும், வாழையும்.

<sup>1</sup> ஏங்கும் - பாடப்படும். ' ஏங்கு கம்பலத்தின்னிசை ' சிவக, 1197,

<sup>2</sup> பார்த்தி காடு - பாத்திய காடு ; கோசலத்துக்கு மேற்கே யிருப்பது.

<sup>3</sup> புகழ்கின்ரூர்; தொல் - (சேஞ) விண - 5. 'உண்ளு விருந்தனம்.'

- 14 ஆசை தழுவிய கழிமடலின கடிகமழ்வன கைதை புரை தழுவிய பொதியவிழ்வன பொன்மலர்வன புன்னே விரை தழுவிய விழை தகையன வெறிமலர்விரி ஞாழல் நிரை தழுவிய நெறிகழியிடை 1 திகாலரன டெல்தல். (இ)
- 15 குருவுடையன கொடிமிடைவொடு குஃவிரிவன கோடல் தருகுடான தளவயலின தகைமலான தோன்றி பருகுடையன வணியுருவின வயலனவலர் காயா முருகுடையன முகைவிரிவன முறியலர்வன முல்ஃ. (சு)
- 16 நுண்சிண்யன நகுவிசையன நலனுடையன நாகம் 2 விணேயுடையன பொழு திவையென விரிவனகணி வேங்கை கணேசுடர்விடு கதிர்மணியறை களனயர்வன காந்த ளினியனபல சுண்யயலன விறுவரையன குறிஞ்சு. (எ)

#### வேறு

- 17 ஆட்டுலாடு பாடலவை தாமறுத வின்றிக் கேடில்புக ழூரவைகள் கண்டுமிசை கேட்டு மூட்டுலாடு கூடலுணர் வார்கள்புணர் வாராய்ச் சேட்டொடு சேடியருஞ் செல்வமிக ரல்கி. (அ)
- 18 தானமொடு சீலமலை தாங்கொல மோங்கி மானமொடு மாயமில சாயமினை யாருங் கானமொடு கல்லடரு ளில்லிடரு நீங்கி ஞானமொடு செய்வினேக ணேயமுயல் வாரும். (க)
- 19 அந்தணரு மல்லவரு மாகியுட ஞப மந்தமறு நால்வருண மாட்சியின சாகித் தந்தகெறி பிற்றிரித ருனுமில சாகி நந்தியிசை சேறலுடை நன்மையத நாடே. (க0)
- 20 ஞூலமறி நன்மையுடை நாடதென லானு மாலுமழை மூன்றுமுடை மாதமென லானுக் காலமவை தாங்கடுமை காண்பருமை யாலும் பாஃவில மொன்றுமவ ணின்மை பழுதன்றே. (கக)

<sup>1</sup> கிகர் - ஒளி ; ' சீர்வார் கிகர்மலர் ' அகரா. 11.

<sup>2</sup> வினே யுடையன பொழுது - திணேகெரய்தற் குரிய காலம்; வேங்கை மலர்த்தால் நினே கொய்தல் வழக்கு. 'பைம்புதல் வேங்கையு மொள்ளிணர் விரித்தன' அகள.

# அரசன் சிறப்பு

#### வேறு

21 இன்ன தன்மையி குடினி தாளுமம் மன்ன வன்னவன் பாபெனில் வானிடைச் சொன்ன நீர்மைச் சுரேந்திரன் போன்றிவட் டன்ன ஞரில் சமுத்திர சாரனே. (se) 22 ஆற்ற லாலரி மாவவ ஞணேயாற் கூற்ற மேயெனக் கூறலு மாங்குடி போற்ற ருயண யான்பொருக் தார்கண்மேற் சிற்றத் தாற்றெறு தித்திர ளேயனுன். (#FL) நகரச் சிறப்**ப** 23 திய தீரத திருகினே யாடிய ீதயங் காவல குய்த்திசை யாவிணு பீய நீ**ண்டகை யேந்த னகர் 1** திசை போய 2புண்ட வருத்தன மென்பதே. ( 45 go ) 24 வளர்கெழு கெடுமதில் வாயில் யாவையு முளம்புக விழுங்கியிட் டுமிழ்வ வொத்துமேல் விளங்கிவெண் மதிசெலல் விலக்கி நீள்விசும் பளாததன் அணேமையு மறிவ தொக்கவே. (#B) 25 விரைசெல விவுளியும் வேழு வீட்டமு நிரைசெலற் கொடுஞ்சிகன் னேமி யூர் தியு மாசுடைப் பெருங்கடை நெருங்கு மார்கலி திரைபொரு கடலொலி பன்ன செம்மற்றே. (45 <del>5...</del>) 26 அதெற்புகை யளாவியு மணிகொள் வீ தியிற் அகிற்கொடித் தொகு தியுக் தூய சுண்ணமு முகிற்றவேக் கலவிவான் முடி மாககர் பகற்கிடை கொடாததோர் பான்மை மிக்கதே. (**க**எ) 1 ' இசையாற் நிசைபோய தண்டே ' சிவக, நாம, 2.

2 புண்டவருத்தனம் - புண்டாவர்த்தனம்.

#### வேறு

- 27 ஆந்க மாரக சணேர்த்து பலாலேய மென்னும் பேக்கொள் பேரதவ் லூது பிணம்படு பெருங்கா டேங்கு கம்பலே யிரவினும் பகலினு மிகலி யோங்கு ரீர்வையத்தோசையிற்போயதொன்றுளதே. (கஅ)
- 28 விண்டு நீண்டன வேய்களும் வாகையும் விரவி யிண்டு மீங்கையு பிருள்பட மிடைந்தவற் றிடையே குண்டு கண்ணின பேய்களுங் கூகையுங் குழறிக் கண்ட மாந்தர்தம் மனங்களேக் ¹கலமலக் குறக்கும்

கலமலக் குறுக்கும் - வெருவப்பண்ணும்.

(ss.)

- 29 ஈமத்தோமமு மெரியினு மிருனொடு விளக்கா ஆமைக் கூகையு மோரியு முறமுறழ் கதிக்கும் யாமத் தீண்டிவர் காண்டலே மாண்பில வழைக்குர் தீமைக் கேயிட கையதோர் செம்மலே யுடைத்தே. உறமுறழ்- மாறிமாறி. ஆண்டலே - 2ஆண்டலேப்புள். அழைக்கும் - கூவும்.
- 30 வெள்ளின் மாஃயும் விரிக்தவெண் டஃகளுங் கரிக்க கொள்ளி மாஃயுங் கொடிபடு கூறையு மகலும் பள்ளி மாறிய பாடையு மெலும்புமே பரக்து கள்ளி யாரிடைக் கலக்ததோர் தோற்றமுங் கடிதே.

வெள்ளின்மால் - பாடையிற் கட்டின மால் . கொள்ளிமால் - கொள்ளி யொழுக்கு . (உக)

31 கொக்கை யார்ப்பன கழுது துற் கிளோடுயாடு கதறித் தூக்க ளீர்ப்பன தொடர்ந்தபல் பிணங்களுர் தூங்கச் சேக்கை கொள்வன செஞ்செவி பெருவையு மருவி யாக்கை கொண்டவர்க் கணே தலுக் கரிதது பெரிதும்.

கழுத - பேய். தாக்கள் - மாமிச பிண்டம். எருவை - கழுகு. (உஉ)

32 கோளி யாலமுங் கோழரை மாங்களுங் குழுமித் தூளி யார்த்தெழு சுட‰யு முடலமுக் துவன்றி

<sup>1 &#</sup>x27;கலமலக் கிட்டுத் திரியும் கணபதி யென்னுங் களிறு ' திருபா. தே.

<sup>2</sup> ஆண்மகனது தூலபோன்ற வடிவமுள்ள ஒருவகைப் பறவை; 'ஊண் டூலதுற்றிய வாண்டூல' மணிமே - சக்கா. 77.

(2.0)

மீளி யாக்கைய தாக்கியுண் பேய்க்கண மிகைசூழ் சுளி தாய்க்கென வாக்கிய கோட்டமொன் அளதே.

கோளியாலம் - கோட்புக்கஆல். கோழரை - கொழுவிய வரையுள்ள அரசு. மீளி - வலி. கூளிதாய் - ஹடாரி - (படாரி); பிடாரி. (உங்)

33 இறைவி கோட்டத்து வீரிரு திங்கள தகவை யுறையு ளாகவவ் வுறையருங் காட்டகத் துறைவான் பொறையு மாற்றலும் பூமியு மேருவு மீனயான் சுறைசெய் சிக்கைய னக்தமில் பொருள்கீனத் தெரிக்தான்.

சிறைசெய் சிர்தை - தியானத்தோடு கூடிய சிர்தை-

34 அததி காயங்கள்ளவைகளாலளர் தறிவான் குத்தி யாதிய குணங்களிற் பெரியவ னரிய பத்தின் மேலிரு தவத தினிற் பவத்தொட ரறுக்கும் முததி யான்முனிச் சாதிர னெனும்பெயர் முனிவன்.

" அத்திகாய......அறிவா" 'னென்பது – பஞ்சாஸ இ காயங்களே லௌகீ கமும், லோகோத்தாமுமாகிய பிரமாணங்களால் கிச்சயித்தான். குத்தியாதி -குப்தி, சமிதி முதலாயின். பத்தின்மேலிரு தவம் – பாஹ்யதபஸ்ஸூ கு, அப் யந்தாதபஸ்ஸூ க. பவத்தொடர் - ஸம்ஸாரம். (உடு)

35 அனறக் கோட்டத்து ளறிவிலா மறி தஃ யூறப்பான் சென்றத் தெய்வதைக் கெனச்சிலர் சிறப்பயர் பொழு தின் நின்றக் கோண்மின மெனச்சொல்லி நெறியறி வுறுவோ ணென்றற் பல்வகை யுயிர்க்கொலே யுரைமின மெனவே.

கினறக் கோண்டின - கில்லுங்கோள்.

(2.4F)

#### Carm

- 36 பண்டி நின்ற பணேத்தோளி பாலற்பெ முமையைக் கண்டியாமிக் கணமோடி தன்பாற்சொன் ஹேமாக வுண்ட தாயிற் ரேர்குழுவி யென்னவுவப் பித்தற்குக் கொண்டுவர்தே மறியறுக்க வென்ருர் கொலேயாளர். (உஎ)
- 37 ஹானுடம் போவுயிசோ வுறுகுழவி யாத நேறெஞுடுங்குங் குழலாட்குத் தேவர்மன் ஹாந்தந்த தூனுடம் பென்னி அதிரமா முயிசென்னின் மானிடமாம் விணமேலேச்செய்தன்மே வந்ததென்முன். (உஅ)
- 38 ஏறியாண பிருங்கலேக ணேர்ந்தா ரவையிவைபென் ஹாறங்கி யுருவுருசெய் தாலுமுவக் தொழிபவான்

மாறுகோ ளிஃமண்ணன் மறியுருசெய் தீர்தக்காற் பாறினீர்க் கும்மவர்க்கும் பழிபாவ மொன்றிஃயே.

(2.50)

#### வேறு

- 39 கொன்ற வன்னே கொடியனென வுலகம் கூறு மதனுை மோன்ற நூலா ருரைகளோ டொப்ப முடியு மதனுவ மின்றி நின்று மிதுவொழிதி ராயி ஹங்கட் கிருமைக்கு நன்றி தென்றுன் வெந்தரகம் புகுதல் விலக்கு நாலினுன். (ந.0)
- 40 கோறல் பொய்த்தல் கொடுங்களவு நீக்கிப் பிறர்ம ஊகண்மேற் சேற லின்றிச் செழும்பொருண்மேற் செனற செங்தை வேட்கையின யாறு கிற்பி னமருலக தங்கட் கடிய தாமென்றுன் நீறு மோடு நிழன்மணியும் பொன்னு திகரா நோக்குவான். ()
- 41 ஏத்து தற்கேற் முனிரங்கி யின்னவைடுசால் லக்கேட்டுப் 1 பாத்தி யோடுயம் பழவினேயும் பாறுகென்று பணிக்து தாம் யாத்துகின்றவம் மறியு மறமு முடனே கொண்டுபோய்க் காத்து மென்முர் கருவினேயு ணீங்கு ஈல்ல கருத்திரை. (நஉ)
- 42 ஆய மெல்லா மதுசொல்லிப் போக வவணே வாழ்கின்ற பேயுங் கூடிப் பெரிதுமகி சூழ்ர்து தம்பெற் றிசொல்லி பையு மாக்க ருத்துமில ளுவ னிவனங் கட்கென்னிற் றீயுமன்னென் றேற்றகரு மையாலெனுஞ்சிர் தையிலவாய்.

ஆயம் - மனுஷ்யர் தொகுதி.

(E.E.)

#### வேறு

- 43 நிசர்து வெங்கதி செழுதலி னிற்றல் யிலதாய்க் கார்த் காரிருள் போற்கணங் காண்டலுக் கரிதாய்ப் பசர்த நாம்பல நாடுகள் பாடிக ணுடி. யிசர்தோர் வன்றெய்வங்கொணர்ச் திவற் கடிதுமென் றெண்ணி.
- 44 ஆச மிங்கிருக் திணியென்னே பெழுகவென் நாயல காகி காட்டினுஞ் சேடிய நாட்டினுங் காணு தேசக் தாம்பல திரியவத் தெண்றிசை கீல கேசி மாதெய்வக் தலேப்பட்டுக் கிளர்க்திண்ண வுரைக்கும். தென்றிசை கீலகேசி - பழையணூர் கீலகேசி.

் முதன்றிசை நீல்கேச் - பழையனூர் நீல்கேச். (ந.கு)

<sup>1</sup> பாத்தியன் - முனிவன; ்படையற பாத்தியன் பாதம் பணி**ம்ற**் மணிமே - மக்தொ. 35.

- 45 வெலிசெய் தெம்மிடம் புகுந்தடு மடையொடு முடைசேர் பலியு மூட்டுதல் பாவம் தெனப்பலர்க் குரைத்துக் கலிகொள் காடுதன் காற்பொடி யாகவுள் கருதா னஃசெய் தானெமை யாமுனக் கபயமென் றமுத. (க.க.)
- 46 அழுவ தென்செய வருந்தவம் வளித்தவ னிருந்து பொழுது போக்குதல் புரிந்தனன் பொருத்தமல் துடைத்தே கழுகு தாமுணக் காட்டுவ னெனக்கைகள் புடையா வெழுக வென்றசென் றிடுபிணப் 1பறந்தலே பிருந்தாள். (உஎ)
- 47 இருட் புருட்டென நடந்துசென் றெழுந்தெழுந் திருக்கும் வெருட்ட லன்னினே விழுங்குவ னெனத்தன்னே வியக்கு மருட்டி றம்மில் னறியினி யருவரை நெடுங்கோட் மருட்டு வேணென வுயர்தவத் தவன்முன்னே யுரைக்கும். (நடஅ)
- 45 சில ஈல்லன கினவரன் நிருமொழி தெளிந்தான் கால மூன்றினுங் கடையில்பல் பொருளுணர் வுடையான் மேலு மின்னபல் வியந்தாம் வெருட்டுத லறிவான் ரீல கேசிதன் னெறியின்மை யிதுவென கினேந்தான். (நகை)
- 49 இவருட்டு மாதிலும் வெருட்டுக விகுர்வணை கேளிறைற் றெருட்டு வேணிவ டிறனின்மை சிறி திடைப் படலும் பொருட்டி றங்கீனப் புலமையிற் புணோதனை பெறுமே லருட்டி றங்கல வறகெறி பெறுதலு மறிக்கான். (சுல)
- 50 மாக மேயுற மஃயன்ன சிஃபொடு சிஃயா மேக மேயென விசும்பிடை வெடிபட விடியா நாக மேயென நாவிண நீட்டுவ காட்டாப் பாக மேயெனப் பலவெனச் சிலவென வுலவும்.

மாகம் - ஆசாயம். சிலேயா - ஓசைபடக் சுத்தி. பாகமே யென - ச**ி**ரத்தொரு பாதியென. (சக)

51 இலங்கு சீளெயிற் றிடையிடை யழலெழச் சுரியாக் கலங்கு மார்ப்பொடு கார்ப்படு மழையெனத் தெழியாப் பிலங்கண் டன்னதன் பெருமுழை வாய்திறர் தழையா மலங்க நின்றுதன் மடனெடு மயிர்கையிட் டுயிர்க்கும்.

மலங்களின்று - சாய்க்து வீழ்வார் போல கின்று. மடனெ......டுயிரக்கும் -பூனைமடல் போலுக் கை வாயுளிட்டு உச்வசிக்கும். (சஉ)

<sup>1</sup> பறக்தீல் - சுடுகாடு. 'ஒங்கிரும் பறக்தில்' மணிமே - சக்கா. 96.

52 பொக்கு பூமியுட் பொடிபட வடியிணே புடையாப் பங்க மேசெய்து 1படபட வயிறடித் திறுகி யங்கி போலவீழ்க் தலறிஙின் அலறியங் காக்கு மெங்குர் தானென வெரிகொள்ளி வளமெனத் தியும்.

உலறி - வருத்தி.

(PTL)

- 53 கவ்வி னுற்கடுங் கணவினுங் கடுகென வெடிக்கும் வில்லின் வாய்ப்பெய்து விளங்குவெண் பகழிகள் விடுக்கும் மல்லி ருற்சென்று மறித்திடு வேனென நெறிக்கும் பல்லி னுற்பல பிணங்களி னிணங்களேப் பகிரும்.
  - வெடிக்கும் எறியும். கெறிக்கும் கோக்கும். பகிரும் கிழிக்கும். (சுச)
- 54 ஓடு முட்குடை யுருவுகொண் டருவென வொளிக்கும் பாடு பாணியிற் பலபல கலகல வொவியா வாடு நாடக மரும்பசி கணேடுகன விரும்பி யூடு போவரெனன் அரைத்துரைத் துள்ளஞ்செய் தொழியும்.

பலபல - பலகால். கலகல - அனுகரணம். ஊடு போவனென்று - மார்பினுட் புக்கு முதுகாற் புறப்படுவேனெனமை சொல்வி. உள்ளஞ் செய்து - கினேவு தோன் ந நின் அ. (FB)

55 சூஞ்ச ரம்பெருங் கொடுவரி கடுவிடை கொலேசூ ழஞ்சு தன்மைய வடலரி செயனவின்ன பிறவும் வெஞ்சி னம்பெரி துடைபன விவையினும் வெருளான் *றஞ்ச* மன்றிவ**ன் ற**வஙிறை சுடுமெனத் தவிர்ந்தாள்.

தஞ்சமன்று - எளிதன்று.

(PF)

( P 4)

- 56 அச்ச மேயுறுத் தழிக்குவன் றவடுமன வறிபேன் விச்சை வேறிலன் விழுக்குண முடையனிவ் விறலோ னிச்சை யாலன்றி யிவன்முன்ளே நிலேப்வக் கரிதா நச்சு மெய்பென ஈடுக்குமே ஹடம்பென வொடுக்கி. (#61)
- 57 ஆழ்றல் சான்றவ னருந்தவ வழுடுலின யடுமான் மாற்று மாறென்கொலென எனி மனத்தேனு ணினேயாச் சீற்றர் தீர்ந்தென்செய் கருவிண தணிகெனப் பணிர்தாள் கூற்றம் போல்வதோர் கொடுமையை யுடையவள் குறைக்கே. என்செய் கருவின் - என்னுற் செய்யப்பட்ட பாபவினே.

<sup>1 &#</sup>x27;கலகலக ம்' நாலடியார்; ஒப்பிறிக.

- 58 சிர்தித் தாளிது செறியெயிற் றரிவைய தாருவாய்ப் பர்தித் தாகிய பழவினே கெடுகெனப் படிற்றுல் வர்தித் தியான்கொண்ட வடிவினின் மனஙிறை யழித்தா ஞெர்தித் தீஙிகர் நோன்புகை விடுமிவ செனனவே. (சகூ)
- 59 யாம நீங்கலு மாசன்ற தொருமக ளுரைசால் காம லேகைதன் ஹாருவொடு திருவெனத் தோன்றித் தாமஞ் சாந்துதண் மலரின்ன பலகொண்டு தூணேசால் சேமங் காவல சேவடி போற்றெனச் சென்முள். (இ0)
- 60 வணங்க வேர்திடம் வலங்கொண்டு வழிபடு பொழுதிற் கணங்க டாம்பல கடன்சொல்லிக் கலர்தெடுத் தேத்தித் துணங்கை யாடத்தன் அகிலிடை மேகலே துளங்க வணங்கு மெய்யவ ளருர்தவ இழைவர நிணர்தாள். (டுக)
- 61 காவ லாளருங் கடைபிறர் திவண்வர வொழிக வேவ லாளரு மிதற்கெய்து மியல்குறை முயல்க கூளி யான்குறை புளருதனக் குறுகுமின் னமரெண் ரேவில் பல்புக ழுறுதவ னறியஙின் அரைக்கும். (இஉ)
- 62 ஆண்டைக் கோட்டத்தை யணேந்ததோ சகலிலே யால மானாடைக் காயதோர் மாமுத விருந்தமா தவணேக் காண்டக் காயென்செய் கருவிண தணிக்கெணப் பணிந்தாள் வேண்டிக் கொண்டவவ் வியத்தகு விளங்குரு வடையாள். ;என செய்கருவிண் - என்றும் செய்யப்பட்ட பாபவிண. (இடை)

#### வேறு

- 63 வேண்டிய வுருவுக ணுலும் வேட்கைசெய் புருவக ணுலங் காண்டகு மடவா லுருவங் காமுறு வதுகளி காங்கி யிண்டிய மிகுகுணக் திறைவ னியல்பினே யெணேயது நினேயா கீண்டதோர் கொடியயற் கொடிபோ னிறைதவ வருசெனை கின்முன்.
- 64 உடம்டொடு முயிரிகைட மிடைக் த வொற்றுமை வேற்றுமை விகற்பிற் இருடர்க் தபல் வினேகளே த் தணிக்குஞ் சத நெறி முறைமையு மறிவான் படர்க் ததன் போகிண் நிறுவிப் பணிக்தவட் காகிடை மொழிக்கா னிடம்பக மகளிவள் பெரிது மிராசபுத் திரியல கொண்கே. இடம்பகமன் - பேய்மகன்.

65 என்ன பிண்டைக்கு வரவென் நருந்தவன் வினவலு மெழிலார் பொன்னஞள் புடைபெயர்த் திட்ட பொலங்கல மனங்கலக்கு வபோன் பின்னெளி யோடு ந மிழற்ற மிழற்றுவகிளியென மொழிந்தாள் முன்னநான் பரவிய வரங்கண் முடிகுறை கொடுப்பதற்கெனவே.

முடிகுறை - குறை முடித்தற்குக் கொடுக்கும் பிரார்த்தின. (இசு)

- 66 பாது ரீகொண்ட வசமென் றருந்தவ னியல்பினின் வினவ வேதிஞட் டிறையெங்களிறைமே லியல்பின்றி மெழலொழி செனவே போதுசார் தவியொடு புகையும் பொருந்திய பொருந்தெய்வக்கெனலு மோதிஞா னியிது வாயி ஹனையழ கீடுதன மொழிர்தான். (நிஎ)
- 67 தோடுகொண் டொருசெவி விளங்கத் தளங்குவ மகாமொன் ருடப் பாடுவண் டொடுசுரும் பாற்றப் பலகலம் வயிசவில் வீச வாடுகொம் பூனயவ ளுரைக்கு மச்சமோ பெரிதுடைத் தடிகள் காடுகண் டாற்பிறர்க் கறியேன் கவற்றுவ தொக்குமீ தெனக்கே.
- ப் மணிநகு நெடுமுடி மறவேன் மன்னவன் மகளெளின் மடவா யணிநகை யாயமோ டாடி யரும்பெறற் சுற்றமோ டிருப்பாய் பிணிமிகு பேய்வன மிதனுட் பேதுற லொருதலே பிறவோ துணிவொடு துறந்தவர்க் கல்லாற் அன்னுதற் கரி திது பிறர்க்கே. பிற, ஒ என்பன - இடைச் சொற்கள். (டுக)
- 69 வேணுவோ டிகூபான பிறவும் வியப்புறு பெருவனம் வினவிற் பேணுதற் கரிதிது பெரிதும் பிணிதரு பேய்வன மெனவே வாணுதன் பயிர்குளித் தாரைக்கும் மாதவத் தேடிகளின் ருஹோங் காணுதற் கரியன வுருவங் கண்டேறி வனகளு முளவோ. வேணு - மூங்கில். (சு0)
- 10 புக்கிருக் தொருமனே யுறைவார்போவ தும் வருவ துங் கண்டான் மக்களுக் தாயருக் தம்முன் மருள்வ தும் வெருள்வ து முனதோ மிக்கபல் கதிகளு ளுயிரின் மெய்ம்மையு முணர்க் தவர்க் கரிதே யொக்குமற் றவையுள வேனு முரைப்பது பொருத்தமின்றெமக்கே.
- 71 சந்திர முனிவர னுரைப்பத் தளிரியல் சாவுகள் சாரா மந்திர முளதெனி னடிகள் மனத்தொடு பணிமின மெனவே யந்தாத் தவர்களும் வணங்கு மருந்தவ னவையுண யடையா விந்திரன் வேண்டி ஹம் பேய்க சென்னமற் நிலங்கிழை மடவோள் சந்தோ முனிவான் - முனிசந்திர பட்டாரகன். சாவு - பேய். (\*உ)

- 72 **துப்படு து**வரி**தழ்** துடிக்குர் துகிவிடை யகலல்கு அளக்குஞ் செப்படு வனமுலே செறிக்குஞ் சிதாரி மழைக்கணுஞ் சிறைக்கு மொப்படு துடியிடை யொசிக்கு முவ்வுற மதிமுக முழற்ற மிப்படி யவளிவை செயலு மிவையென மெமக்கென வுரைத்தான். கண்ணுஞ் சிறைக்கும் - கண்சுழல விழிக்கும், (கா.)
- 73 காதின கனகப்பைக் தோடுங் கைவெள் வடுகளுங் கழலத் தாதின வினமலர் பலவுக தலேயன நிலமிசை புதிரப் போதன புணரரி கெடுங்கண் புனல்வரப் பூக்துகிற்புடையா வேதனே பெரிதுடைத் தடிகள் விளிகவிப்பிறப்பென வுரைத்தான்.
- 74 பிறவியும் பிறவியுட் பிறக்கும் பிணியுமப் பிணியிணத் துணிக்கும் மறவியின் மருந்துமம் மருந்தின் மாட்கியுங் கேட்குறின் மடவா யறவிய மனத்திண யாகி யலங்கழித் தொழிலொழிர் தடங்கி யுறவிணே யோம்பிண் யிருவென் அயர்தவ னுரைத்தலு விருந்தாள்.

அறவியமனம் - தர்மத்தோடு பொருக்கிய மனம். அலங்கழித் தொழில் -அலவலேத் தொழில். உறவி - பிராணி. (கூடு)

## வேறு

75 நாற்கதி யுள்ள நாகரை நாஞ்டுசொல்லின் மூன்றுவகைக் காற்று வஃயங்க ளேநது நிரையக் கதிநிலாதா மேற்ற நிகோதத்தி னிம்ப ரிருளி னிருளிருண்மே லாற்றப் புகையள மூர்மணற் கூர்ம்பா லாய்மணியே.

எற்ற 1 கிகோதத்தி எனிம்பர் - இழ்தொடங்கி மேலேயேறே கிகோதத்திற்கிப் பால். இருளினி.....மணியே - தமஸ்தமப் பிரபை முதலாகரத்னப்பிரபையிறுதி யாக 2வேழுநாக படலங்கள் சொன்னவாறு.

76 **ஏழா யவைவி**ரிக் தெண்பத்து கான்கு நூ முயிரமாம போழா மவற்றப் புரையின் விகற்பமும் பொற்டுமுடியாய் கீழா சவிகண் முழுச்டுசவி கிண்ணர்க ளெண்ணிகக்த ஆழாம் பிறப்பு முவ்வாதமல் லாருரு வொப்பினரே. (சுஎ)

காற்பத்தொன்பது புரையுள்ளு மெண்பத்துகான்கு தூருயிரம் ஆவாசங்க ளுள வென்றவாறு. கீழார் - ஏழா காகத்தார். கிண்ணர் - கிர்ஷணவர்ணத்தார்.

<sup>1</sup> கிகோதம் - ஏழா காகத்திற்கும் கீழே இருக்கும் காகலோகம்.

<sup>2</sup> எழு ஈரகங்களும் கீழ் இருக்கு தமத்தமப் பிரபை, தமப்பிரபை, தூமப் பிரபை, பங்கப்பிரபை, வாலுகாப்பிரபை, சர்க்கராப்பிரபை, ரத்னப்பிரபை எனப் பெயர் பெறம்.

77 விலங்கின் வகையும் விரிவன பான்சொல்ல வேண்டு தியே லலங்கலம் பூணு யிருவகை பாமவை பென்கொ லென்னின் கிலங்களி னிற்பவுஞ் செல்பவு மாமென நிற்பனதா மிலம்பட லின்றியிவ் வையகத் தைந்தா யியன்றனவே.

ிகிற்பவுஞ் செல்பவும் - ஸ்தாவாமும், ஜங்கமமும். இலம்படலின்றி - ஃநாளி கையும், ஃபாஹ்யமுமாகிய லோகத் தெவ்வழியுமுளதா யென்றவா*ற*ு. (கூஅ)

78 இயங்கு வனவு மிருபோறி பையறி வெல்லேயவாய் மயங்கியிம் மத்திம ஈல்லுல சுத்தன மற்றிவற்று ணயம்படு நாவின மூக்கில ந்து முரண்முதலா வயங்கியங் கோடிய 4வாயிரண் டாய வறிவினவே.

முரன் - இப்பி. (கக)

79 உண்ணி முகுட்டை யெஅம்பெறி தேண்முத லாவுடைய வெண்ணில்பல் கோடிய வாயவ் விரண்டொடு மூக்குடைய கண்ணிய 5மூவறி வாமவை பெற்முற் கருணமிலா நண்ணிய வண்டொடு தேனீ யீனயவு 6நாலறிவே.

கருணம் - செவி. (எ௦)

80 இறப்பப்பல் காலின வெட்டி னிரண்டிரண் டேயிழிக்க பறப்ப ஈடப்ப தவழ்வன வூர்வன பற்பலவாச் சிறப்புடை யிக்திய <sup>1</sup>மைஈடுதன வக்த செவியுடைய மறப்பில் கடலெஸ்டு தீவினு மல்கிய பல்விலக்கே.

எட்டுக்காலுடையன - வருடை. ஆறு காலுடையன - கழிப்பாம்பு. (எக)

81 வெப்பமுக் தட்பமு மிக்குவிரவிய யோனியவாய்ச் செப்புவ செப்பில செய்கைக ளாற்றம செய்விணபைத் துப்பன போர்த்தும் பொடித்தும் பொரித்துமுன் ரேன்றவன வொப்பவு மொப்பி அடம்புடம் பேகொண் டுழல்வனவும்.

l தாறிவின; '' புலலு மானு மோரறி வினவே, பிறவு முனவே யக்கிளப் பிறப்பே'' தொல் - பொரு - மா. 28.

<sup>2</sup> நாளிகை - த்ரஸ நாளிகை. 3 பாஹ்யம் - கெளி.

<sup>4. &#</sup>x27;' நக்து முரளு மீரரி வினவே'' தொல் - பொரு - மர. 29.

<sup>5 &#</sup>x27;' தெது மெறம்பு மூவறி வினவே'' ஷெ 30.

<sup>6 &#</sup>x27;' நண்டுக் அம்பியு நான்கறி வினவே'' ஹை. 31.

<sup>7 &</sup>quot;மாவு மாக்களு மையறி வினவே" வெ. 32.

- " வெப்பமு.....யவாய்" என்பது உபய யோனி சொன்னவாறு. செப் புவ செப்பில வென்பது - பேசும் விலங்கும், பேசாவிலங்கும்; பேசும் விலங்கா வண - சொற்கற்றுப் பேசுங்கினி முதலாயின. போர்த்தல் - மாப்போர்வை. பொடித்தல் - 1ஸம்மூர்ச்சூன. பொரிப்பன - முட்டை. (எஉ)
  - 82 நல்லவர் தீயவர் திப்பிய ரொப்பில் குமானுயரோ டல்லவ ருள்ளுறுத் தாடவ சைவரு ளாதியிஞர் சொல்லுக தன்மையென் பாயெனிற்சொல்லுவன் பல்வகையாற் புல்லிய போகப் பெருஙிலர் தன்னேப் பொருர் தினரே.
- - 83 தீமா னுயர்திறக் தேற்றிடிற் றீவின் சி.மைகிலத்தார் கோமான் முதலார் குணங்களிற் குண்றிய குற்றத்தார்பத் தாமாம் பெரிய தவக்தலே நிற்பினுக் தன்மைபெரு சரமான் மடப்பிணே யண்னமென் னேக்கி யவர் திறமே.
- கொறுங்லம் மிலேச்ச கண்டங்கள். கோமான் .....குற்றத்தர் கூத்திரியர் முதலாயுள்ள எல்லா வர்ணத்துள்ளாரும் தர்மானுஷ்டானம்பண்ணுர். தாமாம்... பெருர் - மகாதபசுக்குளப் பண்ணில் முக்தராகார் (எச)
  - 84. திப்பிய சென்னப் படுபவர் தீர்த்தர் திறப்பவரு மப்பிய புண்ணியத் தாழிய சாழிய சையவரும் வெப்பிய வான்செலவ் விஞ்சைய செஞ்சலில் வெள்ளியரும் பப்பிய சேயவர் பான்மை வினவினும் பைர்தொடியே. (எடு)
  - 85 கோலமி ணேன்றற் குமானுயர் தம்மையுங் கூறுவன்கேள் வாலமுங் கோடும் வீளபல்லும் பெற்ற வடிகினராய்ச் சீலமுங் காட்சியுக் தீண்டல சக்தசத் தீவினுள்ளார் கீலமும் வேலுங் கயலு கிகர்த்த செடுங்கண்ணினும். (எசு)
  - 86 மானுய சென்னப் படுபவர் தாமா விதையடுமன்னுங் கானுயர் சோலேக் கரும நிலத்தார் கருவிண்போய்த் தானுய ரின்பர் தவத்தாற் றலேப்படுர் தன்மையிஞர் வானுயர் தோன்றல் வளர்பிறை யேசிய வாணுதலாய்.
- (இ ன்.) மனுஷ்யபென்ற சொல்லப் படுவார், பெரிய விதேக மென்னு வாமத்தினையும், கற காற்ற முடைத்தாயுயர்க்த பொழிலினோயு முடைய கர்ம பூமி

<sup>1</sup> ஸம்மூர்ச்சண - மூன்று வகைப் பிறப்புக்களில் ஒன்று.

களில் 1 சாம தேகதாரிகள் ஒழியத் தர்மானுஷ்டாணத்தாற் கர்மம் பண்ணுதற் குச் சக்தியுடையார் ; ஆகாசத் தயர்ந்த தோற்றத்தையுடைய வளர் பிறையை யேசிய வொளியுடைய நாதலா யென்றவாறு.

மானுய சென்னப் படுவாரிவசெனவே, பாதைராவதங்கள் கர்ம பூமியாண காலத்து, மனுஷ்யரும் மனுஷ்யசே யாவர், விதேகத்தார் போல கியதகர்ம பூமி யிற் பிறந்திலசெனினு மென்பது.

87 தூமாண் பவணர் வியந்தரர் சோதிடர் கற்பருப்பால் வேமா னியரென வைவரித் தேவர் விரித்துரைப்பிற் றீமாண் குமரரோ டீரைவர் முன்னவ சன்னவர்பின் பூமாண் புண்குழ லாய்க்கினிச் சொல்லற்போல் லாதுகொல்லாம்.

பவணர், வியந்தார், ஜோதிவ்ஃகர், கல்பவாசியர், கல்பா**தித சொனத் தேவரை** வகையர். உப்பால் வேமானிய சென்றது - கல்பா**திதாரகிய வைமானிகரை.** தீமாண் குமார் - அக்கினி குமாரர். (எஅ)

88 இன்கு எலார்முத லாதுமரிரு விவருமெண்மர் பொன்பி திர்ந் தன்ன பொறிசுணங் காகத்துப் பூண்முலேயா யென்றது மீரிமு தாரமு அற்ருங் கிணபவளே தின்றிறம் பின்னறி வாமறங் கேரௌன நேர்ந்தனளே.

''இன்கு ாலார்.......மெண்ம'' ொன்றதை - கின்னார் முதலாகப் பிசாசங் களாகிய நீங்களீருக வியந்தார் எண் வகையர் என்ற நீலகேசியானா 2 கிர்த் தேசித்தவாறு. (எக)

- 89 அந்தர வாட்கையர் சோதிடர் தூங்களு மைவகையர் சந்திரர் சூரியர் கோளவர் நாளவ ரல்லவராய் மந்தர மாமலே தன்னே வலமுறை சூழ்பவருஞ் செந்துபு நின்றுசெல் லாதே விளங்குந் திறலவரும். (அ0)
- \$10 ஆதாண னச்சுதன் சோதம னந்தமு மாதியுமாய்ப் பாரணே நல்ல பதினது கற்பத் தவரவர்மே லோரிண ராயமும் மூன்றென்ப தைந்துக ளுள்ளுறைவோர் வீரியர் வைமா னிகரெனக் கொண்ணீ விளங்கிழையாய்.

<sup>1</sup> சாம தேகதாரிகள் - முத்திக்கு முன்னுள்ள கடைசெ ச**ீரத்தை புடை** பெடிக**்க**்.

<sup>2</sup> கிர்த்தேசித்தல் - தெளிவித்தல்.

பாரீண - பாரித்தல், பாரீண கல்ல-கீராலே கன்றுகிய. ஒரிணராகிய மும் மூன்று - ஒரு கொத்தாகிய வொன்பது; இது 1நவக்கிரைவேயகஞ் சொன்ன வாறு, ஒன்பது - 2நவாணுகிகை. ஐந்து 3பஞ்சாறுத்தாம். (அக)

### வேறு

91 இப்படிப் பிற பியை கொப்பி நீய நாரகர் தாப்பரிய மா தாயர் செப்பு வாஞ் சிறி தினி.

(P/2)

92 ஈரி ருள்ளி ஞர்கடம் பேச எவ்லைவஞ் தூறுவி லோரு மோச கோயவை யூரும் வேத கோயரே.

ஈரிருளாவது - 4தமஸ்தமப் பிரபை.போன...வில் - 5உத்னேதம் ஐஞ்ஞோறு வில்; ஐஞ்ஞாறு யோஜூன பெழுந்தே விழுவர். (அட)

> 93 கோன மான மெய்கடாம் வான வாய்க ளாற்பல கேள வாப வாயினும் மீரை மேனி கீரிகே.

சீரினே - சீர்க்கீற்றாப்போல.

(40)

94 மல்லவர் மறஞ் செய்துங கொல்ல வாவ வல்லமெய் பல்ல வாவு முள்ளன சொல்ல வாவ வல்லவே.

மல்லவர் - வலியுடையவர். மறஞ்செய்து - 6(கொ‰செய்து). பல்லவா -பலவவர்கள். (அடு)

<sup>1</sup> கவக்கிரைவே யகம் - அகமிக்திர தேவலோகத்தின் ஒரு பாகம்; விவரம் விசேடக் குறிப்பிற் காண்க.

<sup>2</sup> கவாணுதிசை - அகமிக்திர தேவலோகத்தின் ஒரு பகுதி; விவரம் விசே டக் குறிப்பிற் காண்க.

<sup>3</sup> பஞ்சாறத்தாம் - விஜயா, வைஜயந்தா, ஐயந்தா, அபராஜிதா, சர்வார்த்த இத்தி என்பன. இவை நாவணு திசைகளுக்குமேல் இருப்பண.

<sup>4</sup> தமஸ்தமப் பிரபை - ஏழாவது காகம். 5 உத்னேதம் - உயரம். 18 விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

95 புண்டை வேரி பர்கடாக் கண்டுகள் கனல்க னாய் மண்டிமா மறஞ் செய்ப வெண்ட வப்பல வுமே.

வேரியர்கள் - சத்தாருக்கள். எண்டவப் பல - எண்ணிறந்த பல. (2)5)

> 96 பேடி வேத கோபெரி கோடி யூரு மாதலாற் சேடி யாடு வன்மையிற் கூடி யாவ தில்ஃபே.

பேடி வேதின் - நபுஞ்சக வேதின். சேடியா...... இவ்வே - பெண்ணு மாணுமன்மையிற் 1பிரதிகாரமில்லே. (461)

> 97 கொன்ற பாவ மென்றுமுன் றின்ற பாவ மென்று தீச் சென்று வேவ வாழின ணின்று கூவ வாக்குவார். (A)

98 உண்ண வரவ நீரெனக் கண்ண வரவ வரபவர் நண்ண லாவ வல்லதே செண்ண லாவ தில்ஃபே.

கண்.....பவர் - கண்ணவாவுமவர்.

(45)

99 கரிவ கன்றி நின்றகம் பொரிவ பொங்கி வீழ்ந்தழைத் தெரிவ வின்ன மாதுயர் பரிபவரு மில்கூ யே.

(<del>=</del>0)

**1**00 **அ**ங்கு வெங் கனலிறைட் டங்கியுக் தவேத் தவே பொங்கி யும்பு கைபுக தங்கியு தகர்வ வே.

அங்கு - ஙாகத்துன்.

(##)

101 ஓச ஊேய பல்லுயிர் வீகிஊே யுற வருங் காய்சினக் கடு விடம் பேசிறைர்க் கரு ணலை.

(502)

102 சாதிவே தஊயவை யாதியாக வாறினு மோதி சுணை மல்லன சீதியிற் சுருங்கு மே.

ஒதிராண மல்லன - 1 அவதிஞானமல்லா தன.

(五压)

#### வேறு

103 நலங்களில்பி றவியு ணாஞ்சுணு சகர்கள்பின் விலங்கின்வே தணேகளும் விரிக்கல்வேண் டும்மெனிற் கலங்கியொன் ருென்றினேக் கண்டுகாற் றென்னப்போ மலங்கிகின் அம்மனம் மன்னுமஞ் சுங்களே. (கூசு)

#### வேறு

- 104 துண்ணென் மாம ழையினுற் ரும ழிர்து ழல்பவும் புண்ணி குல ழியமெய்ப் போரி டைப்பு குத்தவு முண்ணல் கார ணத்தினு லோட்டி யிட்டொ றுக்கவு மெண்ணில் பல்வ ஃவினு மிழக்கு மவ்வு யிர்களே. (கூடு)
- 105 **வே**த வாதி யர்கடம் வேள்ளி வாய விட்டவும் பூத தேவர் கட்டுகளுப் புல்லி யோர்கள் கொல்லவு மோது கோய்ம ருந்டுதனவ் ஆட்டு தற்கு கைப்பவுஞ் சாத லால்வ ரும்மிடர் தாடும் ஊப்ப வவுடேம். (கூகு)

#### Gaim

106 நடுக்கமுறு நாற்க தியு ணார்கள்படுக் துன்ப மெடுக்கிலவை தாமிரண்டு பாகினவு மாகு மடக்கமிலர்க் காவனவு மன்றிப்பொது வென்றும் வடுப்பிளவு வாட்பகழி வாட்டியவொண் கண்ணுய்.

இரண்டு <sup>2</sup>பாகினவுமா மென்னு மும்மையாலிரண்டின்றி அகே பிரகாரமு மாம் ; அவை வக்தவழிக் கண்டு கொள்க. (கஎ)

<sup>1</sup> அவதிஞானம் - இறக்தகால எதிர்காலங்களிலும், தாரத்திலும் டைக்கும் சம்பவங்களேயும் அறியும் அறிவு.

<sup>2</sup> பாகு - பகுப்பு ; வகை ; முதனிலே திரிக்த தொழிற்பெயர்.

107 தீவிண்செய் வாயிலொடு செற்றமனக் குற்றம் மாவிண்யி கும்வெகுளி மானமொடு மாய மோவிண்யிற் பற்றவல மச்சமொடு மற்று மாவனவெ லாமடக்க மில்லவர்த கோவே.

தீவினே செய்வாயில்-வேட்டை முதலியவாகிய பாவக்கிரியைகள் செய்வுழி யும் வெகு அக்கமாம். (கூஅ)

108 இழக்கலு அடி தீக்க தியி லுய்க்குமென வெண்ணர் விழுக்குலங்கள் மாசுபடு மென்ப தணே வேண்டார் புழுக்குலங்க ளானிறைத்த போர்வையென வோரா ரழுக்குடம்பிற் கேகெடுவ ராடவர்க ளக்தோ. (குகூ)

#### வேறு

- 109 மதைவோன்றுங் கோதை மலான்ன கண்ணுப் பொதுவென்ற கோயும் புணர்ந்திரண்டு பாகா மிதுவென் றிடையூ றிரண்டாய் விரியு மதுவன்றி மெய்ப்பிணியு மூன்று யலரும். • (க00)
- 110 பெடையூடு சாயற் பிணேயன்ன கோக்கி யிடையூ றிரண்டு பினியாவை பென்னி னடையா வுயிரதுவு மல்லதுவு மன்ன நடையாய் முதலதுவு நாற்பூத மாமே.

பெடை 1யூடு சாயல் - மயிற்பெடை பொத்தசாயல். அடையாவுயிரது -அநீவளேப்பற்றி வருவது; அல்லது, ஜீவளேப்பற்றி வருவது. (க0க)

111 பெருமழையு சீரும் பெரிதெறியுக் காற்றுங் கருமஃயுங் கல்லுங் கடுகவையு கஞ்சுஞ் செருமஃயும் பல்படையுஞ் செக்தியும் வக்திங் குருமிடியு மெல்லா முயிரல்ல ஆதே.

(**&O&**)

112 செத்துவங்க டாக்கிச் செயிரின ணங்கு தலும் மக்கள்ப லவகையின் மன்னு <sup>2</sup>மஃசொஃயுக் துக்கஞ்செய் பல்விலங்கிற் மூேன்று மிடையூறு மொக்க விவை**மூன்று** முயிருடைய வூறே.

செத்துவங்கள் - பிசாசங்கள்.

(50%)

<sup>1</sup> ஊடு-உவமவாசகம்.

313 தீர்வனவுக் தீராத் திறத்தனவுஞ் செய்ம்மருக்கி னூர்வனவும் போலா 1 துவசமத்தி னுய்ப்பனவும் யார்வினவுக் காலு மவைமூன்று கூற்றவா சேர்வனவே யாகு நிழறிகமும் பூணுய்.

தீர்வன.....பனவும் - சாத்யம், அசாத்யம், 2யாப்யம்.

(40F)

114 தல்லாய்கா ரின்றியே காமுன் விரிசெய்த வெல்லா விமையோர்க்கு மென்ற மிற திசார்க் தல்லா லகன்றுன்ப மாகா துமான்றிப் பொல்லா தவர்களுறு மல்ஃப் புகனுறுங்கால்.

நாரினறி - சிப்பினறி. ''இறு தி சார்ந்தல்.....மாகா'' வென்பது - 3ஆயுரா வஸான காலத்தாக் கண்ணிமைத்தன முதலாவுடைய மாண சினனங்களேக்கண்டு மகா தாக்கங்கீள அனுபவித்தலல்லது, அவர்கட்கு வேறு தாக்க முளவாகாவென்ற வாறு.

"நாமுன்.....கால்" (எனபதை)—பிசாசங்களாகிய உங்களே பொழிய வெல்லாத் தேவர்களுக்கும் பெரும்பான்மையும் 5சம சதா ஸம்ஸ்தானமும், 6தேஜபதம சுகல லேஸ்பைகளுமே யாதலால் 7(அவர்கள்) 8சர்வாங்கோ பாங்க, சுந்தரராயழகியர்கள்; சீங்களோ வீரூபமும், பயங்காமும், 9 தாலேஸ்யா பரிணத முமாகிய சரீரத்தினே யுடைமையிற் பொல்லாதி சென்றவாறு. இனனும், சீங் களே பிரசவாகார முதலாகிய தாஷ்பிரதேசங்களே ஆரிந்த்தை கிற்றலிற்றாய்மை யில்லாதீர; சீங்களே அற்றும் பசியும், பிறர்க்கேவல் செய்தலும் முதலாகவுடைய தோக்கக்களே யுடையீர்; சீங்களே பரபீடை பண்ணும் பொல்லாத் தீக்குணமுடை யீர்; ஒழிக்க தேவர்கள் கல்லசெனறவாறு.

115 **தீ**யே பெனவெவர்க்குஞ் செல்லல் பலவாக்கி வேயே புரைதோளாய் மிக்க விடமெங்கும்

<sup>1</sup> உவசமம் - அடங்கி கிறறல்.

<sup>2</sup> யாப்யம் - ஊர்தல்.

<sup>3</sup> ஆயுராவஸானம் - ஆயுஷ்ய முடிவு.

<sup>4</sup> விடுபட்டதற்குக் கூட்டப் பட்டது.

<sup>5</sup> சமசதாஸம்ஸ்தானம் - ச<sup>ி</sup>ர அமைப்புக்களில் ஒருவிதம்; விசேடக் சூறிப்பிற் காண்க.

<sup>6</sup> தேஜ, பத்ம, சுக்ஸ,லேஸ்யை-மூன்றவித சுபலேஸ்பைகள்;வி.கு.காணக.

<sup>7</sup> விட்டதற்குக் கூட்டப் பட்டது.

<sup>8</sup> சர்வாங்கோபாங்கம் - சரீரம், உறப்புக்கள் முதலிய வெல்லாம்.

<sup>9</sup> தர்லேஸ்யா பரிணதம் - அசுப லேஸ்யைகளான சீல, கிகுஷ்ண, ஆபோத லேஸ்யைகளின் தோற்றம்.

பேயே யௌப்பட்டுப் பேணு தனசெய்வர் கீயே பெனினல்லே கின்போல்வ என்*ளே.* 

" மிக்க...பட்டு '' என்பது - ிவியான முதலாயினவின்றி மனுஷ்ய லோக மாகிய விவ்விடத் அமிக்குப் பேயென்றி கழப்பட் டென்றவாறு. (404)

116 பேர்தற் கரும்பிணி தாமிவை யப்பிணி தீர்தற் குரிய திரியோக மருந்திவை போர்கம் மெளிவொ டொழுக்க மிவையுண்டார் பேர்க்கப்பிணி யுட்பிறவார் பெரி தின்ப முற்றே.

திரியோக மருந்து - மூன்று கூடிய மருந்து. "ஒர்த...யுண்டார்" என்பது-கண்ணானம், நற்காட்சி, நல்லொழுக்கமிவை உபயோகித்தார். திரியோக மருந் கென்றகறை நனித்தனி கன்ஞான முதலாகிய மூன்றம் பிறவி கோய் தீர்க்கு மருந்தாகாவென்றவாறு; என்னே? கன்ஞானமே மருந்தாயின், கன்ஞானம் பிறந்தபொழுதே முக்தனுதல்வேண்டும் ; அன றியும் கர்மகாரியமாகிய வியாதி முதலாயின விலவாதலும் வேண்டும்; இனித் தீஞானமே சம்சார காரணமாதல் வேண்டும்; வேண்ட, பாசித்தாந்தங்களாகிய 2வகாந்த மதங்களே யறிதல் சம்சார காரணமாதல்வேண்டும்; <sup>3</sup>உபேகூரரூபத்தாலறிதல் சம்சார காரணமண*மெற*னில் **\$**சொத்தாரூபத்தாலறியினல்லது <sup>5</sup>அகோர்த ஞானமும் முத்தி ஹே.துவாகாதாம் ; அதலால், 6சம்யக்தர்சன விகலமாகிய 7சம்யக்ஞாணம் முத்திஹே அவாகாதாம் ; ஆகில், இவ்விரண்டுமே யமையும்; கல்லொழுககம் வேண்டாவெனில், அழகி தன்ற, பிறிதொரு வியாபாரமின்றி மிவ்விரண்டுமேயாய் கிகழ்தல் ஈல்லொழுக்க மாதலின்; என்னே?

> 8.4 வின்வற விருமையும் வினங்கத் தன்னுனே யொன்ளி திற் றரித்தலே யொழுக்க மென்ப ''

என்று பாகலின்.

இனி கற்காட்செயே வீடுபெற கெறியெனலுமாகாகு, நன்ஞானமொழிய ≣ற்காட்சி கூடாகாமையின். என்?ன? அறிக்தே சிரத்தை பண்ணு வேண்டு மாதலின.

<sup>1</sup> வியானம் - ஊர்தி; விமானம்.

<sup>2</sup> எளர்த மதம் - ஒரே பகூத்தையேபற்றி வரும்மதம்.

<sup>3</sup> உபேகூரருபம் - வேண்டாத தன்மை.

<sup>4</sup> தொத்தாரூபம் - கம்பிக்கையாக் தண்மை.

<sup>5</sup> அகோர்தஞானம் - பல பகூத்தைப்பற்றித் தோன்றும் ஞானம்.

<sup>6</sup> சம்யக்தரிசனவிகலமாகிய - கற்காட்சிக்கு வேருன.

<sup>7</sup> சம்யக்ஞானம் - கன்ஞானம்

<sup>8</sup> சீவக்கிக்தாமணி - 2845.

இனி கல்லொழுக்கமே பிறவிகோய் தீர்க்கு மருக்கெனலுமாகாது; என்னே? அறிக்கு தெளிக்தே யொழுகவேண்டலின். இனி கன்ஞானம், கற்காட்சி யென்னு மிரண்டுமெப்பொழுது மொருங்கு கிற்றலே கல்லொழுக்கமாதலினும்.

ஆதலினிம்மூன்றுங் கடியே மருந்தாமென்பது. 'திரியோக மருந்தினை' யெனப் பன்மையாற் கூறியுவதனுல் நற்காட்சி முதலான மூம்மையும் 'ிகிச்சய வியவகாரம் எனவும், 'சேகலம் விகலம் எனவும் பல்வேறு வகைப்படும். அன்றி யும், ''திரியோக மருந்து ஒர்த்தறெனிவோ டொழுக்கமிலை '' யெனக் கூட்டிப் பின், ''இவை யுண்டோர் பேர்த்தப் பிணியுன்'' எனப் பொருளுரைக்கவுமமையும்.

#### வேறு

117 பானுத்த கோக்கி மருக்கு தன்றவை மூன்றி ஹாள்ளும் ஞானத்தி னன்மை கனிகேட்குவை யாயி னக்கா ஹானத்தை யின்றி யுயிரா திய வுள் பொருள்க டானற் குணர்த லி துவரமைகன் றத்து வம்மே.

உயிராதியவுள் பொருள்— ஃபஞ்சாஸ்திகாயம், ஊட்திரவ்யம், 5சப்த தத் துவம், 6அஷ்டபதார்த்தம், 7நவபதார்த்தம் என்பன; அவை யுயிர்முதலாக வோதப்படுதலின். இவை யிற்றின் விரிவு வக்தவழிக் கண்டுகொள்க. (க**ுஅ**)

#### வேறு

118 காண்டஅ மல்லதே யளவை காண்டன்முன் பூண்டவைம் பொறிமன மவதி புண்ணிய மாண்டகு மனப்பரி யாயங் கேவல சாண்டகு மரிவைய ருருவ சண்ணினுய்.

முனுசா, ''மாடிஞத்த கோக்கி'' என்னுங் <sup>8</sup>காதையுளுயிரா தி பொ**ரு** <sup>9</sup> ணார்குணர்தல் ான்ஞான மேனுராரி து தொடங்கி. ''வைப்பு பயைனானை'' என்

l கிச்சயவியவகாரம் - கிச்சய ரத்தினத்திரயமும், விவகார ரத்தினத்திரய மும்.

<sup>2</sup> சகலம்விகலம் - ஹெடி

<sup>3</sup> பஞ்சாஸ் திகாயம் - ஜீவ, அஜீவ, தர்ம, அதர்ம, ஆகாசமெணவைக்கும்.

<sup>4</sup> ஷட்தொவ்யம் - பஞ்சாஸ்தி காயங்களோடு காலமுங் கூடிய ஆறு.

<sup>5</sup> சப்ததத்துவம் - ஜீவ, அஜீவ, ஆஸ்ரவ, ஸம்வர, கிர்ஜர, பக்த, மோக்ஷ 'மென வேழாம்.

<sup>6</sup> அவ்டபதார்த்தம் - 121 ஆம் செய்யுளுரையிற் காண்க.

<sup>7</sup> நவபதார்த்தம் - சப்த தத்துவங்களோடு பாவபுண்ணிய பிரண்டுஞ் சேர்ந்த வொன்பதாம்.

<sup>8</sup> காதை - செய்யுள் ; இத*ி*னச் கிலப்பதிகாரம், மணிமேக**ீ**ல முதலிய தூல்**களி**ற் சா**ண்க**.

<sup>9</sup> கற்கு - கன்கு '' அது கற்குணர்க்கினயாயின்'' புறம்-121.

லூங் காதையளவு முயிராதி பொருன்களே யளக்குமளவை வேறுபாடு கூறு சின்றுர்.

காண்டல் - பிரத்தியக்ஷம். அவ்வதை - பிறிது; பரோக்ஷம். இவ்விரண்டும் பொருள்கின யனக்குமனவை. பொறி, மனம், அவதி, மனப்பர்யய, கேவல பிரத்தியக்ஷம் - இந்திரிய பிரத்தியக்ஷம், மானஸ் பிரத்தியக்ஷம், அவதி பிரத்தி யக்ஷம், மனப்பர்யய பிரத்தியக்ஷம், கேவல பிரத்தியக்ஷமென விவ்வாரும். அஃ. தேல், காண்டலாவது, கண்மூதல் இந்திரியங்கினப்பற்றி வருவதன்றே; மானஸ் பிரத்தியக்ஷ முதலாயின காண்டலாயினவா மென்னேமெனின், அஃதன்று; காண்டலெனபது வினங்கலறிதல். என்னே?

் வேதங் கரைகண்டோன், காலமூன் று மனைகண்டு கூறியவன், கண்டுரைப் பின், சூத்தொப் பொருள் கண்டான்."

> 1'' செயிரிற் நூலப்பிரிந்த காட்சியா ருண்ண ருயிரிற் நூலப்பிரிந்த ஆன் ''

என்பணபோல வென்பது. 'பூண்டவைம் பொறிமன' மென்றமையால், அவதி மனப்பர்யய கேவல பிரத்தியகூங்கள்போல இந்திரிய பிரத்தியகூரும், அரிந்திரிய பிரத்தியகூரும் பெருவிளக்கமென்ற கொள்க. 'புண்ணிய மாண் டகு மனப்பரியாய' மெனறதளுல், மனப்பர்யய ஞானம் அவதியிற்பெருவிளக்க முடைத்தாய்த் தபோதனர்கண்ணே சம்பவிப்பதாமெனபது.

இனி இந்திரிய பிரத்யக் பைவது கண் முதலாகிய இந்திரியங்களால் கிலமுத லாகிய புறப்பொருள் பற்றிப் பிறக்கும் ஞானம். மானன பிரத்யக் பாவது -சுகாதிஸ்வரூபம் விஷயமாகவும், ஸ்மாணுதி ஞானங்களுடைய ஸ்வரூபம் விஷய மாகவும் பிறக்கும் ஞானம். அவதிபிரத்யக் மாவது - அவதி 2 ஞானு வாணியம், 3 வீர்யாந்தாரயமென்னும் கர்மங்களுடைய 4 கூயோபசமத்தால் 5 ரூபிதிரவயம் பற்றி விளங்கத் தான் மிக்குப் பிறக்கும் ஞானம். மனப்பர்யய பிரத்யக் மாவது -மனப்பர்யயஞானுவாணியம் வீரியாந்தாரயமெனனுங் கர்மங்களது கூயோபசமத் தால் பிறர் மனத்து கி2னத்தபொரு?னப்பற்றி மிக்குப் பெருகிய விளக்கத்த தாகிப் பிறக்கும் ஞானம். கேவல பிரத்யக் மாவது - ஞானுவரணியம், 6 தர்சனு வாணியம், 7மோஹுகீயம், 8 அந்தாரயமெனனும் காதிகர்மங்கள் ஒழிவறக்கெட்ட

<sup>1</sup> திருக்குறன் - புலாண்மறுத்தல் 8.

<sup>2</sup> ஞானுவாணியம் - ஞான த்தை மறைக்குங்கர்மம்.

<sup>3</sup> வீர்யார்தாரயம்-வீரியத்தைத் தடுக்குவ் கர்மம் ; அந்தாரயத்தினுட் பிரிவு.

<sup>4</sup> கூடியோபசமம் - அறக்கெடுதலும், அடங்கு தலும்.

<sup>5</sup> ரூபிதிரவ்யம் - ரூபத்தோடு கூடிய பொருள்.

<sup>6</sup> தர்சனுவாணீயம் - காட்சியை மறைக்குங் கர்மம்.

<sup>7</sup> மோஹாசியம் - மயக்கம்.

<sup>8</sup> அந்தாரயம் - எட்டுவித கர்மங்களிடுலான்று ; தடுக்கும் இயல்புடையை**து.** 

வழிப் பிறப்பதாகிய ஜீவாகி சகலை பதார்த்தங்களே பும், 1காலத்திராய கோ சரமாகிய வற்றின் கிகழ்ச்சிகளே பும், 2ஸா படு கத<sub>ு</sub> 2வ<sub>ல</sub>ா வாடு தத்தினீங்க ஏக கூணத்தே 8 ஸா கூரத்கரிப்பதாய், விளக்கத்தக்குத் தூலவரம்பாய், விளக்க முடைத் தாகிய பகவத் அர்கத் பாமேஸ்வேரண தை திவ்யஞானமாகும்.

விளக்கமாவது - கர்மங்களது நீக்கத்துக்குத் தக்கவாறு ஆத்மாவின்கட் பிறக் கும் 4விசுத்தி. (க0க)

119 நிணேவு மீட்டுணர் வூக சேர்தரு புணேவுசே சணுமை பொய்யின்மை மெய்யுசை முணேவர்தம் மாகம மொழியு மாகுமென் றீனயன காட்சியி லளவை பைர்தைமே.

இது, பரோகுப் பிரமாண பேதஞ் சொல்லுகின்றது.

கினேவு - ஸ்மாணம். மீட்டுணர்வு - பிரத்யபிஞ்ஞானம். ஊகம் - தாக்கம். புளேவு சேரணுமை - பேணப்படுமனுமானம். பொய்யினீங்கி மெய்யாகிய ஆப்த வாக்கியமாகிய ஆகமம் எனப் பரோகுப் பிரமாணம் ஐந்தமாகு மென்றவா*ற*ு.

அவற்றுள் ஸ்மாணமாவத - அதுவென விறந்தது தோற்றுவிக்கும் ஞானம். பிரத்யபிஞ்ஞானமாவது - அதுவே யிது, யானேயவன, அவனே யிவன், அத வே போலுமிது,ஆபோலு மாமா வெண்பன முதலாகிய 6பிரதீதிகளே யுடையவாய் அபேதமும், 6ஸா உருரு மு முதலாகிய விஷயங்களே ப்பற்றிப்பிறக்கும் மீட் சிணர்ச்சியாகும். தர்க்கமாவது - இதின பொழியவிது கூடாடிதனபது முதலா கிய பிரதீதிகளே யுடைத்தாகி விசாரத்தாற் பிறப்பதாகிய ஞானமாகும். அதி மானமாவது - ஸாத்யத்தை பொழிய ஸம்பவியா தாகிய ஸாதனத்தால் ஸாத்யத் தைப்பற்றிப் பிறக்கும் ஞானமாகும்.

ரைவாதனந்தான் இருவகைத்து, விதிஸாதனம், பிரதிஷெதஸாதனம் என. அவற்றன் விதிஸாதனம் இருவகைத்து, ய2|21வியிவாயநிழு, ய2|21விலெருஷை வியிவாயநிழுஎன.அவற்றுள் ய2|21வியிவாயநமாவது-

<sup>1</sup> காலத்திரயகோசரம் - திரிகாலவுணர்ச்சி.

<sup>2</sup> ஸாதனச்சம வியாகாதம் - கருவி, முறை, தடை.

<sup>3</sup> ஸாக்ஷாத் கரித்தல் - பிரத்தியக்ஷமாகவறிதல்.

<sup>4</sup> விசத்தி - பரிசுத்தமான ஞானவோளி.

<sup>5</sup> பிரதிதி - ஞானம்.

<sup>6</sup> ஸாத்ருஸ்ய - ஸமாணமான.

<sup>7</sup> ஸாதனக்தான் இருவகைத்து, விதிஸாதனம், பிரதிஷேதஸாதனம் என. அவற்றுன் விதிஸாதனம் இருவகைத்து, தர்மிவிதி ஸாதனம, தர்மிவிசேஷ விதிசாதனம் என. அவற்றுன் தர்மி விதிஸாதனமாவது -

வைக்கைவ்றிரு கூடி - பிரிக்க வாகக்களிலும் கவி நாலாவ கூடி வடி வாய் நாக என்பன. இவற்றுள் வாய் நாவன - வாய் நடி நிர கூடி - வடி வாய் நாக என்பன. இவற்றுள் வாய் நிருவன - வாய் நடி நிர கூடி வடி வாய் நடி விரும். வாய் நமும். இனி வாய் நிருகிய வடிவி ரகை - வர்போ நடும், ஒ ஷ வாய் நடும். இனி வாய் நிருகிய வடிவி ரகை - வர்பா நடும், ஒ ஷ வாய் நடி நிருக்கள் விரு வர்பிருக்க வாகக்களிலும் கவி நாலாவ மறிக்குகள்கு. இவ்வாறே யொழிக்க வாககங்களிலும் கவி நாலாவ மறிக்குகள்கு.

1 இனி யு 2 | விலி பெஷவியிஸாய ந மிருவகைத்தை: யு 2 | வியுட செனன் ருவதும், யு 2 | வியில் வேருயதாட மென. அவற்பாள் பு 2 | வியுட செனன்ருவது தானுமிருவகைத்து.— உர ஷா எதுமில்லதாடம், உர ஷா எது முடையதாட மென. அவற்பாள் உர ஷா எதுமில்லது. வைவு - 2 நேகா எதா தக்கு வலுகூரா கு என்பது. இவ்விடத்தை யு 2 | வியாவது - வைவு - 2 மூறு வர வு 2 தி சு காக்தா த்மகத்க மாகிய தர்மத்தை தயுடையதாகையால். இவ்வழி ஸத்வமென்னும் ஹேது தர்மியுட சென் ரு வியவாறு காண்க. மேல் வருவனவற்றையு மிவவாறே யறிக்து கொள்க.

2இனி உர்ட்டாக்க முடையது தானு மிருவகைத்து, உரவூரைகும் யாவற்றினுஞ் செல்வதாஉம், செல்லாததாஉமென. அவற்றன் உரவூரதைம்

ஸைத்தி பெகிராத்தா? ஸாதன தாஷண பிரயோகாத், ஸைந்தி பிரமாளூரி இஷ்டசாத ஞைத் என்பன. இவற்றுள் ஸாத்யமாவன, பகிராத்தஸைத்பாவமும், பிரமாண ஸைத் பாவமும். ஸாதனமாவன, ஸாதன தாஷணப் பிரயோகமும், இஷ்டசாதனமும். இனி, ஸாத்யமாகிய பகிராத்தஸத்பாவத்தை யொழிய ஸாதனமாகிய ஸாதன தாஷண பிரயோகங் கூடாதாம். என்?ன? ஸாதனதாஷணை பிரயோகங்கடாம் பகிராத்தங்களோதலின். இவ்வாறே ஒழிந்த ஸாதனங்களிலும் அவிரைபோவ மறிக்கு செள்க்க

<sup>1</sup> இனி, தர்மி வீசேஷ விதிஸாதன மிருவகைத்து, தர்மியுட்டுனுன்று வதும் தாமியில் வேருயதாடமென. அவற்றுன் தர்மியுட்டுளுன்று வதுதானு மிரு வகைத்து, திருஷ்டாந்த மில்லது உம், திருஷ்டாந்த முடையதாட்டுமன. அவற்றுள் திருஷ்டாந்த மில்லது - ஸர்வம் அகேசுந்தாக்மகம் ஸத்வாத் என்பது. இவ்விடத்தை தர்மியாவது - ஸர்வ ஸப்தவாச்சியம், அகேசுந்து தம்மத்து வமாகிய தர்மத்தையுடைய தாகையால். இவ்வழி சத்வ மென்னும் ஹேதை தர்மியுடன் ஒன்று கியவாறு காண்கே. மேல்வருவனவற்றையு மிவ்வாறே யறிந்து கொள்க.

<sup>2</sup> இனி திருஷ்டாக்கமுடையது தானுமிருவகைத்து, திருஷ்டாக்கம் யாவற் றினும் செல்வது உய், செல்லாதது உமென. அவற்றன் திருஷ்டாக்கம்

யாவற்றினுஞ் செல்வதை - கடி தேற் மாவூ கடி தகையாக வடிவகு என்பது. இவ்வழி கூ தககையில் என்னும் ஸாய் நா உரு ஷா நீ நாகியவடித்திலே யன்றி மற்றும் அடித்தியமாகிய மின்னும்,வில்லும், காட்டுப்பூவு முதலாகிய யாவற் றினுஞ் சென்றவாறு காண்க. இனிச் செல்லாததை - கடி தேற்மோலி வருய தா தேரிய குகுவாக வடிவகு என்பது. இத வடித்திற்போல கடி திற மாகிய 2ெவுலு நி மின்னு, வில்லு முதலாயினவற்றுட் செல்லாதவாறு காண்க. இத்துணேயும் யூ 2 இயோ டொன்றுகிய ஸாய் ந பேதஞ் சொன்னவாறு.

1இனி தர்மியுடன் வேரு பெ ஸா தாம், கார்யம், காரணம், அகார்ய காரண மெனப் பல்வேறு வகைக்படும். அவற்றுள் கார்யம் - லா ஸு நம் கூறிரவூ நு ஸு இரக்கு கார்யமாகிய மூ மம் லா மு நம். காரண லா மு நம் - வுக்தி உடலிவடி, கிலெயான திவிமுஷாக 2 (என்பதா.) அகார்ய காரணம் இருவகைத்த, லா மு த்தடன் வாலவையம், வின்ன மையம் என. மைமையம் மு வை வில்லாக 3 (என்பதா.) உடிக்க மையம் - உடிவடி நி மக்க இருவில் குதி கொடியாக 3 (என்பதா.) உடிக்க மையம் - உடிவடி நி மக்க இருவில் கிலியிலா மு கிலியிலாக 3 (என்பதா.) இடையெல்லாம் வியிவா மு நவிமும் வேன்றணர்க.

யாவற்றினும் செல்வதை, அரிதேதியை 8 ஸப்த8 காதகத்வாத கடவத எனபதை ; இவ் வழி க்ரதேகத்வம் எனனும் ஸாதனம் திருஷ்டாந்தமாகிய கடத்திலேயனறி மற் நம் அநித்யமாகிய மினனும், வில்லும், காட்டுப் பூவுமுதலாயின் வற்றினுஞ் சென்றுவாறு காண்கை. இனி, செல்லாதது, அநித்ய 8 சப்த 8 பிரயதமாந்தேரியத் வாத் கடவது என்பது ; இது, கடத்திற்போல அநித்தியமாகிய மேகத்துவனி, மின்னு, வில்லு முதலாயினவற்றுட் செல்லாதவாறு காண்கே. இத்துணேயும் தர் மியோடுடொன்றுகிய ஸாதன பேதஞ் சொன்னவாறு.

1 இனி, தாமியுடன் வேறு கிய ஸாதனம், கார்யம், காரணம், அகாரியகாரண மெனப்பல் வேறு வகைப்படும். அவற்றுள் காரியஸாதனம் அக்கினி ரஸ்து தையமாத் என்பது; ஸாத்யமாகிய அக்கினிக்குக் காரியமாகிய தாமம் சாதனம். காரணசாதனம், வருஷ்டிர் பவிஷிதி மேகோன்னதி விசேஷாத் எனபது. அகார்யகாரணம் இருவகைத்து, ஸாத்தியததைடன ஸமஸமயம், பின்னஸமய மென; ஸமஸமயம் ரூபம் அஸ்தி ரஸாத என்பது; பினை ஸமயம் உதேஷ்யதி சகடம் கிருத்திகோதயாத் எனபது. இவையெல்லாம் விதிசாதன விசேஷை மென்றணர்க.

<sup>2</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்ககப் பட்டது.

<sup>3</sup> வீட்டதற்குக் கட்டப் பட்டது.

<sup>4</sup> சகடம் - போகணி,

<sup>5</sup> விட்டதற்குக் கட்டப் பட்டது.

1இனி, வுகிஷெயுவாயு நமு மிருவகைத்த,-வியிரு டூவம். வு.கி ஷெயருபம் என. அவற்றுள் வியிற-டுவம் பலவகைப்படும், விருத்தம், விருத்த கார்யம், விருத்த காரணம். அகார்ய காரணம் என. அவற்றுள் விருத்தம்-நாவ**ு** த**ு க**வூரை சாவ தெற் என ப**து**. <u>நாவறு து மீ **கவு**</u> ചാ ച ഗെപ്സ എ2നു ഒങ്പുക മിന് ഉഷന്ധരം. \_\_\_\_\_\_ പ്രശ്യമ്പിം വനമ്യാന கார<sup>்</sup> கரவா@ுக்வாக என்பத விருத்த காரணம். அகார்ய காரணம் விருத்த வியாப்த முதலாகப் பல்வேறு வகைப்படும். விருத்த வியாப்தமாவதை - நா வழி ஹாவெஷுவலவு 400 மகாண் வகவாக என பது. என்ன? வலவு 400 ம ய கானுவிருத்தமாவது, அமேகாந்தம் அதனேடு வியாப்தமாகையால். விருத்த ஸ்ஸ்வமுமாக — உயலிகூடு உதுகிபக்கா முகில் வகில் வு உடக என்பது. என்2ன? பியூர்ஜோ ந விரொயியாகிய வையூஜோ ந**த்தோ**ம் வை ஹ வரமாகையால். விரு ு ஐ ஸ ஹ வர கா சணமாவ அ - \_ நா ஸ்ற ு ு த தி யூராஆரா நடி குகூராயிற 3ாக **என்பதை; என**ண? தி மூரா ஆகா ந മുറ്റും വുടുന്നു ആരു പുടുന്നു ஆனாரி மார் கார்ண**மாசையால் அ**டுத்த மாலைப்புகார்யமான க—— மாலி ഉന്നെ ഉളിധും സുക്രന്ന ഇരു കുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നു പുരുന കു ഈ കാവസമ്തു ഈ ഗാധി ഇട്ടു പ്രോഗാധി എന്നു എന്നു എന്ന வு கிஷெயவாய நடு.

<sup>1</sup> இனி, பிசதிஷேத ஸாதனமு மிருவகைத்து, விதிரூபமும், பிரதி வேத்த ரூபமுமென. அவற்றுள் விதிரூபம் பலவகைப் படும் விருத்தம், விருத்த காரியம், விருத்த காரணம், காரியகாரணமென. அவற்றுள் விருத் தம் - நாஸ்நியத்ர சீதஸபரிலோ வக்ஹேஃ எனபது. நாஸ்தியத்ர பரிஸோதாமாத் எனபது விருத்த காரியம். நதையம முகிபா பீடா கா? கபா லுத்வாத் எனபது விருத்த காரணம். அகாரிய காரணம் விருத்தவயாப்த முத லாகப் பல்வேறு வகைப்படும். விருத்தவ்வியாப்தமாவ அ - நாஸ் தி பாவேஷு உலர் வதைகர்ந்த ஸத்வாத் என்பது; என்னே? ஸர்வதைகாந்த விருத்தமாவது, அநே காந்தம்; அதஞேடு வியாப்தமாகையால். விருத்த ஸஹசாமாவ அ - நாஸ்திமு கோ மித்யாக்ஞானம் ஸம்யக் தாச்சாத் என்பது; என்னோ? மித்யாக்ஞான விரோ தியாகிய ஸம்யக் ஞானத்தோடு ஹைசர மாகையால். விருத்தஸஹசர காரண மாவது - நாஸ்தி முரேர் மித்பாக் ஞானம் தத்வாதிகமாத் என்பது; என்னே? மித்பாக் ஞான விரோதியாகிய, ஸம்யக்ஞான ஸஹசரமாகிய ஸம்யக்தர்சனத் தக்கு தத்வாதிகமம் காரணமாகையால்: விருத்தலைஹசர காரியமாவத நாஸ்திமு கோ்மித்தியாக் ஞானம் அநாகம்பா ஆஸ்திக் கியாதேகே என்பது; என்னே? அநாகம்பாதி ஸம்யக் தாசனகாரிய மாகையால். இத்தூணையும் விதி ரூடுமான பிரதி ஷேதசாதனம்.

1இனி வுமிஷெயாக வ வுமிஷெயவாயக பல வைகப்படும்.
அவற்றுள் வுலாவாக வைலையாவத - நாவழிவொயாத் நிருவ வாழிக்கிழ் கநுவைல்லவாக். வாலீவழகவிஷாணவக் என்பத். காரணாக வைல்லவமாவத் நகத்து வ வாகவல்லவல் வாவகா நுவையெல்? (என்பத்) காய் நாகுவைல்வமாவத் நகுமுர் முடையூல் வுருவாராழ் விமெழ் நுவைல்வற் என்பத். வுருவ காகுவைல்றியாவது நாவழி துமில்லவாவுக்காக வைல்வை!: என்பத்; என்ன? மில்மடுவெயுள்ளவும் வுக்கம் செல்லமாகையால். வைவராக வைல்றியாவத் — நாவழிவலுக்கு கையாக்கும் வி

<sup>™</sup> കുരുന്നു കുടുക്കുന്നു 

எ**ன்பத \_ പെ** ⊕ ച ം ചിന്ഞ്ഞ ന മം എതി

து வை அருக்க செய்து விரிய விரியில் இவ்வாறே பொழிக்கனவு மறிக்க கொள்க.

3 புளேவசோணுமை யென்றதனுற் புளேயப்படா அநுமானங்களு முள. அவை யாலன: ஹெக்வாஹாவலங்களாற் பிறக்கும் அநுமானம்.

<sup>1</sup> இனி, பிரதிவேத்த ரூப பிரதிவேத்த சாதனம் பல வகைப்படும்.அவற்றுள் ஸ்வபாவா நாபலம்ப மாவது-நாஸ்திபோதாத்ம ஃ நிருபாதிமத்வம் அநாபலம்பாத். கா மஸ்தக விஷாணவத என்பது. காரணநாபலம்பமாவது · நதத்ரக்கு ஹோபாக சமபவ போவகா நாபலப்டு தே \* என்பது. கார்யா நாபலம்பமாவது - நாத்ர ஸரீரே புத்திவியாபார திவிசேஷா நாபலப்தே \* என்பது. வியாபகா நாபலப்தி யாவது - நாஸ்தியஸ்தர விம்சபாவிருகூரா நாபலப்தே \* என்பது; எனினி மாவது - நாஸ்தியஸ்தர விம்சபாவிருகூரா நாபலப்தே \* என்பது; எனினி மாவது - நாஸ்தியஸ்மத்க ஞானம்ஸம்யக்தர்சனு பாவாத் என்பது. நபவிஷ்யதி முகூடர்த் தாக்தே ஸகோடோதய \* கிருத்திகோதயா நா பலப்தே \* என்பது பூர்வசரா நா பலத்தி \* முகூடர்த்தரத் ப்ராக்கோத காத்பாணி கிருத்தியகாதயா நா பலப்தே \* என்பது உத்தரரா நா பலப்தி \* இவ்வாறே செயாழிக்தனவு மறிக்து கொள்க.

<sup>2</sup> விடுபட்டதற்குக் கூட்டப்பட்டது.

<sup>3 &#</sup>x27;பு?னவுசே எணுமை' என்பதனுல் பு?னயப்படா அனுமானங் களுமுள; அவையாவன: ஹேத்வாபாஸங்களாற் பிறக்கு மனுமானம்.

ஹெக்வா ஹா வைக்கள் மூன் று வகைப்படும் - குவில் இ, அகைகாக்கிகம், விருத் தம் என. அவற்றுள் அவித்த மென் பத,- வூரூபாவித்தம், அக்ஞாவைவித்தம் வாழி மாவில் இ என மூன்று வகைத்தை. வூரூபாவித்தமாவதை . கூடி தி முழை: வாக்ஷு மூக்காகி என்பது. என்னே? முழைத்திற்கு வக்ஷு வெலாமே சம்பக்த மில்லாமையின். அக்ஞானுவித்தமாவது - கூடி திமுறை : கூரு கைக கூவாகி என்பது முதலாயின். வைதி மாவிலியாவது, முறி? மென்னலு மாய் வாவு மென்னவுமாகிய ஹூ தவைவரத்ததை ஹேது வாகப் புணர்த் தாற்போல்வன்.

1க்டு நெகாதை. மிருவகைத்தை, நிழித் கவு விவாரி பெனவும், ஸ் வை வக்கு விவாரி பெனவும். அவற்றன் நிழித் கலு விவாரியாவத் - வகூர நெ கா நு வூ வெள மிவனகமாவா வரவைக்காக உடியுக்கமை வக என பதா உம், ஸ் மூராவே து து தக்காக் வே தக்கு க்கு கிவக் என பதா உமாம். இனி ஸ் வைக்கு விவாரியாவத் விவா உரவைக் வுறை மற்ற வலி கி வி இதோரா நாற்கோக்காழ், என பது. என கே வி வக் முண்டாயில் இதா நம் மிகமிக் வக் , கூம் மிகுதல் கூடாதாம்.

2இனி விரு ு ஐமாவது - வைராயு வில்லாத விடத்திலேயே வருவது. அத பலவகைக்து. அவற்றுள் யூ ? | 2விவரு தேலாயு நமாவது - நீனு துது என. ஹேத்வாபாஸங்கள் மூன்றுவகைப்படும், அசித்தம, அகோர் திகம், விருத்தம என. அவற்றுள் அசித்த மெனபது - ஸ்வரூபாசித்தம், அகஞானு சித்தம், ஸர்திச்தாசித் தம் என மூன்று வகைக்கு. ஸ்வரூபாசித்தமாவது - அநித்யசப்த சோகூ ுஸைத்வாத் என்பது ; என?ன ? சப்தத்திற்கு சகூ ுமோடு சம்பர்தை மில்லாமையின். அக் ஞானு சித்தமாவது - அநித்ய சப்த 8 க்குதுக்கவாத் என்பது முதலாயின. ஸர்திக் தாசித்தியாவது - தாபமெண்ணலுமாய் பாவ்ப மென்னவுமாகிய பூதஸங்கா தத்தை ஹேதுவாகப் புணர்த்தாற் போல்வது.

1 அமைகாக்தம் இருவலைகத்து, கிச்சித வியபிசாரியெனவும், ஸம்பவத் விய பிசாரி யெனவும். அவற்றுள், கிச்சித வியபிசாரியாவது - பக்வானி ஏதானி ஆபூபலானி ஏகசாகாப்பபடித்வாத் உப யுக்த பலவத் எனபதாஉம், ஸச்யாம 8 தத்புத்ரத் வாத் இதாதத் புத்திரவத் என்பதாஉமாம். இனி, ஸம்பவத் வியபிசாரி யாவது - விவாதாபன்ன புருவு, 8 திஞ்சிக்ஞோ ராகாதி மத்வாத எனபது; என் 2னே? வக்கிர முண்டாதில் ஞானம் மிக மிக வக்ரத்துவம மிகுதல் கூடாதாம்.

2 இனி, விருத்தமாவது - ஸாத்யமில்லாத விடத்திலே வருவது; அதை பலவகைத்து. அவற்றுள் தர்ம விபரீத ஸாதனமாவது - ரீலத்தஞாண பொருவெலை வடு வை வடையை வை வடியில் கல்ல வடியாக வடியா

1 இனி <u>கூ</u>ழ2 പ<sub>7</sub>2 ாணமாவத - സെക്യമികയനപ്പ പ<sub>7</sub>കாഗി\_ക**மா** ജ வ-ூவ-சாவாவிரொயமும் உரஷெ ஷ வி*ரோதமுமின் நி* வு-துக்ஷா **திவ\_மாண**ங்களோடு கூவிஸ**்**வா ஜியா கிய வருரோ றூவ் உந மாகும். "பொய் **யி**ன்மை '' யென்றதனுற் பி**ர**மாண்யமும், ''மெய்யுரை '' யென்றத*ஞ*ன் மெய்ப் பொருள் கூறலுங் கொள்க. அவை இதொழு8த்தைக்கன்றிப் பிற யோரபேத ஃஸுகோபலம்ப நியமாத தாவி சந்திரவத் எனபது; என‰ன் ? கடக் காண்டலென்ப தொண்டுக் கல்லது ஸம்பவியாமையால் சந்தொமண்டலத்தையு மிரண்டாகக்காண்கின் ந பொழுதிலல்லது ஸகோலம்ப மின்மையால்; தர்மவிபரீ த ஸாதனமாவது - கூணபங்கம் ஸாதிப்பனவாகப் பிறர் சொல்லும் ஸத்துவ முதலா யின; என்னே? ஸத்துவமாவது அர்த்தக் கிரியையோடு கூடியதன்றே, உத் பத்திக்ஷணத்தே நசிக்கின்றது. அர்த்தக் கிரியாஸமர்த்த மன்மையின் ஸத்வம் அர்த்தக் கிரியாஸமர்த்தமாகிய அரேகார்தத்தை ஸாதிக்கு மாதலின். விருத்தா வியபிசாரியாவது அரித்யஃசப்தஃ கிருதகத்வாத் கடவது என்பது; ங்ரும்வைய விள சமாகிய அரி த்யத்வம் ஸா திப்பதாகப் பிரயோகித்த கிரு தகத்வம் ஸவி நாஸான் யமாகிய கித்யத்தை ஸாதிப்பதாகிய பிரத்யபிக்ஞாய மானத்துவ மென்னம் ஹே துவினே விட்டு கீங்கா தாகையால். இவ்வண்ணம் ஒழிக்த ஹே அவரபாஸன் களுங் கண்டு *சொள்க*.

1 இனி, ஆகமப் பிரமாணவாவது - ஸகலவிலோப்த பிரகாசிதமாகி பூர்வா பாவிரோதமும், திருஷ்டேஷ்ட விரோதமு மின்றிப் பிரத்தியகூரதி ப்ரமாணங்களோடு அவிசம்வாதியாகிய பரமாகம வசனமாகும். 'பெரய் யின்மை' யென்றதனுல் ப்ராமாண்யமும், 'மெய்யுரை' யென்றதனுன் மெய்ப் பொருள் கூறலுக் கொள்க. அவை ஜைஞைகமத்துக் கன்றிப் பிறசாஸ் தாங்களிற் கூடாமை மேலே யமாவஸாரஞ் சொல்லு தாடம். அஃதேல் அத மானத் தக்கும் ஆமாத்துக்கும் ஆபாசம் தப்பிறை கூறிஞர். ஆது கூது உராலம் கூறு தவாறென்னே யெனின், கூதூர் மூலியா உரத்தாலும், நப நடிவாஷத்தாலும், கூறும் உறினே நென் பா நாவிகளாலும், இறிவிகா தொய ஆதா ந முதலாயினவும், விறு நுறாகி முதலாயினவும், உடுலி உரிய வந்த கூற்கல் அதை தழிக்க வந்து கூறிவல் வரையிற் கூறிற் நிலர். கூறிற்றிலர் என்னும் ஒப்பின் முடித்தலெனனுக் தக்திர யுக்கியா வலையுக் தக்துரைக்கப்படும். வந்து கூறம் வரொக்க முமாகியவந்தாண ங்களின விரிவும் கடாவிடையுள்ளு முத்தனை கியாய தால் வல்லார் வாய்க் கேட் கணர்க்கா கண்டுரைப்பிற் பெருகும். (கேல்)

### வேறு

120 வைப்பு ஈயனள வைபுகு வாயி கெண்றோம் பொய்ப்பி அயிரே பொருவில் குண மார்க்கணே செப்பி னிவற்றிற் றிரியாதாள் புகுப வாயி ஹெப்பில் பெருமை யுணர்விற்குயர் மாட்சி யாமே.

கௌகீக பிரமாண முணர்த்தி, இதஞல் லோகோத்தா பிரமாணமுணாத்தா கின்றுர்.

வைப்பென்பது-பெயா வகையானும், வடிவு வகையானும், பொருள் வகை யானும், குறிப்பு வகையானும் ஒரு பொருளே யுணர்வது. என்னே ?

1'' பெயாரினும் பிழம்பினும் பொருளினுங் குறிப்பினுஞ் செப்புவ தொன்றி**'னே வை**ப்பின **தியல்**பே ''

என்று ராகலின். நபமாவது - ஒரு வஸ் துவின்கணின்ற அநேக தர்மங்களில் திரங்களிற் கூடாமை மேலே யதாவசரம் சொல்லுது உம். அஃகெல், அனுமான த் துக்கும், ஆகமத்துக்கும் ஆபாசம் தப்பிறை கூறிரை; பிரத்யக்ஷாபாசம் கூறு தவா நென்னே யெனின அந்தரங்க மலோதயத்தாலும், நபன தோவதத்தாலும் ஆஸு ப்ரமண கௌயானுதிகளானும், மரீசிகாதோய ஞான முதலாயினவும், துவிசந்திர பிராந்தி முதலாயினவும், பூமிபிரமணமும், பர்வதாகமனமும் முதலாகிய பிரத் யக்ஷாபாசங்கள் இந்திரிய பிரத்யக்ஷத்தல்லது ஒழிந்த பிரத்பக்ஷங்களில்லாமையின் கூறிற்றிலர். கூறிற்றில் என்னும் ஒப்பின முடித்த வெண்னும் தந்திர யுத்தியால் அவையும் தந்துரைக்கப்படும். பிரத்தியக்கமும் பரோக்குமுமாகிய பிரமணைங்களின் விரிவும், கடாவிடை யுன்னு நுத்தனைவும் நியாயதால் வல்லார் வாய்க் கேட்டுணாக; ஈண்டுரைப்பிற் பெருகும்.

1 தத்வார்த்த சூத்திரம் 1-வதை அத்தியாயம், 5-வது சூத்திர மொழி பெயர்ப்பு; தமிழ்தால் வினங்கவில்லே. 1 விவக்ஷிதமாகியதொரு தர்மத்தினுற் பிறிதை கோக்குதலும், நீங்குதலுமின்றி வேஸ்அவைை யறிவதாகும். என்?ன?

2° பிறிதினை விலக்கலு மாட்டலு மின்று பொருபொரு ஞுணைப்பத செட்டனெப் படும் ''

வெனைருராகலின். அளமையையது - ஒரு வெஸ் தவின்கட் கிடந்த அமேக தர்மங்க ஞைட் கிறப்பித்துச் சொல்லப்பட்டதொரு தாமத்திஞெற் கில தாமங்களே நீக்கியும் நீக்கு தம் வெஸ் தலைவையறிவதாகும். என்வே ?

314 இறப்பினு லொருபொருள் செப்பலு மெனவமை விலக்கலு மாட்டலுக் தொகைச்சொல இயல்பே ''

என*ரு நாக*லின். புகுவாயிலாவது - அநாயோகம்; அஃதாவது, சுட்டு முதலாகிய வெட்டு வகையோலு மொரு பொருளோ யறிவதாகும். என்னே ?

> 4 " சட்டே கிழமை கருவி கோல மித்துணே யிடம்பய னிகழ்ச்சி பெனமுற் கிப்பட வெருவதை செட்டுமுதற் சொல்லே""

எனருராகலின. இத்தூணையாலும் 5வியாபி பிரமாணஞ் சொன்னவாறு.
பொய்யிலுயிரென்றது - ஜீவஸ்தானம் பதிஞைன்குஞ் சொன்னவாறு; அவையாவன: 6வல நிறெக்கூக்கூரியப்பட்ட வூக்கு முதலாகக் கிடந்தனு.
இந்தப் பிரமாணம் ஜீவாசியை ஜீவகில கருவியாக வுணர்வது.பொருவில் குண் மென்றது - 7குணஸ்தானம் பதிஞைலஞ் சொன்னவாறு. அவையாவன: மித்தியாதிருஷ்டி முதலாயின்; இந்தப் பிரமாணம் ஜீவராசியைக்குணைகிலே கருவியாக வுணர்வதாம். 8மாரக்கிணே யென்றது - மாகக்கூஸ்தானம் பதிஞன்

<sup>1</sup> விவகழிதம் - வேருகக்குறிக்கப்பட்ட.

<sup>2</sup> விளங்கா மேற்கோள்.

<sup>3 604</sup> 

<sup>4 609</sup> 

<sup>5</sup> வியாபி பிரமாணம் - வியாபி கருவியாலா முணர்ச்சி.

<sup>6</sup> சூகு>ும் ஏகேந்திரிய பரியாப்தகம் - பூரண வளர்ச்சியுடைய ஒரறி வுள்ள சூட்சுமலீவன்.

<sup>7</sup> குணஸ்தானம் - மித்தியா திருஷ்டி, ஸாணிதன ஸம்யக் திருஷ்டி, ஸம்யக் மித்யா திருஷ்டி, அஸம்யத, தேசஸம்யத, பிரமத்த, அப்பிரமத்த, அபூர்வகாண, அலிவிருத்திகாண, சூகுும் சாம்பராய, உபஸாக்தகஷாய, கூடிண் கஷாய, சயோகிகேவலி, அயோகிகேவலி எனனும் குணஸ்தானங்கள் பதி ஞன்குமாம்.

<sup>8</sup> மார்க்கீண - மார்களுஸ்தானம் - 14, கதி, இந்திரிய, காய, யோக, வேத, கஷாய,ஞாக, ஸம்யம, தரிசன, லேச்யா, பவ்ய, ஸம்யக்த்வ, ஸக்ஞா, ஆஹார என.

குஞ் சொன்னவாறு; அவை: ¹கதிமுதலாகக் கிடந்தன; இந்தப் பிரமாணம் கதிமுதலாகிய கருவிகளாக ஜீவாரியை யுணர்வதாம்.

இனி, 'வைப்பு நயன்னவை' பெணத் தூலதமோருகவோதியவதனுல், இ வலதா நுடுபாறு இரு கொள்க. அவை இலத்து முதலாகக் கிடந்தன; இவை 4 கூவராவிவ நாணத்; இவற்றிடை விரிவுக்கடாவிடை புள்ளை முத்தனவும், உதாஹாணக்களும் மெய்க்தால் வல்லார்வாய்க் கேட்டுணர்க. ஈண்டுகைரப்பிற் பெருகும்.

இந்தப் பிரமாணங்களாற் றிரியாமலுணைர்தல் கன்ஞானத்துக்கு கண்மை யென்றவாறு. திரியாமலுணர்தலாவது - 52 ூ வலை பைவிவய — பாலமாகிய திரிவுபடாமலுணர்கை யென்றவாறு. இந்தப் பிரமாணங்களாலுணர்வது கண் ஞானமெனவே, பிரமாணமாவது கண்ஞான மென்றவாருயிற்று; என்னே? இந்திரியங்களும், விங்கங்களு முதலாகிய அசேதனங்கள் பிரமாணமல்லவோ வெனின், அல்ல; அவை பிரமாணமாகிய ஸம்யக் ஞானத்துக்குச் சாலக முத லாயினபோலத் துணேக்காரண மென்று கொள்க. (ககக)

121 காட்சி வகைதான் கடவுண் முதலாய மாட்சி யமைந்த பொருளெட்டு மனத்து வைத்து மீட்சி யிலதாய் விரிந்துந்திய வின்ப வெள்ள வேட்கை யதுவாந் தெளிவென் றனர்வென் றவரே.

இதனுல் நற்காட்சி யிலக்கணங் கூறுகின முர்.

காட்சி யிலக்கணமாவது தொன்-ஆப்தன் முதலாகிய நன்கடைமைந்த பதார்த் தங்களெட்டையும் முன் சொன்ன பிரமாணங்களாலுணர்ந்து, அந்தப் பதார்த் தங்கண் மிசை மீளாதாய்ப் பாந்து சென்ற ஆனந்த ரூபமாகிய பக்தியென்னும் பெயருடையை 6 முடி இரன மென்றருளிச் செய்தனர் கர்ம சத்தாருஜயம் பண் ணிய விறைவசொன்றவாறு.

ஆப்தாத் யட்டிட பதார்த்தமாவன - ஆப்தண். ஆகமம். பதார்த்தம், பிர மாணம், பிரவர்த்தி, விங்கம், சாரித்ரம், பலம் என்பன. மாட்சியமைக்த வென் பதஞல், மாட்சியமையா அட்ட பதார்த்தமுமுன்; அவை ஆப்தாபாஸ முத லாயின்; அவையெல்லாம் 7 முமுராவஸ்ரா மேலேசொல்லு தம். (ககஉ)

122 **பு**ந்துற்ற மூடப் புலிமூன் றும் பிழைத்த பின்ணே யன்பச்ச மாசை யுலகோடிலிங் காத்த *ரொப்*பு

<sup>]</sup> க**தி - சது**ர்க்கதி.

<sup>2</sup> ஸதானுயோகம் - ஸத் முதலியவற்ருல் பொருளேயறிவது.

<sup>3</sup> தத்துவார்த்த சூத்திரம் அத். 1 சூ. 8. பார்க்க.

<sup>4</sup> அவ்யாபி பிரமாணம்-வியாபியல்லாத வேற கருவியாலுணருமுணர்ச்சு.

<sup>5</sup> மூட சம்சய விபரியாஸம் - அக்ஞானம், சக்தேகம், பிராக்தம்.

<sup>6</sup> சிரத்தானம் - காட்சி.

<sup>7</sup> யதாவஸாம் - காலம் கேர்க்கபோ து.

மென்பெற்று மேத்த விலராயெண் மயத்து கீங்க வின்புற்ற காட்சி யுடையார்க்கியல் பாகு மன்றே.

என்பதளுல், முன் சொன்ன நற்காட்சிக்கு வருமழிவுகள் கூறகின்றுர்.

தர்சனத்தை பழிக்குமிடத்த, முக்தோற்று வருவணவாகிய மூடமென்கின் ந புலிகண் மூன்றிற்கும் பிழைத்தலரி தை; பிழைத்த பின்ஜனக் காமமே, பயமே, ஆசையே, லோகவியவகாரமே, தாலிங்கிகளே, ஆப்தாபாஸரே பெண்றிவமை யாதானுமொரு பெருக் திருப்பெறினும் வணங்கு தலிலராகி 1 அஷ்டஸ்மயங்களி னீங்குதல் சிரத்தானுருபத்ததாகிய சம்யக்தரி சன முடையார்க்கு லக்ஷணமாகு மெண்றவாறு என்ஜன?

> 2'' மூவகை மூடமு மெட்டு மயங்களுக் தோவகையிற் காட்சிக்க ணில்''

> 8" அவவியை மாறு மகன்றது கற்காட்சி செவ்விதிற் காப்பா னிடை"

என்று ராகலின். மூட மூன்றுவன - லோக மூடம், பாஷண்டி மூடம், தேவதா மூடம் என்பன. என்னே?

ര്തെ കുപന്റ് ചെയു കരു കുന്നു പ്രമാരി പ്രത്യായ പ്രത്യായില് പ്രത്യായ പ്രത്യായില് പ്രത്യായ പ്രത്യായില് പ്രത്യായ 
என்று ராகலின். லோகத்தின து மூடம் லோகமூட மென்பதாயின் ஒழிக்தனவும் வோக மூடமேயாய் மூடமொனரு தல் வேண்டும்; அஃதன்றிப் பாவுகண்டிகள் விவுகயமாகவும், தேவதா விவுகயமாகவும் வக்த மூடங்களே வேரு தெனவாறு போல வொழிக்த ஆகமமே, பதார்த்தமே, பிரமாணமே, பிரவிருத்தியே, சாரித் தெரமே, பலமே, தானமே, பூஜையே யென்றிவை முதலாகிய பொருள்களேப் பற்றி வரும் மூடங்களேயும் வேரு தின் மூடங்களுக்கு வரையறை யில்லேயாம்; இஃதென்னே? மூன்று வகையுளடங்கியவாறெனின், ஸம்யக்தர்சனத் தைக் கெடுக்குமிடத்துச் சிறப்புடைய பாவுகண்டி மூடமும், தேவதாமூடமுமேமுத்தோதி யொழிக்க மூடங்களுக்கு வரையறை யின்மையின்றைவ லோக

<sup>1</sup> அவ்நடஸ்மயங்கள் - எட்டு விதகர்வம்; அடை ஞானம், பூணஜை, குலம், ஜாதி, பலம், ரித்தி, தபம், சீரம்.

<sup>2</sup> அருங்கலச் செப்பு. 3 அருங்கலச் செப்பு.

<sup>4</sup> இரத்தின காண்டக சொவகாசாசம் - 22, 24, 23.

மூடமெனத் தொகுத் தோதப்பட்டன போலும். இவற்றினுட்பமெல்லாம் மெய்க் தூல் வல்லார்வாய்க் கேட்டுணர்க.

இனி, மூடத்தொயங்களி னீங்கிஞன் தார்விங்கிகளேயும், தார் ஆப்தணையும் வணங்காஞதலின், இவ்விரண்டு வணக்கமும் வேருதே வேண்டிய தென்னே யெனின், மூடத்தினீங்கிஞன் பாவுகண்டிகளேத் தபோதனரென்றும், ஹாரிஹா புத்த 1 — பெருணுகிகளே ஆப்தபெண்றும் புத்திபண்ணூரென்பதல்லது, அவரை வணங்காசெனபது பெறப்படாதாகலின் வேருதேல் வேண்டும். அன்றியும் வணங்கப்படும் கவதேவதைகளே யன்றி வணங்குக் தீவணக்க மாறுதிற மெனப தற்குக் கூறிற்றுமாம். இனி, அவ்தடஸ்மயமாவன:

2(( ഉള്ള ചെയ്യാക്കായായാ ചിയായായായില് ചെയ്യായായി ക്യായായി ചെയ്യായായി പ്രവാധ പ്ര

123 ஐயுற்றல் வேட்கை யுவர்ப்பேமயக் கியா த மின்மை செய்குற்ற நீக்க றிரிக்தாரை நிறுத்த லின்றிப் போய்யற்ற காதற் பொருவில்லறங் காட்ட லெட்டுங் கையுற்ற வாயில் லதுகாட்சியின் மாட்சி யாமே.

என்பதனைன் முன்சொன்ன தோவுத்தி னீங்கிய சம்யக்தர்சனத்துக்கு உங்கங்கள் கூறுகின்ருர்.

பாமாகமத்துச் சொல்லப்பட்ட ஆப்தாதி யஷ்டபதார்த்தங்களே ஆகமத்துச் சொன்னபடி யொழிய வேறெருபடி கூடாதென்று இரும்புண்ட நீர்போலத் தேறியிராது, ஐயப்படுதலே, கர்மபரவசமும் நேருமாமும், துக்கங்களானிடையிடைப்படுவதும், பாபத்துக்கு வித்துமாகிய ஸம்சார சுகத்திலே வேட்கையே, ஸ்வபாவத்தால் 4 சுமுறையியாகிலும் ரத்ன திரயத்தால் பரி சுத்தமாகிய தர்மத்துள் வாரது சரீரத்திலே வருகின்ற உவர்ப்பே, துக்கங்களுக்குப் பெருவழியாகிய துர்மார்க்கத்திலும் அந்த துர்மார்க்கத்தில் நிற்கின்ற ஜனங்களுழையுமுண்டாகிய தன்குமதித்தலும் அந்த துர்மார்க்கத்தில் நிற்கின்ற ஜனங்களுழையுமுண்டாகிய கண்குமதித்தலும் கலத்தலும் புகழ்தலுமென்னும் மயீக்கே யெனறிங்கள்கு மெருமிவற விலதாதலும், ஸ்வபாவசுத்தமாகிய சண்மார்க்கத்துக்கு ஒரு தோஷமில்ஸேயேனும் சண்மார்க்கத்தை ஆஸ்ரித்த பாலரும் அஸக்தருமாகிய ஜனங்களாற் செய்யப்பட்ட குற்றங்களே நீக்குதலே, கர்சனத்திலாதல், சாரித்திரத்தி வாதல் திரிக்தாரை யாதாணுமொரு உபாயத்திறைற்றிரியாமை கிறுத்தலே, சத்தர் மத்துள்ளா ருழைப் பிறிதொரு காரணமினறி யுண்டாகிய உஞ்சனே யற்ற காதலே, லோகத்துன்ளாருழை யுண்டாகிய அஞ்ஞானங்கின நீக்கி, சத்தர்மத்துப் பெருமை காட்டலே யென்றிவை கான்குங் கூடுதலுமென்றிவ் வெட்டங்கமும்

<sup>1</sup> பூரணன் – ஆஜீவகமதஸ்தாபகண்.

<sup>2</sup> இரத்தின காண்டக சொவளசாரம். 25.

<sup>3</sup> தச்வரம் - தாசமடைதல், 4 அசுசி - மலம்.

கையுற வரி தை; கையுறுமாயின் அது ஸம்யக்தர்சனத்துக்கு வினக்கமா மென்ற வாறு. (ககசு)

124 நன்ருய காட்சு யுடனுகிய ஞானர் தன்னே டொன்ருகி யுள்ளத் தொழியாமை பொழுக்க மென்ப குன்ருத வொன்றுங் குறைபாட்டதுங் கூறு பவ்வே வென்ருர்த நூலின் விதிமெய்ம் மையுணர்ர் தவரே.

என்பதனுல் ஸம்யக்சாரி த்திரங் கூறுகின்றுர்.

ஸம்யக்தர்சனத்தோடு கூடிய ஸம்யக் ஞானத்தோடு அபேதளுதை தண் ஹிர்தயத்து இவவிரண்டும் விட்டு நீங்காமை நிற்றல் ஸம்யக்சாரித்தொமாம். அது தாண் சகல சாரித்தொமும், விகல சாரித்தொமுமென விரண்டாகக் கூறவர், சர் வக்ஞஞல் அருளிச் செய்யப்பட்ட பரமாகமத்தின் மெய்ப்பொருளுணர்ந்தா சென்றவாறு.

ஸம்யகதர்சனத்தோடும், ஸம்யக்ஞானததிஞூ மொழியாது நிற்றல் கூடு வது-ஹிம்ஸாதி சகல <sup>1</sup>வலாவஉ<sub>ற</sub>ங்களோயும் பண்ணுவதாகிய சகல வியாபாரத் தையுக் தூறக்தவிடத் தென்றவாறு. (ககடு)

125 போற்றல் செறிவே பொறை யாதிய ஈல்லறமு மேற்ற நிணேப்போ டிரு சார்வி முத்தவமு மாற்றல் பரிசை முதலாகிய வன்ன வெல்லாம மாற்ற மறுக்கு மொழுக்கததின் மாட்சி யாமே.

எனபதறுல் ஸம்யகசாரித்திரத்தினது லக்ஷணஞ் சொல்லுகின்றுர்.

போற்றல் என்பது - 2பஞ்ச சமிதி. செறிவென்பது - ம**ேனைாக்காய** 3 குப்தி. பொறையாதிய கல்லறம்-உத்தமக்கமாதி தர்மம் எற்ற கிணப்பு - 4துவா தசானுப் பிரேகைஷ். இருசார் விழுத்தவம் - 5வா ஹரா ஹ ஊரு தவ ஹு. ஆற்றல் பரிசுசு - 6பரீஷஹஙகளேப் பொறுத்தல். இவைபோல்வன வெல்லாம்

<sup>1</sup> ஸாவத்யம் - குற்றம.

<sup>2</sup> பஞ்சசம்தி - எயா, பாஷணை, ஆதாண, விக்ஷேப, உத்ஸர்க எண சமிதி கள் ஐந்து.

<sup>3</sup> குப்தி - அடக்குதல்.

<sup>4</sup> துவாதசானுப் பிரேகைஷ் - அகித்தியம், அசாணம், ஸம்ஸாரம், எகத்வம், அக்யத்வம், அசுசி, ஆஸ்ரவம், ஸம்வரை, கிர்ஜரை, லோகம், போதி தூர்லபம், தர்மஸ்வாக்யாதத்வம் என அூப்ரேகைஷகள் பன்னிரண்டு.

<sup>5</sup> பாகியே அப்யாந்தா தபசு - தபசு வகைகளை.

<sup>6</sup> பரீஷஹங்கள் - தவம் முடித்தற்குப் பசி முதலியவற்றை வைறித்தல். அதனுலாம் ஐயம் பரீஷஹஐயம். பசி, தாக, சீத, உஷ்ண, தம்சமசக, அசே லக, அரதி, ஸ்திரீபாதா, சரியா, கிஷத்யா, சய்யா, ஆக்ரோச, வத, யாசனை, அலாப, ரோக, த்ருணஸ்பரிச, மல, சத்காரபுரஸ்கார, ப்ரஜ்ஞா, ஆஜ்ஞாக, ஆதர்சன என பரீஷஹங்கள் 22 - ஆம்.

ஸம்ஸா சிர்மூலனம் பண்ணும் ஸம்யக்சாரித்திரத்தினதை லக்ஷணமாமென்ற வாறு.

126 யோக மிவற்றை புடனுண்ட வுபிர்க ளெல்லாம் மாக விசும்பி னவர்தம்மொடு மன்ன ரும்மாய்ப் போக நுகர்ந்து பொருந்தாவிண புல்ல வின்றி யேகால் லின்ப மியைத்தாவிழ வில்ல நல்லாய்.

யோகம் - பல கூடி பொண்று கிய ஒளவு தம். எக நல்லின்பம் - இணேயில் லாத அந்த சுகம். (ககஎ)

வேறு

127 பிறவியா மாறும் பிணியாக் திறமும் மறவிதா னில்லா மருக்தாம் வகையுக் திறவியாள் கேட்டுத் தெரிக்துள்ளங் கொள்ள 1 வறவியான் முறு மறவமிர்த மீக்தான்.

(55 5 D)

### வேற

- 128 வண்டவாம் வார்குழுலும் வாளெயிலும் பூண்முஃயும் தொண்டைவாய் கண்ணலமுக தோளுக் தூடியிடையும் கண்டவாங் காமுகரும் யாமுங் கணகரியும் விண்டவாக் கொண்டுணரின் வேலுவே முமன்றே.
- '' திண்டவாக்.....மன்றோ'' வென்பது காமுகர் சுகஹேதுவாக வுணர் வர்; தபோதனர் சப்ததாது மயமாகிய மேலபிண்டமெனறு புத்தி பண்ணுவா ; கரி முதலாயின பகூணமென்ற புத்தி பண்ணுமென்றவாறு. (ககக)
  - 129 கரையவா வாங்குங் கயமகன் கைத்தூண்டி விரையவரப் பன்மீ னிடருறுவ தேபோல் நேரையவா நுண்டுகிலு மேகஃயுஞ் சூழ்ந்த வரையவாய்ப் பட்டார்க்கு மாழ்துயரே கண்டீர்.

'' கரையவா.....மகன் '' - கரையிலேற வாங்குங் கயமகன. (கஉ.0)

130 மட்டார் மலர்பு?ணவும் வாணெடுங்கண் மையணிவும் பட்டார் கலேயுடையும் பல்வளேயும் பைர்தோடு

<sup>1</sup> அறவியான் - அறமுடையான்; "அறவிராவா யாங்குள் தாகலின்" மணிமேகலே.

<sup>2</sup> இக்கருத்து இறையன ரகப்பொரு ளுரையில் வந்துளது.

<sup>3</sup> நரையவா நண்டுகில்-நரையும் விரும்பும் நண்ணிய ஆடை; நரைமை வெள்ளிய ஆடைக்குவமை கூறல் மாபு; '' நாரைகிழித்தினய கொய்ம்மை நண்டுகில் '' என சிக்தாமணி 699ஆம் செய்யுளில் வருதல் காண்க.

கட்டாரை யெல்லா கரகுக்கே யுய்க்கு <sup>1</sup>காய்க் கொட்டார்த்தார் செய்யுங் கோலங்கள் வண்ணம். (கஉக)

- 131 ஆடிகுறப் நான மணிக்தாப் கலன்மாலே சூடிகு யேணுஞ் சுணங்கார் வனமுலேயா யூடிகு யாக வொழுக்கூற்றைப் பல்பண்டம் மூடிகுப் தோலின் முகம ஹனையேனே. (கஉஉ)
- 132 மின்போ இடங்கிடையும் வேயேய் திரடோளு மென்றே யிவைமகிழ்ந்தீங் கென்முன்னே வந்தாயாற் புன்றேலும் பல்லென்பும் போர்த்த புறங்காட்டு ளனறே யுறைவ வவற்றுன் மருள்வேனே. (கஉக)
- 133 மெழுகுருகு மண்பாவை மேதையான் <sup>2</sup>காய்த்தி யொழுகுருகு செம்பொன்ன அண்ணிறைக்க தேபோற் புழுகுருக் மெய்காட்டிப் பொல்லாத போக்கி யழுகுருவு கொண்டா ளறவமிர்த முண்டாள். (கஉச)

### Gaim

- 134 காய்வ செயினுங் குழுவிக்கட் கவன் அ<sup>3</sup>கழிகண் ணேட்டத்தாற் ருய் தன் முஃவி லமுதூட்டுர் தகைய னறவோன் ருனென்ற மாய வுருவ மாறித்தன் மற்றை யுருவ மேகொண்டு பேயேன் செய்த பிழையெல்லாம் பெரும பொறுவென நிறைஞ்சினுள். காய்வ செய்யினுக் தன முஃல யூட்டுக்தாய் தகையன் என்று கூட்டுக. ()
- 135 4முழங்கு முன்னீர் வையத்து முனிதக் கார்தம் முன்னின்று

வழங்க வாட்ட மொழிவர் <sup>6</sup> 5 மன் ஹம் பொரு த வகையுண்டோ வழங்க லென்ற வறவோன்ற னலர்கொள் பாதம் பெரிதே ததி த தொழுங்கை யாளக் குணக்குன்றை தூதிப்பனென்ற தொடங்கினை

<sup>1</sup> காய்க் கொட்டார்த்தரா - காய்ச் சரீரத்கைத அலங்கரிப்பவர் ; கொட்டு -சரீரம் ; ஆர்த்தல் - அணிதல், அதாவது அலங்கரித்தல்.

<sup>2</sup> காய்த்தி - காய்ச்சி.

<sup>3</sup> கழிகண்ணேட்டம் - பதிற்றுப்பத்தில் வக்துளது.

<sup>4.</sup> முழங்கு முன்னீர் - ஒலிக்கின்ற சமுத்தொம்; இது முன்னீசென்றும், முக்கீசென்றும் சொல்லப்படும். முன்னீர் - பழைய சீர்; முக்சீர் - மூன்று தன மை. ''முன்னீர்க்கீணகடல்'' சிக். 511. "முக்கீர்ப் பிறக்த'' சிக். 5.

<sup>5</sup> மன்னும் - அகை-

" முனிதக்கார்.......யுண்டோ" வென்பத - 1வெறுக்கப்பட்டார் முன் னின்று பிழையுடன்பட்டு வழங்கச் சான்ரேர் வெறுப்பொழிவர்; ஆகையால், அது பொருத வகையுண்டோ வென்றறிக்கு பொறுத்தே மென்றவாறு. (கஉசு)

- 136 வெள்ள மாரி தரித்தோய்கீ விணேயின் வாயி லடைத்தோய்கீ யுள்ள மாட்சு யுடையோய்கீ யுயப்போம் வண்ண முரை த்தோய்கீ உ கள்ளென் யாமத் தியான்செய்த கவைக செல்லா கனிகண்டு மெள்ள லில்லாப் பெரியோய்கின் னிணேயில் பாத மணேவல்யான்.
- 137 மூட மூன்று முரைத்தோய்கீ முரண்டுசெய் தோற்ற முனிங்தோய்கீ வீடுங் கட்டும் விரித்தோய்கீ விணயி னின்பம் வெறுத்தோய்கீ காடு கிளர்க்து காட்டியான் கலக்க வொன்றுங் கலங்காத பாடற் கரிய பெரியோய்கின் பழிப்பில் பாதம் பணிவல்யான்.
- 133 அல்லற் பிறவி யகன்றேய் ஃயாசை வெவ்வே ரஹத்தோய் ஃ வெல்லற் கரிய வனங்களேடும்ப் வெண்ணி முக வெகுண்டோய் ஃ கொல்லக் கரு தி வர்தேனேக் குணங்க ளாலே வணங்குவித்த சொல்லற் கரிய பெரியோய் நின் மேருமில் பாதர் தொழுவலயான.
- 139 உடம்பின் மெய்ம்மை யுணர்க்கோய்கீ யுறங்க லார்வ மறுத்தோய்கீ யிடங்கொ ளின்னு விணேயெல்லா மெரிக்கும் வாயில் விரித்தோய்கீ யடங்க லில்லேற் கருளினு லறங்கூர் மாரி பொழிக் தோய்கின் றடங்கொள் செக்தா மசையடியென் றஃவை வேயென் றஃவயவே.

# வேறு

- 140 தடம்படு மாரி தஃத்தஃ நொற விடம்படு பல்லுயிர் மெய்வழி யேற வுடம்பொடு வேறெனு மோர்ப்பூணே யாகி யடங்கிய நின்னடி யஞ்சலி செய்வேன். (ககக).
- 141 கல்லுரு கக்கடுங் காற்டுறேறி போதினி னல்லிருள் கூர்சுடு காட்டிட மாகப் பல்வினே யும்பறிப் போய்கின பாதம் கல்வினே யிற்டுருமு வேணினி காளும். (கூஉ)
- 142 **மங்குன் மழைபொழி மாரிபெய்க்** நாளிற் கங்குலெண் ணில்லங் கவ**ஃ**செய் காட்டு

<sup>1</sup> இக்கருத்த புறானாற்றில் வக்துளது.

<sup>2</sup> கள்ளென்யாமம் - நமொத்திரி.

ளெங்கு மியங்கல னென்றிருக் தோய்கின் பங்கயம் போல்வன பாதம் பணிவேன்.

(55.51)

143 இற்றவர் தம்முட நின்றிட யாமம் முற்ற நரிமுர அம்முது காட்டுட் பற்றற வேநினே வோயிரு பாதஞ் சுற்றபு யான்விதி யிற்றொழு வேனே.

(55.F)

144 திண்டிறல் சேர்சிறு பே1யறை கீறி வெண்டலே யால்வினே யாடிய காட்டு ளெண்டுக ளும்மெரிப் போய்கின பாதம் வண்டறை பூவொடு வந்தனே செய்வேன்.

(காட்டு)

145 பிணங்க ளிடையிடை பேரழ லீமத் தணங்கு துணங்கை செய் தாடிய காட்டுட் குணங்க ளுடையன குன்றுத வில்லாய் வணங்குவ னின்னடி வைகலி குளும். 2துணங்கை செய்தாடல் - கைகோத் தாடுமாட்டு.

(காடசு)

146 நூனித்தகு நன்னெறி நோக்கின வாகி முனிப்பிறை யோனடி மும்மையி னேத்திப் பனிக்கட லன்னதோர் பாவமுஞ் செய்தே னினிச்செய்வ தென்னுரை யாயெனக் கென்முள்.

முனிப்பிறையோன் - சந்தொமுனி. மும்மையினேத்தி - மனுவாக் காய**ங்** களால அதித்து. (கா. எ)

# வேறு

147 விலங்கு வெக்கச காதிக டம்முள் விளிக்துதோன் றிவிழு கோயோடு முற்றுக் கலங்கி யெங்குங் கண்ணில வாகிக் கவஃவெள் ளக்கட விற்குளித் தாழு

<sup>1</sup> அறைகேறி - கம்பர் கூறியுள்ளார்.

<sup>2</sup> தணங்கை - விலாப்புடைத் தாடலுமாம்; திருமுருகாற்றப் படையில் இவ்வேறபாடு காணப்படுகிறது.

கலங்களில் லாவுயிர் தங்களுக் கெல்லா நடுக்கரீக் கியுயர் நண்ணிலே யியுஞ் சலங்களில் லாப்பெரி யோன்சரண் கொண்ணீ சனங்கட் கெல்லா மவன்சா ணென்றுன்.

சலங்களில்லாப் பெரியோன் - அருகத் பரமேஸ்வான்.

(55 A)

148 உய்தல் வாயுரைத் தாயதன் மேலு
முயிருள்ளிட் டபல வுள்பொருள் சொன்னுய்
கைதலில் லாத்தெளி வோடுகன் ஞான
கானுங்கொண் டேனுன் னற்குண மெல்லாம்
பெய்துதக் தாய்பிழைத் தேற்கினி தாவோர்
பிராயச்சித் தம்பெரி யோயரு சென்னச்
செய்த தீமை கெடக்கட னுட்டிற்
சினவ என்னெறி யேதெருட் டென்முன்.

''கைத......கொண்டேன்'' என்பது - ஸம்யகதர்சனமும், ஸம்யக்ஞான மும் கொண்டேனென்றவாறு. ஸம்யக் சாரித்திரம் தேவ ஜாதிக்கு ஸம்பவி யாமையிற் கொண்டிலள். (கா.க)

### வேறு

149 யாஅ தடிக ளதருளா லருந்துய சகல்வகை யதனுன் மாஅ தடையடி யிவைதா மறவலே கௌனவலங் கொண்டு வேஎ தடவியன் மஃமேல் விரிகதிர் மணிவிளக் காதி நீஇதும் தஃ விலங்குஞ் சினகர முவகையிற் சென்றுள்.

"யா அ......அதனு" லென்பது - அடிகள தருளா லருந்தையரினீங்கணே னென்பது. யாதொன்று - அது காரணத்தாலெனறவாறு. வேதண்டமென பது - வெள்ளியம் பெருமூஸ்; 'வேதண்ட' மெனபது, 'வேதட' மென்ருயிற் றுச்'[செய்யுள் விகாரத்தால். "சினுகா.....சென்றுள்" - சித்தகூட சைத்யால யத்துச் சென்றுளெனறவாறு. (கசுல)

> நீலகேசித் திரட்டில் நீலகேசி நெறித*ி*லப்பட்ட <sup>1</sup>சீலவானது தருமவுரைச்சநக்கம் முற்றும்.

> > ----

<sup>1</sup> சீலவான் - முனிச் சக்கோர்.

# இரண்டாவ து

# குண்டலகேசி வாதச் சருக்கம்

- 150 கொல்லே முல்லேபைங் கோங்கு குருந்தங் கோட்றண் குரவ நல்ல மல்லிகை நறவம் ஞாழல் தாழைபுன் குகம் பல்லி தழ்ப்பனிக் குவீன பானல் பாதிரி பேறவு மெல்லே யின்மல ரேந்தி யிறைவன 1 திடவகைக் கெழுந்தான்.
- 151 நீட்சி <sup>2</sup>போக்கமோ டகல நிணயநின் நெங்கணு நோக்கி மாட்சு யால்வலங் கொண்டு மாதவத் திறைவனிற் பிழையாக் காட்சு யேனெனி லெல்லாக் கதவமுர் திறக்கெனத் திறப்ப வாட்சு மூவுல குடைய வடிகட மடியிணே தொழுதாள்.
- '' சீட்சி.....அகலம் `' என்பது சித்தகூட சைத்யாலயம் தெற்கு வடக்கு சீட்சி காதம் ; உயாமுக்காற்காதம் ; அகல மரைக்காதம் 3 திருப்பாழி வடிவிற்று.
- 152 அத்தி யாளியோ டாமா னட்ட மங்கல மரிய பத்தி பாவைபல் பறவை பயில்கொடி நிமிசொடு பிறவும் விதத கம்பெரி துடைய விசித்திர வுருவான் மலராற் சித்த என்னெறி பயர்தான் றிருவடிக் கரு ஈசினே செய்தாள்.
- என்பது ஆணேமுதலாகச் சொல்லப்பட்ட ரூபங்களாகப் புஷ்பத்தால் அர்ச்சித்தாள். (கூ)
- 153 தூமஞ் சார்தொடு சுண்ணர் து தியொடு பாவுபு தொழுதே தாமர் தாழ்தா நாற்றித் தத்துவ தரிகிய துருவே யாமென் றைபென வியர்தாங் கன்ன வாயிரத தோரெண் ளும நல்லிசை தொடுத்து நாதகி தங்களே நவிற்றும். (ச)
- 154 கன்று காலணக் கடந்தாய் காதற் காமணக் கடிந்தாய் தொன்று மூததலேத் துறந்தாய் 4தோற்ற மாக்கட லிறந்தா யொன்ற நோய்பகை யொருங்கே யுடைந்து வெங்களத் துதிர வென்றி ருந்தணே நீயே வீசர்தம் வீசர்க்கும் வீசா. (நி)

<sup>1</sup> இடவகை - கோயில்.

<sup>2</sup> ஒக்கம் - உயாம். 3 திருப்பாழி - அழகிய குகை.

<sup>4</sup> தோற்றமாக்கடல்-பிறவிப்பெருங்கடல்; திருக்குறன-கடவுள் வாழ்த்த 10.

- 155 சாத ஞேய்சரை பிறவி தாஞ்செய் தீவிணேக் கடலுண் மாது பருழர் தாறுநோய் மறுகு மன்னுயிர்க் கெல்லார் தீதி என்னெறி பயர்து திரைசெய் நீள்கரை யொருபிப் போத ரும்புணே படைத்தாய் புலவர்தம் புலவர்க்கும் புலவா.
- 156 அரிய வாயின செய்திட் டமார் தார்தாபி யறைர்தா புரிய பூமழை பொழியப் பொன்னெயில் மண்டிலம் புதைர்த விரிகொ டண்டனிர்ப் பிண்டி மாகிழ விருர்திரு வினேயும் பிரியும் பெற்றியை யுரைத்தாய் பெரியவர்ப் பெரியவர்ப் பெரியாய்.
- 157 பொங்கு சாமரை யேர் திப் புடைபுடை யியக்கர்கின் றிரட்டச் சிங்க வாசனத் திருர்து தெளிர்தொளி மண்டில கியூற்றத் திங்கண் ¹முக்குடை கவிப்பத் தேவர்தர் திருர்தவை தெருள ² வங்க பூவம தறைர்தா யறிவர்தம் மறிவர்க்கு மறிவா. (அ)
- 158 ஊறி யாவது முணரா யுறல்வகை பிதுவென வுரைக்கி கூறு வேனெனக் கூறுப் குரன்முர சணேயதோர் குணத்தைச் சேற அள்ளமு மிலேயாய்த் திருமலர் மிசையடி மிடுதி தேறு மாறென்னே கின்னேத் தேவர்தா தேவர்க்குர தேவா.(கூ)
- 159 கண்ணி ருலொன்றுங் காணுய் சாணவு முளபொரு கொாருங்கே பெண்ணு மல்லவுஞ் சாராய் பிரிதலில் பேரின்ப முடையை யுண்ணல் யாவது மிலேயா யொளி திக முருவமல் துனதா லெண்ணில் யார்நினே யுணர்வா ரிறைவர்தம் மிறைவர்க்கு மிறைவா
- 16() சொற்றி யாவதுங் கேளாய் சுதையர் துணிவுமங் குரைத் தி கற்றி யாவது மிஃயாய்க் கடையில்பல் பொருளுணா வுடையை பற்றி யாவது மிஃயாய்ப் பார்தவெண் செல்வமு முடையை முற்ற யார்கிண யுணர்வார் முணவர்தம் முணவர்க்கு மூணவா.
- 161 அன்மை யாரவர் தாக்தா மறிக்கன வுரைக்கபொய் யாக்கி கின்மெ யாகிய ஞான நிகழ்ச்சி கீவிரித் துரைத்த சொன்மை யாரிடை தெரிக்தார் தொடர்விணே முழுவதஞ் சுடுகின் மன்மை யார்புற சமிவார் தீலவர்தக் தலேவர்க்குக் தலேவா.(கஉ)

<sup>1</sup> முக்குடை - சந்திராதித்யம், நித்ய விகோதம், சகல பாஸனம் என்பனு.

<sup>2</sup> அங்க பூவம் - அங்காகமமும், பூர்வாகமமும்.

162 ஆதி 1யர்தளப் பரிய வருகர்த பகவர்த மறஞ்சால் சேதி யம்புக்க வர்2தர் திருந்தடி கீளப்பெருர் தூதிசேர் போதி யிற்பணிர் திருந்தாள் புன்னெறி தாம்பல வவற்றுள் யாதுகொ முன்மு னென்னு லடர்க்கப் பாலது வென்முள். (கடி)

### வேறு

163 உளன்றின்ற விழுக்கென்னு இயிரிணயு முளதென்னு னேன்றஃயு நோன்பென்னு னேக்குடைய கணிகையரே போன்றிருக்கு பொதியறுக்கும் புக்கன்றன் புன்னெறியை யான்சென்றஃ தடிப்படுப்ப னறக்கரும் மிதுவென்முள்.

இதனுல் நீலகேசியாரது உள்ள நிகழ்ச்சி யுணர்த்துகின்றுர்.

(இதன பொருள \ 3 '' தன்னூன் பெருக்கற்குத் தான் பிறி தானுண்போன் '' எனவும், 4 '' மானேண் டூயிர்கட் கருளுடைய செனன்பானு'' பெமைவும், 5 '' வி'லேப் பாலிற் கொண்டீன் மிசை அதாஉப் குற்றம் '' எனவும், 6 '' ஊீன த்தின் றா'னப் பெருக்குதன் முன்னினு '' எனவும் சான்ரோ சாலிகழப்பட்ட மாம்ஸ பக்ஷணம் குற்றமன் சென்ருன்; என்னே ?

8 (என்பதால்). இகலோகத்தாக் கர்முங்குளோச் செய்து, பாலோகத்தோச் செனறு பல மேஹுபவிக்கு முயிருளதாயினன்றே தர்மானுஷ்டானம் வேண்டுவது; அந்தே ஷியி கையை முளைதென்னன்; என்?னே?

9'' உுலவு விணை ஹிகொவி உுலவி காகாருகொணகிரி கு [கூவில ஜ**ு. க** 

கல்பிணில் வுடுகிண்ணில் விடுகாவு ஆர் தில்ல பிறுமே நாண்

[ചിംജ \_ ച "

# எனவும்,

<sup>1</sup> அந்து - அந்தம் ; கடைக்குறை விகாரம்.

<sup>2</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

<sup>3</sup> திருக்குறன் - புலான முறுத்தல். 1.

<sup>4</sup> திரிக்டுகம் 37. 5 நான்மணிக் கடிகை 26.

<sup>6</sup> இன்றை நாற்பது 23. 7 பௌத்த நூல் சுலோகம்.

<sup>8</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது. 9 இந்நூல் 11-வதை பக்கம் பார்க்க.

1'' நாஸ்லு ாடத் திவயானெள வாஃவடருல்ல் ''

எனவும் சொல்லுதலின். அகஸகாதி பாஹ்யாப் யக்தா தவசுக்கீனத் தப செலன் ஞன்; என்னே? ஸ்நானபானதாம்பூலாதிகள் சேவித்து, 2'' காயக்தன்னே வருத்தற்றவ மென்பாய், மூயிட்டுப் புழுக்காய் முழுங்கையைத், தேயாய் தீயிற் சுடா '' யென்றிங்கனஞ் சொல்லுமாகலின்.

ஆதைலாலிப்படி யழகுடைய கணிகா ஜனங்கள் போல மனுஷ்யருடைய 8 குணஙிதிப்பொதி கவரும் புத்தணது அழைப்பமாகிய மார்க்கத்தின் யழித்து, ஜின மாஸனத்தை விளக்குவேண்; முக்துறவிது தர்மகார்யமென்று கினேக்தா சென்றவாறு.

- 164 மண்டலத்தி ேகுக்குவாள் படுத்ததன தவ தியாற் கண்டனடாண <sup>4</sup>காம்பிலிக் காவலன் கடைமுகத்தோர் தண்டழைய பொழில்நாவற் சாகைநட் டுரைபெருக் குண்டலகே சிப்பெயரைக் குறியாக வேகொண்டாள். (கடு)
- 165 தருமத்திற் றிரிவில்லா டயாச்செய்தற் பொருட்டாக கிருமித்த வகையினதா செடுககரை வலஞ்செய்து திருமுத்தப் பீடிகைக்கட் சித்தரையுஞ் சிக்திததோர் 6பேருமுத்தப் பெண்ணூருவங்கொண்டியைக்த பெற்றியளாய்.
- 166 அந்தாமே யாறுச்சென் நழனு திவே லாசர்கட் கொதிரனே போன்றிருந்த விறைமகன திடமெய்திக் கந்திருவ மகளேன்யான் காவலீணக் காண்கு அவேன் வநதிருந்த துரைவிரைந்து வாயிலோ யெனச்சொன்னுள். ()
- 167 கருங்களிறுங் களிமாவுங் கர்தோடு பக் தியவே கெருங்குபுபோய் கீருண்ணு தேர்பண்ணு கெடுங்கடைக்குப் பெரும்படையுஞ் சாரா திப் 6பெண்பாவி மாகட்டிங் கிருக் ததன் றிறத் தினை லெனக்கரி து புகலென்றுன். (கஅ)

<sup>1</sup> இக்நூல் 11-வது பக்கம் பார்க்க.

<sup>2</sup> புத்த வோதச் சருக்கத்திலும் வக்குவது.

<sup>3</sup> குணகிதிப் பொதிகவரும் - குணமாகிய திரவிய மூட்டையைக் கவரு சின்ற.

<sup>4</sup> காம்பிலி - தென் பாஞ்சால தேசத்த ராஜதானிப் பட்டணங்களு - வொன்ற ; கன்னிங்ஹாம் புராதன இந்திய பூகோளம் - 704-ம் பக்கம்.

<sup>5</sup> பெருமுத்தப்பெண் - பெருமை பொருந்திய தாபஸப் பெண்.

<sup>6 &#</sup>x27; பெண்போலிம் மாகட்டு' என்றும் பிரதி பேத முண்டு.

- 168 வரயிலோ துரைகேட்டு வடிக்கண்ணுண் முககோக்கிக் கோயிலேயான் புகவிலக்குங் குறைபென்னே முறை திருத் தும் பூசலிங் குடையையோ பொருளிழவோ வுயிரிழவோ கீயிலேயார் புதனடற்கு கிமித்தமிங் கென்னென்முள். (கக்)
- 169 என்கருமம் வினவு தியே 1 விவிங்கியரு வெண்ணேடு நன்குரைப்பார்த் தரல்வேண்டி நாவற்கொம் பிதுநட்டே ஹன்கரும் நீசெய்வாய் நுழைந்தறிவு முடையையேல் மன்பெரியான் றிருந்தவையுண் மாற்றந்தா வெனச்சொன்னுர்.
- 170 அப்படிக்கே பெணின்வாயி லடைப்பொழிக யாகூகை செப்படியு பியங்குகநம் பிறைமகற்கு பிசைபிடுனன் றிப்படியா விவையுரையா விலோவ விறுத்திட்டா டுப்போடு கணிதொண்டை தாயில்கொண்டே தூவர்வாயாள். (உக)
- 171 **வே**ர்தனு மதுகேட்டே விம்முயிர்த்த வுவகையணுப்ப் பூர்தடங்க ணல்லார் புகுதுக வெனப்புகலும் போர்திருக்க வெனவிருக்கை பொருர்தியவா றவரவர்கட் கீர்துலகத் தியற்கையு மினி தினிற் செய்திருர்தான். (உஉ)
- 172 **மு**,கலவனே டவனூறு பந்தூலின் முடிபொருளு தைகலிய பொருணிகழ்வுக் துங்கோளு மெமக்கறியத் திதஃமா ணல்குலீர் தெருட்டுமி னெனச்சொன்ன னதஃவும் பெருங்கதவ மடைப் பொழித்திட் டலவேலோன்.
- 173 நன்றுக வுரைத்தனேகீ நாதேவ நின்னவையுள் வென்றுர்க்கோர் விழுப்பொருளுக் தோற்றுர்க்கோர் பெருக்தையரு மொன்றுக வுரையாக்கா அரையேன்யா கெனனச்சொன்னள் குன்றுத மதிமுகத்துக் குண்டலமா கேசியே. (உச)
- 174 அறத்தகைய வரசனு மதுகேட்டாங் கவர்க்குரைப்பான் சிறப்பயர்வு னன்றுக வென்றுர்கட் கின்றேயான் புறப்படுப்பன் றேற்றுரைப் பொல்லாங்கு செய்தென்றுற் கிறப்பவும் பெரிதுவர்தா ரிலங்கிழையா ரிருவருமே. (உடு)
- 175 வேனிரைத்த விரிதானே வேத்தவையார் வியப்பெய்தக் கோனுரைத்த வுரைகேட்டே குண்டலமா கேசியுர்

<sup>1</sup> இலிங்கியர் - தபசிகள்.

ணிறப்பு நூருயிரங்கற்ப காலம் பிறர்க் குழந்தாதைவின், முன் பெருமைக் கணின் அனென்று சொல்லப்பட்டதெனின், முன் பெருமைக்குத் தூலவாம் பாகிப் பெருமை பெற்றுளுயிலிவன், பின்பு பிறர்க் குழக்கின் றதனை முடிக்கும் கருமம் யாவதாம்? முன்பு பெருத புத்தத்வம் பெற்று னென்று காட்டு தியாயின், முன்பு பெருமைக்குத் தவேவாம்பாகிய பெருமை பெரு அ, அத வேண்டிப் பிறர்க் குழந்தானு தலிற், 'றனக்கென் நென்றுனு முள்ளா' னென்பது பிழைக் கும். அஃதன்றி இவன் புத்தத்வம் வேண்டிப் பிறர்க் குழக்தானல்லன் ; இவன் பிறர்க் குழக்கப் புத்தத்வம் தானே வருமென்றற்கட் புத்தத்வம் வருவத**றிக்** தழக்குமோ வறியா அழக்குமோ ? அறிக்குழக்குமெனில், புத்தத்வம் வேண்டி யுழக்தான யுறுதி வேண்டி யுழக்தானும்; அறியா ஆழக்கில் ஞானக்குறைபாடும், தர்மக் குறைபாடு முடைமையிற் பெருமையிலனும். ஆக, 'முன்ருன் பெரு மைக்கணின்ரு' னென்பது பிழையென்றுர்க்குத் தர்மங் கொண்டது கருதிப் பெருமைக்கணின் ருனென் நகல்வது, பிறிகொரு பெருமையிலனெனின், இவ் வாறு பெருமை கொள்ளின், ஊரில் விழுந்தமுதாயதின்ற. பிறர்க்குழுது, செய்த்தலேக் கிடர்து, புத்த தர்மங்கொண்டு கிலேசிக்கின்ற சண்டாளர் முதலா யிஞரும் பெருமைக்கணிற்றன் முதலாவுடைய ஆப்தராக வேண்டுமென்றவாறு.

இத்துணேயும், ''முன்றுன் பெருமைக்கணின்று'' னெனபதை பிழை பென்றை, அதற்குக் குற்றங் கூறியவாறு. (டிக)

181 தான்கெடினுர் தக்கார்கே டெண்ணற்க வென்பதனே யூன்கொடுமை யுரைத்தானல் துணர்ர்திலனே யாகாதோ தான்கெடு மளவெல்லா நிணேர்துரைத்த தத்துவர்தான் மான்கடியு ரோக்கினுப் வழியறக்கெட் டொழிவதோ.

இதனுன், நன்குணராமையும், குணனே மொழியாமையு முணர்த்து கின்றூ.

1 "தான் கெடினுக் தக்கார்கே டெண்ணற்க" வென்னும் பாட்டினோயறி யாதே, தானூன்றின்ன வேண்டிக் கொடுமையுரைத்தான் கன்குணர்க்கிலனும். அதுவெறைறது - கனகு; என்னேயெனிற் பலரும் மாம்சமுண்பாருண்டாயினல் லது கமக்கு மாம்சமுண்டலரிதென்னுங் கருத்தினு லங்காடியிற்பட்ட ஆனுண் பார்க்குக் குற்றமில்ஃமெயன்றுன்; என்றலுமே 2 கூ.து—வொடுலாவுபாராதிய ஜனங்களால் வதிக்கப்பட்டு ஸர்வதிர்யக்குகளும் கசித்தனவாதலிற் றன் வயிற்று கிமித்தமாகப் பிற ஜீவனகளுக்கு கிஃலிற்குங் கேட்டினே யுரைத்தான். ஆதவின், உன்கு கிணத்தாவைகொன்பது. இவ்வாறு பிற ஜீவன்களுக்குக் கேடுமைந்த மையிற்குணமையுழிக்தானு மாகானென்பது. எங்கனமோன்களின், ஒராசன் றன் பரி ஜனங்களே யமைழ்த்து, 'இன்னை தேசத்துள்ளார் தூல்கொடு வக்தார்க்கு அர்த்தேங்கொடுத்து வோங்குக வென்குக' வென்றுன்; அவன் கன்கு கினோக்தானுங் குண

<sup>1</sup> காலடியார் - பொறையுடைமை - பாட்டு 10.

<sup>2</sup> அர்த்த வரஞ்சாபார் - பொருனாசை புடையவர்.

மொழிக்தானு மாகா தவாறுபோல இவனும், "காமாம்சா இ யொழித்து, ஒழிக்த மாம்சம் வில கொடுத்து வாங்குக" வென்று ஞதலில் இவனும் கண்கு கினாக்தா னுங்குணமொழிக்தானு மாகானென்பது. என்னே? இவன் உலகுய்யக்கொள்வான் வேண்டித் தத்வோபதேசம் பண்ணினரைதலின், கன்கு கினேக்தானுங் குண மொழிக்தானு மாகானேவெனின், ஆகான். தன்னே ஆஸ்ரித்தார்க்கு 1 ஸக்தான காசம் சொல்லுவதோ தத்வோபதேசமாவது? தத்வோபதேச மாகாதென்றவாறு.

துக்கருபமாகிய சம்சாரத்த வர்த்திப்பதில் பொன்றக்கேடழக்கெனில், சம்சாரத்த துக்கமுளதேயெனினும் தபசாலும், தானத்தாலு முண்டாவதாகிய சுவர்க்காதி சௌக்கியங்களு முளவாகலில் நகித்த லழகிதன்றென்பது. ஆதலா லொருமுறை <sup>2 வல</sup>ுக் சக்தன வனிதாதிகளாற் சுகித்தும், ஒருமுறை ரோ**கா**தி களால் துக்கித்தும் திரிவானெருவினச் சாமருக்துண்ணென் அபகேசிப்பதே போலும் சுகதனது தர்மோபதேசமென்பது.

இதனுலை மிவன நன்கு கிணேந்தானுங் குணைமொழிந்தானு மாகானென்பது. 3''எஞ்சிய சொல்லி னெய்த மைவத்த''லென்பதனுல், 'அறியாதே' என் னுஞ் சொல் வருவித்து, 'தான்......ற்கவென்பதின யறியாதே''யெனப் பொரு ஞுமைச்கப்பட்டது. (நடி)

182 வழிவாழக் கெடுகின்றுர் மார்தருண் மேலாபார் பழிபாவ மோராதான் பற்றினூர்ப் பாழ்செய்வான் ஒழிபாவி தலேவனென் அரைப்பதனே யுலகத்தார் கிழியோடு மாறுக்கா சென்றுன்சொற் கேட்பவோ.

இதுவும் அப் பொருண் மேற்று.

மக்களுண் மேம்பட்டார், தம்மை யடைக்தார்க்குக் கேடிவராமை வேண்டித் தாங் கெடுவர். சுகதன், தன்னே ஆஸ்ரித்தாரைக் கெடுக்கின்று தைலாற் பழியும் பாவமு மோரா தாஞெருபாவி; இவனேத் தீலைவனென்று சைப்ப தொழி; இவண் வாக்யம் விஸ்வசிக்கப்படாது; பரீக்ஷித்துப் பாராது, " கிழியொடு மாறுவிக்காசு " என்ற வண்ணக்கன் வாக்யத்தை விஸ்வசித்துக் கேட்பரோ வுலகத்தாரென்ற வாறு.

இவன், ஆஸ்ரித்த ஜனங்களேக் கெடுத்தவாறென்னெனில், முற் சொன்ன பொன்றக்கேடுமொன்று. அன்றியும், இவனே ஆஸ்ரித்த ஜனங்களன்றே புத்ர கும், தாரமும்? அவருட் புத்ரரைப் பிராமணர்க்கு அடிமையாகக் கொடுத்து அல் லல் கண்டான். என்னே?

<sup>1</sup> ஸக்தான நாசம் - ஒழிவறக் கெடுதலாகிய கிர்வாணம்.

<sup>2</sup> ஸ்ரக் - மரில.

<sup>3</sup> நன்னூல் பாயிரம் - உத்தி சூத்திர அடி.

1 "வண்டுளங்கொள் பூங்குழலான் காதலனே புண்றன் மக்கீள த்தா சத்தொழிற்கு மற்குருருத்த ரில்லென் றெண்டுளங்கச் சிங்தையளோர் பார்ப்பனத்தி மூர்க்க னிரத்தலுமே நீர்கொடுத்தீர் கொடுத்தலுமத் தீயோன் கண்டுளங்க நம்முகப்பே யாங்கவர்க டம்மைக் கடக்கொடியா லேபுடைத்துக் கானகலும் போது மண்டுளங்கிற் தெங்ஙனே நீர்துளங்க விட்டீர் மனந்துளங்கு மாலெங்கள் வானேர் பிரானே."

எனவும், "புடை புதல்வர் புணேயிழையர்" எனவுஞ் சொல்லுதலிகொண்பதை.
புத்ரரிடர்ப்பட வேண்டிக் கொடுத்தானல்லன், மறுக்க மாட்டாமை கொடுத்தா கெனனின், ஆடு முதலாயின கொல்விப்பாரும் அவையிடர்ப்பட வேண்டிக் கொல் விக்கின்று ரல்லர்; கறிவிருப்பிஞற் கொல்விப்பா; அவரும் கண்கு கிணேக்காருங் குணைமொழிக்தாரு மாகல்வேண்டுமாதலால், இவன்றீங்கு கிணப்பானுக் தீங் குரைப்பானுமே யாமெனபது. இனி யொருவண்ணக்கன் ஒருவனேடு வெறுத் திருக்குமவன், ஒருகாள் ஒரிறைக்கு ஒரு கிழியிற் காசு கட்டிக்கொண்டுவக்கு, வேண்ணக்கனுக்குக் காட்ட, அவனுல் வெறுப்பினுல் பரீகுஷியாது கிழியொடு மாறு தென்றுன். எனுமா? சகல ஜனங்களும் தர்ஜித்து, அவனது வசனங்கொண்டி லா; அதுபோல இவனும் ராகாதி தோஷங்கொள ஞாளுதி குணக்தரித்தும், மோக்குமென்றுதை சர்வ குன்யம் மோக்கமென்றுன; அதுவன்றியுங் கொடுக்கப் படுவதுங் கொடுக்கப்படாதது மென்னுதை பிரார்த்தித்தனவெல்லாங் கொடுக்க வென்றுஞ் சொன்னுன். ஆதலால், இவன் வசனங் கொள்ளப்படாடுதன்பது.

உபமானத்து வர்த்து உபமேயத்தும் வருமாதவில் சுகதவசனம் விசுவசிக கப்படாதென்று சொல்லப்பட்டது. (உடி)

183 நுண்ததலேய தண்மயிரை துனியுறிஇ விதிர்த்திட்டா லிணத்துணேய தடங்கடலு மறக்கிடந்த பிறந்துழப்பு நிணக்குங்காற் பிறர்க்கேயா மென்றியா னீயன்னை யிணத்துணேய பெரும்பாவ மவின்செய்தா னுகானே.

இது, பிறர்க்கு அதிக் குழந்தானென்றதற்குக் குற்றங்கூறம்.

கூர்த்த தூலமையுடைய நண்மயிரின அ நூனயிஞர்ரேய்த்து, சமுத்திர ஆலமுழுவதும் பிந்துக்குற்றினு வெத்துணேப் பிந்துப் பிறக்கும், அப்பிந்துக் களின்ளவாகிய சமுத்திர ஜலங்குனயு மிவ்வாறே பிந்து வாக்கினு வெத்துணேப் பிந்துப் பிறக்கும், அத்துணே ஜனனம் பிறந்து, பிறர்க்குழந்தானென்று நீ சொல் அதியாயிற் பெண்பினாய்! சுகதன் அவ்வளவான பாபமெல்லாஞ் செய்தாஞ மென்றவாறு.

<sup>1</sup> புத்தவாதச் சருக்கம் 104-ஆம் செய்யுளுரையிலும் வக்துளது.

<sup>2</sup> காணய பரிசோதகன்.

தகாரம் எதிர்மறை. என்னே இவன் பாபம் செய்தவாறெனில், 'இன்ன தேசத்தார் தஃகொடு வக்தார்க்கு அர்த்தம் கொடுக்க' வென்ற அரசிணப்போல, இவனும் 'யோக்யமாம்சம் கொடுவக்தார்க்குப் பொருள்கொடுத்துக்கொள்க' என்று உபாயத்தினற் கொஃசெய்தானன்றே யாதலால், இவன் மகா பாபவிதாயியா மென்பது.

இனி, அரசுண யக்தத் தேசத்துள்ளார் செற்றங்கொண்டவாறுபோல, பக்ஷணை கிமித்தமாகக் கொஃலயுண்ட ஜீவனகளிற் பேயாய்ப் பிறக்த ஜீவன், இவன் மேற் செற்றங்கொண்டு, 'கம்மை உபாயத்தினுற் கொல்வித்தானே காமுமுபாயத் தினுற் கொல்விப்போ ' மென்று, கொடை பரீக்ஷித்தன் மேலிட்டும், இரத்தன் மேலிட்டுள் கொல்வித்துத் தன்புறுவித்தனபோலுமல்லது, ஒருகா லுணைபார்த்து இன்னது மாற்றெனறு அறுதியிட்டபொன் பினனுரைக்க வேண்டாதவாறு போல, ஒரு ஜனனத்துப் பரீக்ஷித் தறுதியிடப்பட்ட விவீன யவன்றுனே பல காற் பரீக்ஷிக்க வேண்டுவதில்ஃல யெனபது.

184 தூன்பர்தான் றீவிணேயின் வழித்தோன்றார் துன்பேயா மென்பதணே நமரேடீ யெப்பொழுது முரைப்பவாற் பின்புர்தான் பிறர்பிறர்க்குப பிறர்துழப்பே யாக்கின லன்பினை முன்செய்த தருவிணயே யாகாதோ.

## இதுவுமது.

'' நாமடுடோ...வால்'' என்றதா - '' தனபக் நீவி'னையின பயனல்லவே'' பென்னுங் காதையால் ஜைனருடைய 1காயக்லேசே தபச பழித்தவாறு சொல் லிறறு. ''பின்புக்தான...கிஞல்'' என்பது அருளுடையாராய்ப் பாவத்திற் கஞ்சி ஞுணா 2 அஞ்சுங்கஙகளுங் கூடினல்ல அதை கொஃலையில்ஃ யென்றும், காற்பொன்னிற் கீழப்பட்டது களவாக தெனறும், எட்காய் சீன மழுக்த வையாவிடிற் காமமாகா தெனறும், இவ்வாறுபதேசித்து, பாபஙகளிற செலுத்திப்பிறர்க்குச் சம்சார தோக் கத்தைப் பணணிஞை மென்ன்றவாறு.

185 தனக்கொன்றும் பயனின்றித் <sup>8</sup> தளேயாளென் ருன்வருநதி பெணப்பெருங் குப்பையு மெருச்சுமப்பாற் கண்டக்கால் நிணப்படுதான் றடைத்தவன்செய் நெடும்பாவ நிச்சலும் மனக்கினிதா வவன்றன்னே யாள்வார்மாண் புரையாயோ.

l காயக்லேசம் - பிணி, மூப்பு முதலியவற்றுல் தேகம் கலிக்து, சாதல் திண்ணமெனறறிக்குழி ஆகார ஒள்ஷதாதிகளால் சரீரத்தை ஒம்பாதொழிதல்.

<sup>2</sup> அஞ்சங்கம் - வீதல், வீவதுயிராதல், அக்குறிகோடல், காய்தல், கோறல் என பனவாம்; புத்தவாதச்சருக்கம், '' ஒன்றனின்ற வுயிரை " எண்ற செய்யுளிற் காண்க.

<sup>3</sup> தீனையான்-தாஸன்.

இது தனக்கொரு பயனின்றிப் பிறர்க்குழந்தாளுபினுக் த**ேமையிலனென்** றற்குத் திருஷ்டாந்தங் கூறுகின்றது.

" கிணப்ப.....யோ" என்பது - எருச்சுமக்கின்றுன் பாபஞ் செய்தா கொன்பதும், அவினயாள்வான் செய்த புண்ணியமுமாகிய நிணவுடைத்தலைகம், சீயதாவையாயோவென்பது.

இனி, இவன்றனக்கொரு பயனின்றி யுழந்தானென்பதும் பெறப்படாது, புத்தத்வ முதலாயின பெற்முனுதலினென்பது.

186 அவ்வகையா அழக்கின்று னயலார்கள் படுகின்ற வுய்வகையில் பேரிடரை பொழிப்பதன் பொருட்டாக விவ்வகையா லருள்செய்யு மென்பதணே பெடுத்துரைத்தாள் கொவ்வையர் துவர்ச்செவ்வாய்க் குண்டலமா கேசியே.

இது, பாபஞ்செய்த தேன்பமுழக்கின் முனல்லன்; அருள் காரணத்தால் துன்பு நுகின் முனென்பத விளக்கும். அவ்வகையுழல்கின் ற புத்தனிவ்வகையா லருள்செய்யுமெனக் கூட்டுக. (ரு.எ).

187 அருளினுற் பிறர்க்குழக்கு மவனென்ற வவ்வுரையைப் புரளல் பேறப்பொழியும் பொழுதின்க ணவ்வருமோப் பொருளன்மை கண்டானே புற்கலர்தா முலர்க்காரோ தெருளரே யுரைத்துக்காண் டிருந்தவையா ரிடையென்றுள்.

இதுவும், அருளாற் பிறர்க்குழக்கின்று னென்பதற்குக் குற்றங் கூறுகின் றது.

அருளிை விவன் பிறாக்குழக்கின்று கெனைப் தூனை உபிறழா தொழி; இவன கையற நசிக்கின்ற காலத்து, அருபோப் பொருளன்றென்று விட்டானே? புற்கலராகிய மூத்திபெறுவா செல்லாருமடைய முத்திபெற்றுரோ? இவனெல் லாணையு மொழிவறவெடாது முக்தஞ்சு வேண்டிய தென்னே சொல்லிக்கா கெனன்றவாறு.

அன்றியுமிவன் அருளினற்பிறர்க் குழக்கின்ற வழிப்பிறரான் கர்ம வசனுகி யுழக்குமோ? ஸ்வேச்சையாலுழக்குமோ? பிறன் கர்மவசத்தாலுழக்குமெனின், தீனயாளனை தாசீணப்போலப் பெருமையிலன்.

இனி, ஸ்வேச்சையாற் பிறர்க்குழக்கு மெனி விவன் நாகத்துத் துன்பு முவா ருடைய துன்பங்களேத் தான்கொண்டு அவர்க்குத் தன் புத்தத்வத்தைக் கொடுத் தல்வேண்டும். தான் பொருளுடையானுமாகித் தன்னுற் செய்யப்படுவ தமாகிய விது செய்யானெனி லருளிவனும். அவ்வாற செய்யுமேயெனி விவற் கென்றும் நாகத்துன்பமொழியாதாம், நாகத்துப் புகுவா சொழிவின்மையான். அன்றியுமொருவர்க்கும் பாபக்தவிர வேண்டுவதுமில்லே, பாப பலமாகிய அன் பத்தைத்தான்கொண்டே பாபஞ்செய்தார்க்குத் தன் புண்ணியமாசிய புத்தத் வாதியை சுகதன் கொடுக்குமாதலால்.

இனி, இவ்வாறன்றி முக்கிபெறுதற் பான்மையுடையாரை பெடுக்கும், ஒழிக்தாரை பெடான்; அஃதவற்குக் குற்றமுமன்று,

> '' ஆராத குடருடமை யாரமிர்தின் குற்றமோ ஏரியங் கில்லாமை யெழிலியின் குற்றமோ காரரும்பு மலராமை காய்த்திரோன குற்றமோ தோதா னுணராமை தெளிவுடையோன் குற்றமோ ''

என்பதாகலின் என்ருற்கு, ஆதித்யன் பக்குவமாமளவும் கின்றலர்த்தமாறு போல, விவனும் அவர்க்குப் பானமைவருங்காறும் கின்று கின்றே பொழிவற மலர்த்தவேண்டும். அப்படி மேற்கோளுடையதைலின. அன்றியும் புத்தனுக்குத் தனது இச்சையால் முக்தனுகாது இருக்கலாவகுமாகி இருக்காலொழி வறக்கெட்ட சம்சாரமிவனுக்கு வாராதமாகி இவனேறட்டுக் கொண்ட பிரதிக் கைஞயு முடிவதாகி யிருக்தால், இருக்து தர்மோபதேசம் பண்ணுதலிற்குற்ற மென்னுவென்பது. அனறியும் பானமையாவது, முத்திபெறுவிக்கும் புண்ணிய கர்மத்தால் வருவதன்றே, அதற்குத் தக்கவாறு செய்யிற் காமவசத்தியுமா மென்பது.

இக்காதையாலிவன அருளாற் பிறர்க்குழக்தானல்லன, கர்மவசத்தாலுழந்தா னென்பது போந்தது. (ஈ.அ)

188 ஊடுபுக் குயிரடுக் துயரக்தா ஹெழிக்கின்றுன் வீடுபெற் றிறக்தனலேல விளிகவன தருள்பாவி யோடுகிற் றிலனென்றாக தாதையையே யுழப்பித்தோ ஹைடபற் றெணவுரைத்த வவன்போன்று தொதோ.

இது, ஒழியாம லுலகுப்யக் கொள்வகௌனனு மேற்கோ ளூடையான் அஃ தொழிந்து முக்தனுய்க் கையறக் கெட்டுப்போன தற்குத் திருவ்ஃடாந்தங் கூறு கௌறது.

ஒரு தேவதத்தன பெருவிலே பெறுவனவாகிய பல வள்**கிரங்க**ளக் கொண்டு சோரருள்ள தொரு காட்டுவழிப் போகலுற்றவிடத்து, இவன்ற**ங்தை** விலக்க, யான் மிகவும் ஒடவல்லேனுதலிலிவை ரகுழிக்கச் சமாத்தனென்று சொல் லிக் கட்டியுடுத்து ஆயுத ஹஸ்தளுகிச் செல்வுழிக் கள்வர் தொடர வொன்று மோட மாட்டானுகி வஸ்திரங்களேப் போகட்டுத்தனனுயிருய்க்தை போகிய வவனே போலும் என்று புத்தீன யவனே 1டொப்பிட்டவாறு. (உக)

189 அங்கிருவ ருளான்ரே வறப்போக்கிப் போவாரென் றிங்கிருந்து நீயுரை ததா விவனருள்யார் தெளிகிற்பா

<sup>1 &#</sup>x27; ஒப்பித்த' என்றும் பிரதிபேதம்.

ரங்கிருவ ருளரெனினு மவரின்முன் னவையீரே நங்கரும முஃப்பித்து நாம்போது மேனருக்காள்.

இது, ஒழியாம லுய்யக்கொண்டா ணென்பதற்குக் குண்டலகேசி சொன்ன அர்த்தத்தைத் தாஷிக்கின்றது.

அங்கிருவசென்பார்— 1ஆர்யாவலோகனும், மைத்ரபாகுவுமென்பர். இனி, இவ்வாறன்றித் தர்மமும், சாஸ்திரமுமென்பது மொன்று. என்னே?

'' கண்டாரை யுயக்கொண்டான் காண்பார்க்குச் சார்வாஞன் கண்டிலாக் கடைப்பட்டார் காண்கவென் றுரைவைத்தா னுண்டாகை யுவகுய்யக் கொள்கென்றவ் வெடுத்துக்கோ ஞண்டாக விவவகையா லுயக்கொண்ட தாகாதோ ''

என்றமையின். அர்மம் சாஸ்திரத்தால் சித்திப்பதாம்.

''இங்கி...... தெளிகிற்பார்'' என்பது—உலகத்த ஜீவன்கள் தான்புறுவது கண்டு, கருணேமிகு இயா லொழியாம லுயக்கொள்வனென்று கைவந்த முக்கியை விட்டுச் சம்சாரத்து பரிபிரமிக்கின்றுன், கிலரையெடுத்து ஒழிந்தாரை வேறு கிலரெடுக்கின்று மொன்றும், யான் சொல்லிய சாஸ் இரது இன் வழி யொழுகிப் பிழைப்பாரென்றும் கிணத்துத் தான் முக்தனுயினுனென்று கீ சொல்லி னிவ னருனுடைய னென்றியாவர் தெளிவாரென்றவாறு.

இதன் பொருள்: புண்ணியவான்களாகிய கிலமை எடுத்து, ஒழிக்காமைத் துன்புறக்கண்டுவிட்டுப் போதலிலிவன் சிர்ம வசத்தாலுழக்தான் கருணேயாலன் நென றவாறு. ஒழிக்தாமையுழுய்யக் கொண்டாவைன், அவர்கட்குத் தைக்க கீங்கு தற்குபாயமாகிய சாஸதிரஞ் சொன்னமையினெனின, பலிக்கறுக்கக் கட்டுண்டு போகாகின்றதோ ராட்டினே பொருவன நுழைக்தோடித் தப்பவல்ஃயாயிற் றப் பெண்றது போலு மிவன சாஸ்திரஞ் சொல்லி யுய்யக் கொண்டதெனபது. இவ வாறு செய்யின முன்பே இந்தச் சாஸ்திரத்தைச் செய்து தான தான்புமுதே முக்ததைதலே சாலுமென்பது.

" நங்க.....களன்'' என்பது - அவர்கணமமை வந்து கெடுப்பதன்முன் போவோமெனறவாறு; அதவா<sup>8</sup> அவர்கள் வருமளவும் நாம் யதேஷ்டம் சரிக்கப் போவோமென்றவாறுமாம். (சுo)

190 முன்கொன்முன் றன்முபை முழுமெய்யும் போர்க் திருக் த தின்கின்முன் பிணம்வீடுக் தெருட்டுங்காற் சூனியமே யென்கின்மு னிவன்போல்வா ரிறைவரில் லெனவுரைப்பாய் தன்கன்ற சாக்கறப்பான் றயாப்பிறி திற் குடையவேடு.

<sup>1</sup> இப்பெயர், வீரசோழியம் பதிகத்திற் கூறப்பட்டுளதை.

<sup>2</sup> பரிபிரமித்தல் - சுழலல்.

<sup>3</sup> *அ*ல்லது.

இதுவுமவ ணருளிலனென்பது கூறும்.

" முன்......ருபை" யென்பது-இவன் பிறக்கின்ற காலத்து மாதாவினது வலமருங்குலாற் பிறக்தான்; அவனும் ஆற காட் குற்றுயிரோடு கிடக்து ஏழா காளிறக்தாள். இது புத்தமாதாக்கள் யாவர்க்கு மொக்கும். என்னே?

> "உலும்பினி வனத்த கொண்குமைழத் தேவி வலம்படு மருங்குல் வடுகோ யாரும லாண்ரே வெவ்வழித் தோன்றின ஞதலி னீன்ரே னேழாமா ளின்னுயிர் வைத்தாள்"

என்பது 1பிம்பஸார கதை பென்னுங் காவ்யம்; பௌத்தருடைய**து**; அத<mark>ன்கட்</mark> கண்டு கொள்க. அன்றியும்,

> '' புத்தன்ருய் ஞெண்டிப்பி வாழை புனமூங்கில் கத்தும் விரியன் கடுஞ்சிலக்கி—இத்த°னயும் வேலாலும் வாளாலு மனறியே தாங்கொண்ட சூலாலே தம்முயிர்க்குச் சோர்வு.''

என்னும் லோக வசனத்தாலுங் கொள்க.

" தின்...—பிணு" மென்பத— அன்புசெய்யப்பட்டார் தன்புகண்டன்றே யன்புடையாரி செஞ்குவதை; அதுபோல அருள் செய்யப்பட்ட பிராணிகளதை சரீ சங்கள் சோர்ந்தே கிடப்பது கண்டால் அருளுடையா சருள் செய்பவன்றே; இவ னருளில்லாமையினன்றே பிணந்தின்தின்ற தென்பது; ஆதலினருளிலன்.

> 2'' தன்னூன் பெருக்கற்குத் தான்பிறிதா னுண்பா னெங்ஙன மாளு மருள்''

என்பதும் கொள்க.

"வீடும்......கின்றுன்" என்பது—மோக் போவத சர்வசூனய மென்றுன்; என்று, தானும் மாம்ஸபக்ஷண தாம்பூல ஸேவாதி செய்தான்; செய்ய, புத்த ராகிய ஐனங்கள் மோக்ஷ சுகமென்பது ஒன்றில்லே, ஸம்ஸாரசுகமே சுகமென்று லோகாயதனேப்போல <sup>3</sup> படுமுடை உறிர்த்து, தார்க்கதியுள் வீழ்ந்த தென்பமுற்ற னர். ஆதலாற்பிராணிகளே, இது சொல்லித் துன்புறுவித்தானென்பது. ஆத லாலுமருளிலன்.

" தன்.....பான்" என்பது—தன்புத்திராதிக்கு அல்லல்கண்டா ணென்ற வாறு.

l பிம்பசார கதை - பௌத்த நூல்.

<sup>2</sup> திருக்குறன் - புலான் மறுத்தல். 1.

<sup>3</sup> யதேஷ்டம் சரித்த - இஷ்டப்பட கடக்து.

இவ்வாற்று வில்ன் பிறிதொன்றிற்குத் தயவுடையனல்லன். இவின யொப்பார் ஆப்தரில் இயென்பாய் மேலேக் காதையுட் சொல்லுமாதனே டொத்தி யென்றவாசு. (சக)

- 191 கண்ணெடுகா திவையிலள் காந்தன முஃயிரண்டு முண்ணும்வா யுதட்டோடு மூக்கில ளுறுநோய்த்தி பெண்ணழகிற் கிவள்பிறாரற் பேசவும் படுவாளோ வெண்ணுக்கா லென்பேதை யெனவுரைக்கு மவனுத்தாள். ()
- 192 பெருவாலொன் றிலன்முயைப் பழுப்பறித்தான் றஃவெனிவள் கருவரைமேற் றன்கணவன் காலஃனயுங் கவிழ்த்திட்டா ளிருவரையும் போல்வாரிவ் விருநிலத்தின் மேலெங்கும் பெருவழியார் பேசருளார் பிறர்யாசே வெனருக்காள்.

பெருவழியார்—பெரிய அடிப்பாடுடையார்.

(#B)

193 ஒண்ணுகலா யுன்றலேவ குளுழிவின்றி யுணர்கலான் கண்முகலா வுடையவிக் கருவியிற் கண்டுகேட் டெண்ணியு முணர்கலா விலேசுமக்கு மொருவன்போ இண்ணுர்வு கனக்கில்லா இரைத்தது தா னூலாமோ.

இது, ஒழிவின்றி புணராத சுகதன சொல்லியது நூலாகாதென்ற நூற் குற்றங் கூறம்.

என இன? ஒழிவின் றி புணராதவா மே நெக்கில், அத கடவுள் வாழ்த்தி னுட் சொல்லிப்போர்தாம். அன் றியும் இவனுடைய ஞானம் உற்பத்தி கூணத்தே கேசெக்குமாதலிற் பிறிதொன்றை யுணரமாட்டா தென்பது. அன்றியும் கண்முத லாவுடைக் கருவியாலும், மனத்தால் விசாரித்தம் பொதுமையாலொட்டி யுணர் தலா விலவாணிகளேப்போல நுண்ணுணர்வு தனக்கில்லாதான சொன்னது நாலாகாதென்றவாறு. என்ன? நுண்ணுணர் விலாமையெனின், ஒன்றை யுறிக்தப் பொதுவகையா லொட்டி ஸ்தாலமாக வுணுவதல்லது, பொதுவஞ் தேறப்புமாகிய பொருட்டன்மையெல்லா முணராமையிலென்பது. என்ன?

> '' ஒன் ெருன மு யுணர்ந்தானே லுலந்தில பொருளெனபா யொன் றஜிந்தப் பொதுவகையா லொட்டிஞ கெனைமொழிந்தா''

யெனவும்,

'' பொதுவிஞ லொருங்குணரு மிகுதியான் முடைறையுணரு '' மெனவும்,

> '' எப்பொரு ளாயிலு மெப்பொழு தாயினு மப்பொழு தறிகுற்று லறிகிற்கு மிலக்கணத்தா

லெப்பொருளு மறிந்தானென் றேத்து மல்லாக்கா லெப்பொருளு மறிவுபுக் கியைந்திருந்த தென்னுமோ"

எனவஞ் சொல்லு தவின். இவற்றுள் மிகு தியால் முறையுணரு மென்பத விசேஷ வகையாலடையவே யொரோவொரோ விசேஷமாக வறியுமென்றவாறு. எனவே யொரு பொருளின் விசேஷமம் முற்றவறியானும். ஆகவே நண் ணுணர்விலனு மென்பது.

194 ஐங்கர்த மெனல்பிழைப்பா மறிவினின்வே ருதலாற் <sup>1</sup>செங்குர்தன் குறியுழப்புச செய்கையென் றிவைமுன்ற மிங்கொன்ற முருவினே டிரண்டென்னப் மிகவுரைத்தாய் சங்கர்தா மல்லவேற் றத்துவமுர் தஃப்பட்டாய்.

இது, பஞ்சஸ்கந்தமாகிய பதார்த்தத்திற்குத் தாஷணஞ் சொல்லும். அஃதாவது: பஞ்சஸ்கந்தம் பொருளென்பது பிழையாம். என்னே? அறி விற் பின்னமாகையால். குறியும், உழப்பும், செய்கையும் கெட்டன. குறியு முழப்புஞ் செய்கைகளின் வேருதலாலி வகொனருகிய வறிவுகெட்டது. கெட, ரூபஸ்கந்தமொனறுமே பொருளாயிற்று தலால் - அஃதாமாறு குறிகுறியாதறி வின வேருதலால் இவ்வாருகிய ரூபஸ்கந்தம்போல; உழப்புழவாது அறிவின் வேறு தலால் ரூபஸ்கந்தம்போல; செய்கை செய்யாது அறிவின் வேறுகையால் ரூபஸ்கந்தம்போல எனவும், அறிவறியாது குறிப்புழப்புச் செய்கைகளின வேறு கையால் இவ்வாறுகிய ரூபஸகந்தம்போல என்றும் சொல்லிக்கொள்க.

" இங்கொன **ற**" மென ந**தை - 2 வ**ூலு ு தமாகிய ஞானத்**தை.** 'இவை மூன ற பிங்கொன் றம் சிங்கு' மெனக் கூட்டுகே.

இனி, இவவாறன்றி ரூபஸ்கந்த மொழித்தொழிந்த நான்கிர்குமொரு வேற் அமை வேண்டி?னையாயில் ரூபம் அரூபமென விரண்டாகக்கொள்; மிக வுடைந்த வளே! இரண்டாகக் கொண்டவழித் தத்துவ மறிந்தாயுமாதி யென்றவாறு.

சங்கமென்பது - ஒற்றுமை; <sup>3</sup>வல ல மெனறவாறு. நான்கை பொன்றுக்கி அரூபமெனனுமா றெனனேயெனின, எட்டை யொன்றுக்கி ரூபஸ்கந்தமென்ற வாது போலக் கொள்ளெனபது. என?ன?

என பதாகலினென்பது.

(FB)

<sup>1</sup> செங்கும் - அழியும்.

<sup>2</sup> பிரஸ்துதம் - சொல்லப்பட்ட.

<sup>3</sup> சங்கம்.

<sup>4</sup> ஒரு புத்த தூற்காடைத.

195 முன்ணேத்தன் முழுக்கேடு முழுக்கேட்டின் வழித்தோன்றும் பின்ணேத்தன் பிறிதறிவும் பெயர்த்துரைத்தல் பெரும்பேதா பென்னெக்கு மெனினெரு விற்புகுக்தா னிடையிராத் தன்ணேத்தக் தெணேக்கொண்டு தான்சென்று னெனலன்றே.

இது, கிகழ்ச்சியாகிய கூணபங்கத்துக்குக் குற்றங்கூறுகின்றது.

புத்தன் கூணபங்கஞ் சொல்லு இன்றவிடத்த, 1 வலக்குணபங்கம் கேட்டார்க்குச் சொல்லுவான், பூர்வகுணவர்த்தி யாகிய யான கையறக் கெட்டேன்; அபாகுணவர்த்தியாகிய யானவனின் அத்யந்தம் அந்நியமினைன்றுன். இவ் வாறு முன்புண்டாகிய தன் முழுக்கேட்டி கோயும், பின்புண்டாகிய தனது அந்யத்வமுஞ் சொல்கின்ற சகதன் யாரேபோலுமோவெனில், ஒரு தேவ தத்தன் கள்வரை யறியாதான, கள்வராவார் பகலி லில்லந்தோறும் புகுந்து பாரத் துப் போகி இரவு வந்து பொருள் களவு காண்பரென்பது கேட்டு, பிகை பிகுந்தில்லந்தோறும் பார்த்துப் போதாகின்ற தபோதன கேண்மது கேட்டு, பிகை பிகுந் கில்லந்தோறும் பார்த்துப் போகாகின்ற தபோதன கேண்மது கேண்டு கள்வணென்றஞ் கிக்கிடந்தான், நித்திராவசத்தாற்றன் வஸ்திரங் கழலத் தடவிப்பார்த்து, வஸ்தி சங்காணுமையிற் கள்வ மெனன்று கடப்பிட்டான்; கடப்பிட எல்லோருமோடிவந்து கன்வ வென்று கைப்பிட்டான்; கடப்பிட எல்லோருமோடிவந்து கன்வ வென்று கென்ன வென்ற தேன் கேன் கேன் கைன்ற போனு மென றவர் துடுக்கி கேன் கைக்கொண்டு போனு சென்றை வென்னத் தன் கேன் விட்டுவைத் தென்கு கேன்னைடு போனு சென்றை சொன்றை வைகேபோலு மென றவர்று.

196 கள்ளனுக் தானேயாய்க் கையாப்புண் டவனேபோ லுள்ளக்தா னின் றவற்றை யுணர்க்தவற்றே டறக்கெட்டிங் கெள்ளணத்து மில்லென்று விறப்பறித லெவனுகுக் தெள்ளியாய் தெளிக்திருக்து சிசுதித்துக் காணுபோ.

## இதுவுமது.

"என்...யோ" என்பத - பூர்வக்ஷண இத்த மொழிவறக்கட்ட இல்லையா யின், அபாக்ஷணைசித்தம் அத்யாந்தம் பின்னமாயிர் பூர்வக்ஷணைசித்தவிருத்தி யறியு மாமுறன்? விசாரியா யெனறது. (சுஎ)

197 கோன்பட்டான் குர்தத்தாற் குத்துண்டா னேனுதி தான்பட்டான் தளவீரன் தப்பியோ டவனருகே யான்பட்டே னென்பவனபோல் யாததிருர்தே சொல்லு தியாற் முன்பட்டான் பட்டார்க்குத் தன்பாட்டை யுரைக்குமோ.

# இதுவுமது.

புத்தன் வக்கணை பங்கங் கேட்டார்க்கு யான் பூர்வ கூணத்தே ஈசித்தே வெ னென்றதற்குத் திருஷ்டாக்தஞ் சொன்னவாறு.

<sup>1</sup> சுவக்ஷண பங்கம் -

யுத்தத்துப் படப்புக்குத் தப்பி மீண்டு கலங்கி வக்தாகுகுரு 1 <sub>டை</sub>கோ யுத் கத்துப்பட்டார் யாரென்ற கேட்க அவனிவ்வாற சொன்னைவன்போல மென்றவாலு. (சஅ)

198 பிறைபிறப்பும் பிள்ளேகடம் பிறப்பிணேயு மெடுத்துரைப்பின் மறைபொருள்கள் வெளிப்பட்டா மன்னுக்காங் கருதுபவாற் குறையென்ணே வான்வயிற்முற் குண்டலமா கேசியித் தறையகத்துப் பிறப்புரைத்தாற் றத்துவமாக் கொள்வாமோ.

இது அஸத்துத்பத்திக்குக் காட்டிய திருஷ்டார்தர் தாஷிக்கும். உத்தாக்கணத்தே தோன்றுவது ஸத்தோ அஸத்தோ? ஸக்கெனிற் கூணபங்கமில் ஃயாம்; அஸத்தெனில முயற்கோடு முதலாயின தோன்ற வேண்டுமெனருர்க்குத் தோன்றுவ துனதாயிற் சூல் கன்னிக்குளதா மென்பத ஞல், பிறைப் பிறப்பும், பிள்ளேகள் பிறப்புங் கூறுகின் ருயாயின, அவை மறை பொருள் வெளிப்பட்டன; 4 கூருவிமானத்தால் மறைக்கப்பட்ட சந்தொ னும், கர்மவசத்தால் 5 பாலபர்யாயஸ்வபாவத்தாற் ரேண்றிய இவனும் பண்டுள வெளிப்பட்டன. அஸத்துத் தோன்றில் வானிற்ரேன்றவென்றும், வயிற்றிற் ரேண்றவென்றுமில் பென்றவாறு.

199 பின்னசக் தானமும் பிறி தில்சக் தானமு மின்னவென் றிரண்டுரைக தெக்துணேயோ பொழுதோ திச் சொன்னதன் பொருளெல்லாஞ் சுவடின்றி யறக்கெடுத்தற் கன்னதே யெனிலாத குழி <sup>6</sup>காட் டாகாதோ.

இது, பூர்வக்ஷண சித்தவிருத்தி யறிதலருமை கூறுகின்றது.

பூர்வக்கணை சித்தங் கையறக கெட்டதாயிற் பூர்வக்கணை விருத்தி யறியுமா றென்னே? அறியில் அர்ரிய சித்தமு மறிகவேன, ' ஹிஹைவலக்தானத்தை பூர்வ கூணை சித்த விருத்தி யறியலாகாது; ஏக சர்தான மாதலிற் பூர்வக்கணை சித்த விருத்தி உத்தாக்கணை சித்த மறியுமென்று குண்டலகேசி சொல்ல, பூர்வக்கணை சித்தத்திற்கும், உத்தாக்கணை சித்தத்திற்கு மொற்றுமை யுண்டோ வறிந்த வாறென்னெனறு சேட்க, பூர்வ சித்தங்கையறக் கெட்டபின் உத்தாசித்தம் பிறத் தவில் ஒற்றுமை மில் ஃபென், ஒற்றுமையில்லாமைக்கு நீ சொன்னை இரண்டு

<sup>1 (</sup>ஹ) படன் - போர் வீரன்.

<sup>2</sup> அஸத்துத்பத்தி - இல்லாதது உண்டோதல்.

<sup>3</sup> தோன்றுவது - சத்து.

<sup>4</sup> திருஷ்ண விமானம் - கரிய விமானம்.

<sup>5</sup> பாலபாயாய ஸ்வபாவம் - பாலியத்தனமை.

<sup>6</sup> காட்டு - தேடுதல்.

<sup>7</sup> பின்ன ஸந்தானம் - வேருன சந்தாணம்.

சக்தானமு மொக்குமாயின், இச்சுலாவுடை சொல்லியதை 1ஆதனுழி பட்டோ டொக்கு மென்றவாது.

அஃதாவத: — ஒருவ தொருமோதிரங்கெடுத் தொருவினத் தேடப்போக விட வவன் வந்த சொல்லுவான்: பொய்கைக்கணாதேடி யாற்றங்கடை தேடி மாங் களடி பெய்லாந்தேடி பொரு சருகிலே கிடந்ததின பெடுத்துப் பார்த்தேனங்குங் கண்டிலேனென்றுன்; அவன், கண்டு கொடுவந்தேனென்று சொல்லுவான் போலச் சில சொல்லிப் பின்பு கண்டிலேனென்றுனவன போலுமென்றவாறு.

200 எண்ணிலாப் பலகர்த மிடையரு தென்றரைப்பிற் கண்ணுரு தொன்றுதலாற் கலப்பிலவா மாகவே திண்ணிதா மிடையறவு தீண்டுமேற் நிரணடுடான்று யண்ணருன் முடிந்தறக்கே டரியதே போலுமால்.

இதுவுமது.

தேசகாலங்களா விடையிடாததின ஏகஸந்தானமென்றே கெனன்றற்காக, எண்ணின்றிப் பூர்வோத்தா கூணாறகளிற் ருன்றுகின்ற பஞ்ச ஸ்கந்த பிண் டங்கள் பலவுமிடையருவென்று சொல்லு தியாயிற் பூர்வோத்தா சித்தங்கடோன் றுகின்றது, அந்யோர்யம் ஸ்பரிசித்தப் பிறக்குமோ? ஸ்பரிசியாதே பிறக்குமோ? ஸ்பரிசியாதே பிறக்கில், ஸம்பர்த மினமையாவிடையறவு திண்ணிதாம்; ஸ்பரி சித்தப் பிறக்கில் பூர்வசித்தம், உத்தா சித்தக் தோன்றுர் தேண்யு கின்று அத ஞேடு பைரிசித்த, அதவுர் தனனுத்தாரித்தம வருந்துண்யு கின்று ஸபரி சித்தை: இவ்வண்ணமே யெல்லாச்சித்தங்களும் அந்போர்யம் ஹபரிடிக்க சூதி த கூரா நாறுவமாகிய குதைவரிலியுமாய் வித்தங்களுக்கு அத்யர்தம் நாசம சம் பவித்தலு மரி தெனறவாறு.

201 வாசணேயி தைமனினும் வழியதனின் முதலதொன் ருசீனத்தை மில்ஃயே லறிந்துரைப்பு மரிதரோ பேசெண்டீ யுளதெனினும் பெருந்தாமத் துண்ணூல்போல் 3லோசணேயி னெடியதோ ருயிருரைத்தா யாகாயோ.

இதுவுமது.

வாசுகோயால் பூர்வசித்த கூணை விருத்தி யறியலாமெனினும் உத்தரசித்தத் தூப் பூர்வசித்தத்தாள்ள தொணறா வந்ததோ இல்ஃஃயோ ? இல்ஃஃமெயனில், அபா சித்தத்தாற் பூர்வசிதத கூணாவிருத்தி யறிந்த சொல்லுதலரிது. இனி, பூரவ சித்தத்தள்ளை தொரு வாசுளே உத்தா சித்தத்தா வந்துளைதாயில் 'மேக்தா தாமந்

<sup>1</sup> ஆதனுழி காட்டு - மூடன மோதிரக் தேடி வகதுரைத்தல்.

<sup>2</sup> ஸ்பரிவிக்க அத்வித ஞானருபமாகிய ஆத்ம சித்தியுமாய் சித்தங்களுக்கு.

<sup>3</sup> லோசனே - பார்க்கப்படுவது.

<sup>4</sup> முக்தாதாமம் - முததுமாவே.

தொடுத்த நூல்போலத் துச்சமன்றி பிருப்பதொரு ஆத்ம திரவ்யத்**தை வாசின** யென்னும் பெயரிஞற் சொன்ன யாகாயோ, அறக்கேடு சொ<mark>ன்ன யா</mark>வையோ? வெனறவா*ற*ு.

202 1பா திரிப்பூப் புத்தோடு பாழ்ப்பினுர்தான் பல்வழியும் தாதூரித்தாங் கேடின்மை பென்பது நன் மத்துவமோ போதுரைத்த வோடுகீர் போலுடம்பு பொன்றினும் மூதுரைத்த வாசம்போன் முடிவுயிர்க்கே யாகாதோ.

இது, மேலதற் கெடுத்துக்காட்டு.

- (இ ன்.) பாதிரிப்பூவும், புத்தோடு முதலாயின நகைக்கவும் நாற்றங் கொடாது பூவினினது மோட்டினும், ஒட்டினின்று கீரினும் வந்தவாது போல பூர்வசித்தத் துன்னதொரு வாசீண கெடாது உத்தாசித்தத்த வருமென்பது நினக்குத் தத் தைவமோ? தத்துவமாயிலோருடம்பு நசிக்க வோருடம்பில் வருவதொரு ஜீவ னுக்கு முடிவாகாதோ வென்றவாது.
- 203 சித்திதான் சென்றதே பென்றியே ஃக்தன்றிப் பொத்திகீ யுரைக்கின்ற பொருளோடா ருகாவோ வத்திதா னதுவன்றி யைக்துமே யாயினும் பித்தியாய் முழுக்கேடு பேசினு யாகாயோ.
- (இ எ்.) ஸந்தானம் வாசீனமென்ப தவிர்தே, சக்தி மென்பதொன்று பூர்வசித்தத்தில் நினறும் உத்தாசித்தத் தேறச் செனறதெனின, சக்தியாவது பஞ்ச ஸ்கந்தபிண்டத்து வொனரே வேரே? வேறெனில் ஐந்துகந்த மின்றி ஆருவது மொரு பொருளுண்டாக வேண்டும். அஃதன்றி சக்தியாவது, பஞ்சஸ்கந்த பிண்டந்தானே; வேறில்ஃயெனில், பூர்வ பிண்டத்து நின்றதொரு சக்திகெடாதே உத்தாபிண்டத்தேற வந்ததாயின், கீபித்தேறிச் சர்வசூன்யஞ் சொன்றையாகுதி; வாஸ்தவ விராசரூபமா மென்றவாறு. (டுசு)
- 204 அஃபலவே யுரைத்தாளென் றருகிருக்கோர் கரு தைதலுக் தஃவனூல் பொருணிகழ்ச்சி தங்கண்மேற் குற்றங்க ணிஃபெற வுரைத்தின்மை கிறுத்துவன்யா ணென்றுதன் தஃவனீ பொருள்களே தானுட்ட 2லுறவினுல்.
- (இ ள்.) குண்டல கேசி சொல்லிய ஆப்த, ஆகம, பதார்த்த நிகழ்ச்சிகின நீலகேசியார் <sup>3</sup>நிரவத்ய **பிரகாரத்தால் தா**ஷிப்ப <sup>4</sup>ஸமீபவழாரியே சபா **ஜன**ங

<sup>1</sup> நாலடியார் கல்வி 9-ஆம் பாட்டில் இது கூறப்படுகிறது.

<sup>2</sup> உறவிஞல் - பிரியத்தால்-

<sup>3</sup> கிரவத்ய பிரகாரம் - குற்றமற்ற விதம்.

<sup>4</sup> ஸ்மீபஸ்தர்.

களெல்லாங் குண்டவகேகி 1வ. நூற்று த்தாஞ் சொல்லாதவாறு பல குற்றங்களுஞ் சொன்ஞு பெண்று நீலகேசியானா நன்கு மதிப்ப, குண்டவகேசியும் நீலகேசியார் சொன்ன குற்றங்களே யின்மை செய்து கிறுத்தவேண்டி, சுகதனது தான மசி மையினா நாட்டலுற் றென்றவாறு.

205 கண்கொடுத்தான் நடிகொடுத்தான் கயப்புவிக்குத் தந்கொடுத்தான் பெண்கொடுத்தா னுடம்பிணயும் பிளர்திட்டுப் பிறர்க்கீர்தான் மண்கொடுத்தான் மகக்கொடுத்தான் மன்னுர்தற் சேர்ர்தார்க்கு விண்கொடுத்தா னவன்கொடுத்த விள்கொடுத்தா னவன்கொடுத்த விரித்துரைப்பன் கேளென்றுள்.

(இ - ள்.) கண் முதலாகச் சொல்லப்பட்டனவெல்லாம் பரோபகாரமாகக் கொடுத்தான்; மற்றுமவனே கொடுத்தனவெல்லாம் விரித்துச் சொல்லுவன் கேளென்று சொன்றுகொன்றவாறு.

> '' மிக்கதனங் களே மாரி மூன் றம் பெய்யும் வெங்களிற்றை மிகுசிக்தா மணியை மேனி யொக்கவரிக் தொருகூற்றை பிரண்டு கண்ணே யொளிதிகழுக் திருமுடியை யுடம்பி அடினே மெக்கிவிழுங் குருதிதனே யாசு தன்னே யின்னுயிர்போற் றேவியையீன் றெடுத்த செல்வ மக்களே வக் திரக்தவர்க்கு மகிழ்க்தே மீயும் வானவர்தா முறைக்தபதி மோனு ஆரே. ''

என்பதஞல் அவன் கொடை யறிக.

(B 4.

# வேறு

206 ஏதி லாரிடர் தீர்க்கு மெமஙிறை சாத கம்மிவை பென்று தஃத்தஃ யோதி ஞணின் ருருபக லெல்ஃயுங் கோதை வார்குழற் குண்டல கேசியே.

(இ - ள்.) பாதுக்க அக்கியாகிப் பிறருடைய வியசனங்கள் தீர்க்கும் சுகதன் வாலெண்ணிறப்பு நூருயிரங் கற்பகாலம் பிறர்க்குழந்த ஜரதகங்களிவை பென்ற

<sup>1</sup> பிரதியுத்தாம்.

<sup>2</sup> மானுஆர் - ஒரு புத்த ஸ்தலம்

செயம் பொழுதெல்லா மவன் பிறக்த பிறப்புக்களேக் குண்டலகே சொன்னு சென்றவாறு.

> ் வாஞடும் பரியாயு மரிண மாயும் வனக்கேழற் களிருயு மெண்காற் புண்மான் ருஞயு மீணமெருமை பொருத்த லாயுக் தடக்கையினங் களிருயுஞ்≯ சடங்க மாயு மீஞயு முயலாயு மன்னமாயு மயிலாயும் பிறவாயும் வெல்லுஞ் சிங்க மாஞயுங் கொ‰களவு கட்பொய் காமம் வரைக்தவர்தா முறைக்தபதி மானு வூரே ''

என்பதனுலவன் பிறப்பறிக.

(நிஎ)

- 207 நூலு நாரு மிசைத்தன வொத்தலா னீல கேசி செடுங்க ணுள்சொல்லு மாலும் பேயு முடையவர் செய்கையே போலு கீசொன்ன புத்தர் சரிதையே.
- (இ ள்.) நூலு நாரும் பு?னாந்தாற்போல அயுக்கமாதலிற் பித்தும் பேயு முடையார் வசனம் போலும் சுகதனது தான வசனமென்றவாறு. அயுக்கி மேலே சொல்லுவர். (இஅ)
- 208 போழு**ங் கண்ணுக் த**ீலயுக் தடிகளுக் தாழ மின்றி யிவைதம்மி னேவென வாழு மாக்த ருழைவரு வாரில்லே கூழன் **மன்னுழை யே**கொளச் சொல்பவோ.
- (இ ள்.) சசீரத்திற் பாதி முதலாகச் சொல்லப்பட்ட விவை யொருத் தருழை யொருத்தரிரப்பனவல்ல வாதலி னிவன்பாற்சென றிவை யிரப்பாரில்லே யேன்றவாறு.

தாழமின் நி - தாழாது. கூழன் - தெளிவில்லாதவன்.

(Ga)

209 பிளத்த அள்ளிட்ட வாய்ச்செல் வதிக்திர னளத்தற் கேலவன் மூனறி யும்பிற துளத்தை யோரல னேலவன் றேவனுக் கிளத்த 2முனேர் கிழமையும் போலுமே.

<sup>1</sup> சடங்கம் - ஊர்க்குருவி.

<sup>2</sup> ஒர் கிழமை - ஒரு தீல புரிமை ; பக்,பாதம்.

- (இ ன்.) மேஃலக்காறைகுயு விரக்கும் வஸ் தூவல்லவிவன் கொடுத்தனவென, இக்காதையா லிக்கிர னிவினப் பரீக்ஷித்தற்கு இவவாறு சென்று வேண்டு மெனில், அவன் இந்திரனுயின் பிறர் சித்தவிருத்தியறியும்; அறியானுயிலவன் இந்திரனென்பது பக்ஷபாத மென்றவாறு.
- 210 யாவ ஞமினு மன்னவ னின்மையிற் றேவ னென்ற தெளியுர் தெனிர்தபின் சாவ னென்பதோர் சங்கையு மின்றியே யீவ னென்பதோ ரிச்சையுர் தோன்றுமே.
- (இ ள்.) பிளக்கப்பட்டுப் பாதிச் சரீரமாய் வருவாரும், தஃவயின்றியுட லேயா யவனிருந்த விடந்தேடி வருவாரும் உலகத்தின்மையின், அது தேவர் களது மாய மென்பது யாவளுமினுமறியும்; அறிந்தால் அருள் தோன்று தன்றே; இடர்ப்படுவாரைக் கண்டாலண்றே யருடோன்றுவது? இவ்வாருக சுகதனாஆத்ம ஹந்யைப் பண்ணிப் பேதைமையாற் றஃலகொடுத்தா னன்னா வன் ஹென்பது.
- 211 உறு தி யல்ல துணர்வுடை யான்றனக் கிறு தி யேடுலென்று மிர்திர கெண்ணலன் 1 மறு தி யின்மையின் மாணிழை நீடுயங்குப் பெறு தி முன்னெடு பின்னியை யாகவே.
- (இ ள்.) இந்தொன் புத்தின ஞானவாளுகப் புத்திபண்ணி யிருப்பாளுகி விவனுக்கு நண்மை செய்வதல்லது, கொலே செய்யான்; பினத்தல், தலேயரி தல் செய்வதாலிவன் மரித்து ஜீவியாளுதலால். குண்டலகேசி! நீயிந்த பூர்வாபா விரோதியாயின வெங்கே பெற்றுச் சொல்லுதி யென்றவாறு. என்ன? பூர்வாபா விரோதமெனில், ஒருகாலிந்திரனிவண்மே லண்பினுற் சந்திரமண்ட லத்து முயல்பொறித்தானென்றும் பிறிதொருகாலிவலனக் கொடைபரீக்ஷித்தன் மேலிட்டுக் கொன்றுகென்றும் கூறுதல். கொலே செய்ததுமன்பினு வெண்னி லழகிதன்று; அன்புடையார் கொலே செய்யரராகலின். (அஉ)
- 212 ஆத 2றைற்குறர் தாங்கெழு வான்றும்ம வேத மில்சுட சேற்றொரு தாமென்றுள் சாத கம்மிவற் முனருள் சாதிப்பா தேதி ஞர்க்கு முணர் 8வொருப் பாயதே.

இது, பௌத்தாது சித்தவிருத்தி கூறம்.

(#FTE.)

<sup>1</sup> மறுதி - மாறுதல்.

<sup>2</sup> ஆண்கு × ஆற்கு = பசுவில் ;உருபு மயக்கம் ; உறத்தல் — கறத்தல்.

<sup>3</sup> ஒருப்பு—ஒற்றுமை.

213 எருது பாகின்மை பெண்ணலன் அம்மலே கருது மாதனுங் கண்முத லாயின தருத லல்லது தங்குறை மீதெனர் மருதின் வாழ்பகை யானவிம் மார்தரே.

இது, மேணேக் காதைக்குப் பொருளுரைக்கும்.

''கண்....தெஞர்''—கண் முதலாயின கொடுத்தானென்ற அருன்சா இப்பதல் லத, கண் முதலாயின வேண்டிக் குறையிரப்பாரில் ஃ பிறர்க்குப் பமன்படா மையினென்பத புத்தி பண்ணர் மருத வெட்டும் சாக்கியர் என்றவாறு. (கச)

> 214 பாக மேபினர் தாற்பர காயமொன் ருகு மேயென வீவதஃ 1தாதன்மை காக மேயுண்ணுங் கண்ணுமற் றன்னதே யேக மெய்யும்விண் டாலியை யார்களே.

இது, புத்தனது பேதமை கூறுகின்றது.

ஒரு சரீரத்தப் பிளப்புப் பிறிதொரு சரீரத்த ஒன்ற மெனப் பினந்த கொடுப்பது பேதமையாம்; கண் கொடுத்தது மப்படியே; ஒரு சரீரக் தன்னிலு மொட்டற வரிக்தாலொனருது; காகமுண்டு போமென்றவாறு. (கூடு)

> 215 உள்ளர் தானிரு பாகினு முண்மையாற் கொள்கின் மூனிவ னேகொல்லு வான்றின பெள்ளி நேரு மறிவில்லே பேற்பிணங் கொள்ளென் றீர்ந்து கொடுப்பினுங் கூடுமோ.

இது, புத்தனது கொடைக் குற்றங் கூறும்.

இவன் சரீரத்தப் பாதி கொடுக்கின், கொடுக்கின்ற பாதியிலு மற்றைப் பாதியிலும் ஞான முண்டாதலிலிவன், வந்த பிளைவைத் தன் பிளவோ டொட் டிக் கொண்டாளும். இனி, கொடுக்கின்ற பாதியிலும் ஞான மில்ஃபெனில் பாதி பிணமாமனறே யது பொருந்துமோ? பொருந்தில் ஒரு சவத்தைப் பிளந்த கொடுக்க வமையாதோ? தான் தக்கப்பட்டுச் சாவவேண்டுமோ? என்றவாறு. ()

> 216 கூற கூறுசெய் தாலுடம் புள்ளுவிர் வேறு வேறு செலல்வெளி ருக்கொளாய் பாறு வாயுரைக் கும்பர மாத்தங்க டேறு வாருள சோதெருண் டார்களே.

இத, கொடுக்கின்ற பாதியி லுணர்வுண்டென்றற்கட் குற்றங் உறம். (சுக)

<sup>1</sup> ஆதன்மை — அறிவின்மை.

217 புத்த ஞோ்வண்ணங் கண்டை புணாயிழை தித்த னேபென்ளோச் சேர்பின மென்றலி னத்த கண்னருள் செய்கலை ஞுய்விடின் மத்த கேம்பிளர் தானென்றன் மாயமே.

இது, புத்தனது கொடைக்கின்மை சொல்லும்.

புத்தஞர் தம்மழகுகண் டாதரித்தக் காமடீடையால் வருக்தி யென்ன கேஷிக்கவேணு மென்ருளா யருள்செய்யாராயிற் றமது தீலையரிக்து முடல் பிளக் தேறை கொடுத்தாடுக்கப்புக்கும் பொய்யென்றவாறு. என்னே? ரக்ஷித்தற் கெளிது மாகி, ரக்ஷிக்கப்பட்டார்க்கும் தமக்கும் பிரயோஜனப்படுவதுமாகி 1 ஸக்தாபம் போக்குதலாற் கிருபாவிஷயமுமாகியவிது செய்யாராகில், இவை யித்துணேயு மில்லாதது செய்யக் கூடாமையினென்பது. கிருபாவிஷய மெனினுங் காம தோஷ பீதியாற் செய்யாடுருளில், கிருபாவிஷயமுமன்றி ஹிம்ஸா தோஷமும் பண்ணைவதாகிய சிரச்சேதாதி செய்தவாறென் கென்பது.

திருபாவிஷய மல்லாமையாவது - தூல முதலாயின் போயு முயிரோடிருந்த வியசனப்படுவாரில்ஃல யன்றே? மாயத்தாலன்றே யவ்வாறு வந்து வேண்டியது ? அதற்குக் திருடை பண்ண வேண்டுமோ? என்பது.

இனி, ஹிம்ஸா தோஷமாவது—ஆத்ம ஹத்பைப் பண்ணுவது. ஆத்ம ஹத்பை பாப மென்பதற்கு ஸல்லேலீன தூஷித்தது ஞாபலம். (சுஅ)

218 ஆவ தின்மை யறிக்து மவத்தமே சாவ தேயுங்கள் சத்துவர் சால்பெனிற் காவல் பூண்ட கணவனே டீமத்தின் வேமவட்கும் விழுக்குண மாங்கொலோ.

இது, புத்தனது பேதமை கூறுகின்றது.

தமக்கும் பிறர்க்கும் ஆவதொரு பயனினமை யறிக்தும் வியர்த்தமே சாகை, நங்கள் போதி சத்துவர்க்குப் பெருமை யெனில், பர்த்தாவினது சவத்தோடு தீப்பாய்க்து சாமவளுக்குள் குணமாமன்றே வெனறவாறு.

என்னே? தனக்கும் பிறர்க்கும் பிரயோஜன மில்லாமையெனில், தூல யரிதன் முதலாயின் கிருபாவிஷயமல்லாமையில் செய்வானுக்கு தர்மமில்லே, 2 '' கரு வா? இறை விறு இறி? '' என்பதாகலின். செய்வானுக்கு மாண மாக்கு தலில் அர்த்த காமங்களுமில்லே யாதலிற் றனக்குப் பயனில்லே. இனி, பிறர்க்குத் தூல முதலாயினவற்று லொரு பிரயோஜனமு மில்லே யாதலினிரு திறத்தார்க்கும் பயனில்லே யென்பது. என்னே பிரயோஜன மில்லாதவா நெனில், இவனரிக்கு கொடுத்ததூல், அவன் கழுத்திலொட்டா தாகையாலும்,

<sup>1</sup> ஸக்தாபம் - அக்கம்.

<sup>2</sup> க்ருபா மூலோபவேத்தர்ம்: - கிருபைக்கு மூலம் தர்மம்.

தூலை பொழியவு மிவனிடை வக்தை தூலைவேண்டு தெவின் ஒழிக்க காரியங்களுக் தூல பொழிய முடியு மாதலானு மென்பது. அன்றியுமிவன் தனக்கும் பிறர்க்கும் பய -னின்றித் தூல யரிக்து செக்தது யாதே போலுமோ வெனில், ஒருவஞெரு 1 தி கூடி பணிகைக்கு 2வழி முணுகி அவன் கோய் கொண்டு நீர்க்து குளித்த வுவகை யால், அவன் வாசலிற் றன்றூலையரிக்து தூக்கினு னதுவேபோலு மென்றவாறு. என்?ன?

> '' தனக்கும் பிறர்க்கும் பயனின் றிப் புத்த னெ?னத்துத் தாயரு முழத்தல்—கனப்பிணியி னீங்கித்தன் கூத்தி குளித்தா வெனவாதன் றாங்கத் தூலயரிக் தற்று.''

''மிக்க தனங்களே மாரி.....மானுவூரே'' என்பது முதலாயினவற்றுவி வன் கொடை யறிக்து கொள்க. (கூக)

219 சாக்தி யாகத் தரும முரைப்புழிக் காக்தி பாலியைக் கண்டு கலகன்று னேக்தி வெம்படை யாலெறிக் தாற்கிடம் போழ்க்து கொண்டதும் பொய்யினுட் பொய்யன்றே.

(இ - ன்.) கலஹ் கெண்ணும் ராஜா, தனத அக்கப்புரத்தோடு வகவிஹா ரணம் பண்ணுகின்றுன் ஒரு தேவியது மடியிற் சார்க்து கித்திரை பண்ணுகிற்ப, ஒழிக்க தேவியரெல்லாரும் போய் கூருக்கி பாலி யென்னும் 3 பிகூ வின் பால் தர்மங்கேட் புழி, கித்திரை கீங்கிய அரசன், 'தேவிமாரெங்கே?' என்று கேட்ப, மடிகொடுத்திருக்க தேவி சொல்லுவான்: ' அவர்களெஸ்லோரும் ஒரு சாக்யணரோடே போனுர்க'னெனக் கோபித்துச் சென்று கூராந்திபாலியை வேலாலெறிய, அவீன 4 அவீசு யென்னும் காகம் அவ்வழி வக்து அக்கினிஜ் வாலேலாகிக் கொண்டு புக்கதென்று சொல்லும் கதையு மிக்க பொய் யென்ற வாறு. என்னே? அவீசியெனனும் காக மிவவழி வாராது இடமாகையால், கங்கைக்கரை காவிரிக்கரையில் வாராதவாறு போலவென்பது; தேடித விமான மிவ் வழி வாராதவாறுபோல வெனவும் அமையும். அன்றியுமித்த கூருந்திபாலி யென் பான் போதிசத்துவ கைன்றே? அவன் முன் காகம் வருதல் கூடுமோ? வரில்,

'' முக்தியொரு பூமலர் **முடி**த்துளதா யக்கால் வெக்தார கத்திடரை வீட்டுகென வந்த நந்தவடி பிட்டவடி நாதனடி தன்மேற் சிந்தைசெய்மி னேதிலடி சிந்தியன்மி னென்*ருன்* ''

என்பதனுல், புத்தன் காலிட்ட வடியின் கீழ் நாக ஜ்வாலே யவியுமெனபதன்றே? அதனேடு மூலயுமென்பது. (எ௦)

<sup>1</sup> பிகூுணிகை - பௌத்த சந்தியாசிகி. 2 ஸ்திக்தன் - சிகேகன்.

<sup>3</sup> பிஷு - பௌத்த சக்கியாகி. 4 அவீசி - ஒரு காகம்.

<sup>5</sup> அடித விமானம் - ஒருவித தேவலோக விமானம்.

220 யானே யுள்ளா செங்குள தங்கெலாம் வான நின்று வழிபடல் காண்டுமான் மீனு மல்லவும் வேதனே செய்துழி தான தாதற் முதாகதர் தன்மையோ.

உத்தம அக்கணைத்த தாகிய கஜேக்திர னின்றவுழித் திங்கள் மும்மாரி பெய்யு மென்னும் உலகவாத முண்டன்றே? மீனுய்ப் பிறக்கவழிப் பொய்கைகீர் உற்றி யொழிக்த மீன்களுக் தானுக் தான்புற மழை பெய்ததுவும் 1தாதா மத சக்கியா வென்ன வேண்டுவதில் ஃலப் பிறவாற்று துமா மென்றவாறு. (எக)

> 221 குரங்கு மாயவை கொல்லிய செல்வுழி யிரங்கி யேயுயக் கொண்டது மென்றியாற் குரங்கு கேர்குதி யாக்குரங் கெங்குள மரங்கள் பாய்ச்திடு மாண்பின வல்லவோ.

என்பது, புத்தன் குரங்காய்ப் பிறந்த காலத்துப் பகியால் வருந்துவது கண்டு இந்திரன் ஒரு யாற்றங்கரை யொரு தேமா கிர்மித்துக் கொடுப்ப, மாம்பழமுண்டு செல்கின்ற காலத்து, நீருள் விழுந்ததொரு மாம்பழ மெடுத்தானெருவன் அரசனுக்குக் சொடுப்ப, அதைகண்டாசனு மிம்மாவின் யாராய்ந்து, குரங்குகள் வர்த் திக்கு மா வென்றறிந்து குரங்குகளே யெல்லாம் வதிக்கவேன, அஃ தறிந்து புத்த வானரம் அரையிலொரு கொடிகட்டிப் பெருகுகின்ற யாற்றுக்கரையிற்பாய, அக் கொடிமெட்டாது யாற்றிற் சிறிதொழியச் சென்றுமான, அத்துணேயுநீண்டு அக் கரையோர் புதல்பற்றிக் கிடப்ப வொழிந்த குரங்குகளெல்லா மொரோ வொன்று கக்கொடியாலு மிவன் முதுகாலு மேறிப்போயின வென்றற்கண், ஒரு குரங்கே கரை பாதி நீனக் குதியாத குரங்குமுனவோ? ஒரு மரத்தினின் ருரு மரத்தி கெரி பிரிவர் பாய்வனவன்றே வென்றவாறு.

222 சில நல்லவர் நீள்குவர் சேணெனிற் கோல மில்குரங் காட்டிக்கொல் வார்களேக் காலுங் கையு மெழற்கெனக் காண்கிலான் வாலே நீட்டிக் கிடத்தறன் மாட்சியோ.

புத்தவானாம் சக்திமானுதலின் மிக நீளும்; அத்தூண்கீள மொழிந்த குரங்கு பாய மாட்டாவெனிற் சக்திமானே யெனிற்குரங்கு கொல்ல வருவா கைரக்காலுங்கையு மெழாதபடி பண்ணைவமையு மென்றவாறு. (எத.)

223 **தா**ய்க்கொன் மூன்றங்கு செங்குரு திப்புனல் பேய்க்கொன் றீதல் பெருங்கொடை **பென்**பதை

<sup>1</sup> தாதாகதசக்கி - புத்தசக்கி (ததாகதருக்குரிய சக்கி).

வாய்க்கின் றுயினி மானுயர் மாசெலா 1 நாய்க்கென் றுவிது நல்லற மாங்கொலோ.

இது, சுகதனது தானம் துஷிக்கும்.

மாதாவைக் கொண்ற பாபிஷ்டனுகலால் கல்லோரிவனுழைத் தானங் கொன் சாமையில், பேய்க்கு அது விரும்பும் தன் சரீர ரக்தங்கொடுத்தா னென்றற்கண் பாத்ரமுக் தேயமுக் தாதாவு கண்ருயினன்றே தாணமாவது ? மாதாவைக் கொண் ருண் தாதாவாகவும், அசுத்தமும், பாபஹேதுவுமாகிய ரக்தக் தேயமாகவும், சர்வ ஜன பீடை பண்ணும் பேய் பாத்ரமாகவு மிவ்வாற வருவதுக் தானமோ?

• அண்கொலா ணிகெல காணிரா மதொலாகுப் !!"

என்பதி புத்த வாக்யடின்றே? இவர் தாமே இவ்வாறு செய்தவாறென்னென, அது சொன்னும்,யாவனையினும் யாவர்க்காயினும் யாதொன்றையும் கொடுப் பதே தானமெனில், லோகத்து யாவர்க்கும் தானம் வாய்த்தது; <sup>2</sup>டைஹி <u>ந</u>ு மிக் குங் காலத்து, காய்க்குக் சொடுக்கின்றேமென கினேக்துவிட கல்ல தர்மமாமோ வென்றவா*று*.

224 யான்செ யும்பொரு வென்றங்கொ சேகாந்தன் தான்செய் திட்டனன் சாதக கற்பங்கள் மான்செய் கோக்கி மதிப்பொழி ரீயெனக் கோன்சொ ணுனிது குண்டல கேசிக்கே.

உத்தாமின நித் இடைத்திருந்த குண்டல சேக்குச் சபாபதியாகிய ராஜன் சொல்லுவான்: எசாந்தவாதி யொருவன் அயுக்கமே யெனினுஞ் கிலர் செய்தற் கரியன செய்தேனென்று சொன்னுல் எல்லாரு மதிப்பார்கள் என்று சொன் ஞன் போலும்; இதின நீ புத்திபண்ண வேண்டுவதில் யென்று சொன்றை கென்றவாறு.

### வேறு

225 முயதுரை பிதுவென மூடிக் கொண்டிருர் தயலவர்க் குரைப்பவ சாத சல்லரோ புயலிருங் கூர்தலி பொருர்தச் சொல்லினுள் 3வியலவ ருரையொடு விசோத பில்ஃயே.

புயவிருவ் கூக்தலி - சீலகேசியார்.

(67 Fr)

<sup>1 &#</sup>x27;' காய்க்கென்று யி 🚁 '' என்றும் பாடபேதம்.

<sup>2</sup> பகிர்கமிக்கும் - மலங்கழிக்கும்.

<sup>3</sup> வியல்வருடை - பெருமை யுடையார் சொல்.

226 அரசிறை பிதுசொல வவைபி ஞர்களு முரைசெறி வுடையன வுரைத்த ரீர்சுமயண் முரைசொடு செடுங்கொடி முழங்க ராட்டுக விரைவொடு படுகென வேக்த னேயிஞன்.

(or or )

## வேறு

227 இருப்படுகன் னினியன்ன பி துறமக் குரைத்தார்யார் சுருக்கிணக் கடிதாகச் சொல்லெனக் கெனலோடுர் திருக்கிளர் மதிலுஞ்சைத் தென்றிசை யகனகரு ளருக்கசர் தெரணென்னு மவரச்சிய னெனச்சொன்னை.

அவரச்சியன் - பௌத்தன்.

(되의)

#### வேறு

228 கட்டுரை பலசொல்லிக் காவல் கெடுங்கடை நாவஃமுன் னட்டிவ ணகரிடை நகைசெய்து புகுந்தவிர் நன்னு தலே வட்டிகொள் பறைகொட்டி வழுவுரை பலசொல்லி வாசலென்று பெட்டன பலசெய்து பெருநகர் வாயிலேப் புறப்படுத்தார்.

வட்டிகொன் பறை - உரத்த பறை. பெட்டன பல செய்த - வேண்டினூர் வேண்டின வண்ணம் அலக் கழித்தை.

- 229 புனத்திடை நூமலர்ப் பூங்கொடியண்ணதோர் பொற்பினளாய் யெணப்பல நூல்களு மியல்பினி னறிபவ ளேதமில்லாள் தனக்கினி யாண்செயற் பாலது தானெண்ணே பெனவுரைத்தா ணினத்தகை யேற்றரி பிடியுறு மேறெனு மிவற்றை யொப்பான்.
- 230 ஆண்டகை யாகிறை யதுசொல்லக் கேட்டவல் வறத்தகையா டீண்டல னணிபிற புணேவெனு கிணேவிலன் றினேயணேத்தும் வேண்டல னிலகுடு விழுகிதி யிணேயவும் கிறற்றகையா யீண்டினி யறகெறி யுறுகென வேக்திழை யியம்பினனே. (அக)
- 231 விர்தது பிதுபொருண் மன்னவ யானென நன்னுதலா ளிர்தொ னீனயிக்ன் னிறைமையி னறகெறி பிகழலென்றுங் கர்தா செறிசெலற் காயிழை யாசீன விடுத்தருக்க சர்திர னிருர்தவத் திசைமுன்னித் தளிரிய முனெழுர்தாள்.

நீலகேசித் திரடீடில் தண்டலகேசி வாதச்சருக்கம் முற்றும்.

# முன்குவது

1.5

# அருக்கசந்திர வாதச் சருக்கம்

| 232                               | உஞ்சை மாரக ரெய்தின ளாயத                                  |            |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------|------------|
|                                   | னிஞ்சி மாட்சியு மெல்ஃயில் செம்மறு                        |            |
|                                   | மஞ்சு தோய்கெடு மாடமும் வீ இயு                            |            |
|                                   | மஞ்சி லோதி யவையவை கண்டபின்.                              | (æ)        |
| <b>23</b> 3                       | ப <sub>ரு</sub> க்கை மால்களி யானேப்பல் வேர்த <i>ர</i> ு  |            |
|                                   | மிருக்க போதக வென்னும் பெருமையான்                         |            |
|                                   | றருக்க மீட்டமுக் தன்னிக ரில்லவ                           |            |
|                                   | னருக்க சந்திர னென்னு மவாச்சுயன்.                         |            |
| பருக்கை-                          | —பருத்த கை.                                              | (윤)        |
| 234                               | போதி சத்துவர் புத்த செனப்படு                             |            |
|                                   | நீ <b>தி யிற்பெ</b> ரி யாரன நீர்மையா                     |            |
|                                   | ேத் நூன்மும்மை செ <b>ாப்ப வுண</b> ர்க் <b>க</b> வன்      |            |
|                                   | வாதி கட்கோர் வயப்புவி யேற்னன்.                           | (ML)       |
| 235                               | <b>மாட</b> மோ <b>ங்</b> கி மழை <i>நு</i> ழைர் தின்குயில் |            |
|                                   | பாடு பூம்பொழிற் பாங்கரோர் பள்ளியுட்                      |            |
|                                   | பீட மேறிப் பெருக்ககை யார்க்கெலாம்                        |            |
|                                   | சூடு பேறும் விணையு முரைப்புழி.                           |            |
| மழை நுழைந்து—மேக படலங்களே யுருவி. |                                                          | <b>(=)</b> |
| 236                               | சென்று தானெய்திச் சிற்பிடத் தாற்புக்குத்                 |            |
|                                   | துன்று நீண்மணித் தூணணிக் தெண்ணென                         |            |
|                                   | நி <b>ன் </b> அ கீலவைம் பாற்பெய சாளுமங்                  |            |
|                                   | கொன்று பல்வகை யோத்துரை கேட்டனள்.                         |            |
| <b>அ</b> ற்பிடத் <sub>ர</sub>     | சால்—அவர்களறியாகம. எண்—தாராதேவிப் பாவை.                  | <b>(6)</b> |
| 237                               | கொள்ளு மாறுந்தன் கோரகை யுட்கஞ்சி                         |            |
|                                   | மொள்ளு மாறு முதகு எளித்தாண்டு                            |            |
|                                   | னள்ளு மாறு மண்டுல் திட்டவை                               |            |
|                                   | மென்ள மெள்ள விழுங்கு மவைகளும்.                           |            |
|                                   |                                                          |            |

சொன்ளுமாற—அர்த்த பரிக்கிரஹம் பண்ணமாறு. கோரகை—கஞ்சி குடி பாத்திரம்.

- 238 வெழிக்கு மாறுக்கம் மண்டையி இண்டுமன் ஹெழிக்கு மாறுமல் தாட்டு மவைகளும் மழிக்கு மாறுக் தலேகளே மையிட்டு விழிக்கு மாறும் விணைய விதியினல். (ஏ)
- 239 இண்ய வேசொல்லி மிட்ட தஃலபராப் விண்ப நூலே வியப்பெய்து வார்க்கெலா மண்ய தேது மறகெறி யென்றனள் முண்வன் றன்னெறி முன்ன முணர்க்கவள். (அ)
- 240 அவ்வு சையம சானுய சாசனச் செவ்வ சைம்மிசைத் தீத்திசள் போல்பவ னிவ்வு சையிவ ணென்னெனச் சொல்லிறைன் செவ்வ சைத்திறல் வாட்டிய திண்மையான். (கூ)
- 241 வீரஞ் செய்து விழியல் விணயநூல் போ தஃதேல் பெரிது மழகிதே யோரு மஃதோ ருறுவினே பென்பதைத் தோச் சொல்லுகின் றிண்பொரு எென்றனள்.

விளேயதால் போதஃதேல்—வினேயாக்கு தலில் வினேய நாலென்று பெயர் பெற்றது. (க0)

> 242 விணய தாகிய பெற்றி விரித்துரீ திண்யி னேருக் தெருட்டெனக் கென்னவே யிண்ய வவ்விர தத்தோ டறிசல மிண்ய கேளென் நெடுத்தன சொல்லுமே.

அவ்விரதமு மறிசலமு மென்பது : அவ்விரதமாவ க—இந்த மார்க்கானுஷ் டானம் பண்ணத விரத்ஹானி யென்றல். அறிசலம் - கெஞ்சறி வஞ்சண்.(கக்)

- 243 தன்னே யீர்த்தும் தாரங்களீர்த்து மன்ன தன்பொருள் கேட்டறங் கொண்டவன் மன்னு மில்லயன் மார்தரைக் காணுமேற் பின்னேச் செய்வன பேசலு மாகுமோ.
- (இ ன்.) புத்தன் செய்தன யாவும் தர்மமேயென்ற தன்னெஞ்சுற் கொண் டாராயிற் புத்தஞர் தம்மைக் கொடுத்ததும், தாரங் கொடுத்ததும் கேட்டுப் புத்த

தர்சனங் கொண்டான், தனது ஸ்திரீயைக் காமத்தார்க்குக் கொடாததென்னே வென்பது.

இஃதறிசலம். இது தர்மமென்னும் புத்தியுண்டாயிற் கொடுக்கவேண்டும், கொடாமையிற் றர்மமென்னுங் கருத்தில்ல ; இல்லேயென்னுமது தர்மமாகக் கொண்டு குலாவுதலின். தர்ம புத்தியாற் கொடுக்கில் அவ்விரதம் ; என்னே? தன் னுடைய ஸ்திரீயைப் பிறர் அனுபவிக்க வியைதலிற் பிறனது பாதாரஸேவைக் கும், ஸ்திரீயது பாபுருஷ வூ காரத்துக்கு முடன்படுதலின். (கஉ)

> 244 காம மூரிற் கணிகைய ரோடன்ன தூய்மை யுண்மையிற் ருேற்றங் கார்தவட் சேம மாவகைச் செல்கமற் றென்பதும் வாம தூலின் மறைபொரு ளல்ல வோ.

(இ-ன்) காம மேற்கொள்ளுமாயிற் கணிகா ஜனங்கின ப்போலப் பற்றுடைத் தம், வெற்றிலே தின்றும், பலகாற் குளித்து மிவ்வாறு தூய்மையுண்டோதலிற் செம்படம் பள்ளியுள் ளிட்டுவைத்து வேரெரு புடலை யுடுத்துப் போர்த்துத் தம்மை யறியாதபடி போய்த் தம்மை யறியாக் கணிகையரைத் தீண்டுகவென்பது பௌத்தாது விகயபிடகத்து பிரசித்தம். தக் 1 நிகாயத்துச் சென்று உபாய பிர காரத்தா லாராய்க்து கொள்க. இவ்வாறு செய்ய வேண்டுமென்றே முற்கொண்டு தாம்பூல சேவை முதலாயின விதிக்கலானும், சரீரத்துளவாகிய காமசின்னம் மறைத்தற்குச் சீவாம் போர்த்தலானும் அறிசலமும் அவ்விரதமுமாமென்பது.

சிவாம் போர்த்தது மத்யம் தேசத்தாசாரமனரே? இந்தத் தேசத்து மூத் தார்முன் னி?ளயார் போர்வை வாக்குவது போல; எனனே?

'' மூத்தார்முன் மத்தியத்தார் போற்போர்வை போர்த்திட்டான் வாய்த்திரா வகைவேண்டித் துவர்துனைம் வகுத்திட்டான் ''

என்பதாகலினெனின், அதுவுமோ ரறிசல வார்த்தை; தான்ற‰வனுதலிற் பிறர்க்காசாரஞ் செய்யுமோ? தனக்கன்றே பொழிர்தா ராசாரஞ் செய்வதென் பது. அன்றெனில், புத்தத்வம் பெற்றிருக்கும் தன் ஞானுதிகளேத் தொழல் வேண்டாதோ வென்பது.

> 245 சிங்க தத்த செனப்படுக் தோஞர் சங்க போதியி லாள்கட் டயாச்செய விங்கி தென்னென வேழாய் தவசிகட் கெங்கெங் கா 2மி லெனவுரைத் தானரோ.

(இ - ள்.) செங்கதத்த சென்பாசொரு ஸ்தவிரர், <sup>3</sup>வைவர வாஸத்**த**ப் போதி யின்கணின்ற பிகுுுண்யை தயாச் செய்யப்புகப் போதியாரடிக எருகே

<sup>1</sup> கிகாயம் - வாசஸ்தானம். 2 இல் - அருமையானது.

<sup>3</sup> சங்காவாசத்து.

யாமோ விதென்னென்றுட்கு, தவவலிகட்கு யாங்குமா மரிதிற் பெறுதனி னென்று னென்றவாறு. இது, அறிசலம். இதுவும் பௌத்த கிகாயத்துச் சென்று உபாயத்திலறிக. (கச)

246 **பாது** மில்லே யுயிசென் றறகேறி யோதி குனவ் வுயிரிலி தன்குகும் வேத ஊேதணிப் பான் <sup>1</sup>விணே வீட்டிற்குஞ் சாத ஊேதிற்குஞ் சத்துவ குமென்றீர்.

(இ - ன்.) புண்றூல மாகஞ சென்பாரொரு போதிசத்துவா, ஒருவருமறி யாமல் ராத்திரி சமயத்த வென்னோ போர்த்துப் போய், எங்கும் ஸம்பவியாமல் மீன்வார், அசாணோயாய்ப் புறக்கிண்ணோயிற் கிடந்த கோய்கொண் டிறக்தாளேச் சென்று புணர, அவ்வாறு முன்பே போய்ப் பிண மென்றறிக்தும் பின்னங் வழிச் சென்ற ஸங்கத்தார், இது சபமன்ருவெனப் பேதாய் சர்வம் அராத் மகம் என்று பாவிப்பதறியாயோ? இனியேனு மறிதியென்று சிக்ஷித்தாசென்ப தொரு கதை. இதுவுமாராய்க்தறிக்து கொன்க. ''உயிரிலி தன்குடு வேதுணை தணிப்பான் வேண்டி யாது மில்லேயுயிர்'' எனக் கட்டுக. (குடு)

> 247 சித்த மோடிக் கலங்கித் திரியாத நத்தம் பெற்றது நற்றவ மேற்கொண்டான் 2பத்தின் மேலும் பழிசெய்யு மேற்பள்ளி வத்தன் கண்டீர் வழக்கின்கட் கூரியீர்.

ாத்தம் - இராத்திரி. பள்ளிவத்தன் - பள்ளியிற் புகப்பெருன். (கு.)

248 போதி யாருரு வெய்திய புற்கலர் வேதி யாற்கிடக் தாருள சாயினுன் ஞாதி யாசென காட்டிய கூட்டமு மோதி வைத்ததொன் அண்மை யுணர்த்துமால்.

(இ - ன்.) புத்த வேஷன் கொண்ட சாக்கியன் காமத்தாற் மன்புறில் ஞாதி யரோடு காட்டியதொரு கூட்டமும் வினயபிடகத்துச் சொல்லப்பட்டதொண் நுண்டென்றவா*று*.

ஞாதி - திக்ஷுணி; அதாவது, புதிதாகத் தவம்பட்டதிக்ஷுணியாரை யக்குழுவுள்ளா சொருஸங்கத்தார் தயாச் செய்யப்புக, திக்ஷுணியும் பேதைமை யாற் கொலேகளவுகட்காம மாகா தென்றன்றே சொல்லுவதென, திக்ஷுவஞ் சொல்லுவார்: நீ வினேயபிடகத்து மெய்ம்மை யறிந்தில போலும்! வினைய மாவது கேட்பாயாக: விணேயக்தான் கேலைவேஜி ஆமும், 4வரு ஆதை இவஜி ஆமு

<sup>1</sup> வினோ வீடு - வினே கீங்குகை.

<sup>2</sup> இதன் விவாம் 249-ம் செய்யுளிற் கூறப்பட்டுளது.

<sup>3</sup> உலகவர்ஜியம். 4 பிரக்ஞப் திவர்ஜியம்.

மென விரண்டு; அவற்றன் லோக வஜிஜிதமாவது—லோக வியவஹாரத்தைக்கு லோகக் தவிர்க்கது தவிர்தல்; வடிஆது வஜிஜிதமாவது—ஹ முவான் தணது இவ்ய ஞானத்தாற் குற்றமுண்டென்று கடிக்கன கடிதல். அவற்றுள் லோக வஜிஜியமான விளேயமன்றே, கொலேகளவு கட்காமம் பொய்யென்பன; என்னே?

> " கீலேபெற வெல்லாரு கீத்தன கீளந்தனவுக் தீலவரு மிழுக்கெனத் தவிர்ந்தனவு மவையென்று னிலேபெற வெல்லாரு கீத்தனயா வென்றுள் கெரீலே உளவு கட்காமம் பொய்யெனக் கூறிஞன்.''

என்பதாகலின் காமங் குற்றமுடைத்தோ? அன்றியும் எட்காய் நீனங் காமமா மென்பது முண்டன்றே; அன்றியும் மந்திரயானம் மஹாயானங்களுட் கண் ளுண்ட ஸங்கத்தார் வீணிருப்பரோ வென்றிவை முதலாயினவை காட்டித் தேற்றிப் பின்னேயும் பொருள்களெல்லாம் கூணக்தோறம் கெடுகின்றன வாதலிற் காம மாடினுனும் தத்கூணத்தே 1கிரவசேஷமாகக் கெடுமன்றே? கெடுத விற் கர்மபக்தனுதலும், பலானுபவமும் அவனுக்குண்டோ? நித்யாநித்யாத்மக மென்னினன்ரே ஆதலாம். கெடிலே முதலாயின பரமார்த்த வகையாய்க் குற்ற மில்லாமையி னன்றே லோகவர்ஜ்யமென வியவஹாரத்தாற் கொண்டதென்றிவை முதலாயின சொல்லி யவினத் தயாச்செய்தா மென்பதோர் கதை. இதுவு முபாயத்தாலறிக.

249 ஆரம் பிச்சி யலிவிலங் கவ்வுருச் சீரிற் கொத்தாள் கணிகை 2தெருண்டாள்பெண் ணேரு மில்லா ளுயிரிலி யூமையுக் தார மாக்கொஃடி சென்றல் சலமதோ.

இச் சொல்லப்பட்ட பத்திடமு மொழியக் காமமாடி கீக்கப்படுவென; அவ் வாறு சீக்கி இராத்திரியில் சீவாமிட்டு வைத்து, நீலவாடை போர்த்துச் சென்ற வாலவத்தார் அது தன்னயே வேஷமாக்கி நீலபட சென்பதோர் பேதங்கண்டா ரதுவு மறிந்து கொள்க.

அவ்வுரு— திக்கு ுணி. சிரிற்கொத்தாள் — மறை பொத்திடாதாள். தெருண் டாள் பெண் — உபாஸக ஸ்திரீ. ஒருமில்லாள் — ஒருத்தருமில்லாள்; அசாணே. ஆரம்பிச்சி— உவட்டாச்சி. (கஅ)

250 பிறந்த வில்லினுள் வாழ்க்கை பிழைப்பெனு மறங்கொண் டான்கொண் டவாச்சிய வேடத்தாற் சிறந்த வல்லன சிங்கின வெங்கணுக் தூறந்த வான்பொருள் சொல்லவும் வல்ஃயோ.

<sup>1</sup> கிரவசேஷம் - முற்றும். 2 தெருண்டான் - தெனித்தவன்.

(இ - ன்.) கீஸ் வாருத்து வர்த்திப்பது பிழையென்ற சாக்கிய வேஷங் - கொண்டதளுற் பொல்லாதன பலவு கின்னேச் சிக்கினவல்லது இல்வாழ்க்கையிற் பார்க்கத் துறக்த தின்னதென்று சொல்லவல்‰யோ வெண்றவாறு.

செவ்வென - கிக்கின; பற்றின. பற்று தலாவது—கட்டுச் சீவாம் வேண்டும்; அன்றியும், கிளிக்கத்தியே, கத்திரிகையே, சண்ணும்புச் செப்பே, செவற்றிலும் பெட்டியே, பாக்குப் பையே, பல்லுத்துடைக்கப் பாள முதலாயிணவே, தூல வழிக்கக் கத்தியே, தீட்டுக்கல்லே, குடையே, செருப்பே, மண்டையே, கெண்டியே, இவற்றுறையே, சுழற்றியே, தோலே, தண்ணீர்க் கொப்பே என்றிவை முதலாயின வெல்லாம் நீ தவம் பட்டுத் தேடினவன்றே? இவற்றினுடைய 1 ஆர்ஐதாக ணைக்களால் வரும் பாபமும், பழியும், தைக்கமும் எல்லேயிலவன்றே? இவை யெல்லா நுன்னேச் சிக்கின வென்றவாறு.

251 உரைப்ப பேரரு ளுண்பன மீனெ டூன் றிரைப்ப மெல்லிண செய்வ விழுத்தவங் கரைப்ப தீஙிண கண்டது சூனியம் புரைப்பின் மார்க்கம் பொருத்த முடைத்தரோ.

(இ - ள்.) அருளுடையோ மென்ற சொல்லுப, ஊன்றின்ப; <sup>2</sup> ''அரு ளாட்சி யாங்கில்'ல பூன்றின்பவர்க்கு'' என்றவின்; பஞ்ச<sup>2</sup>ணை மெத்தையிற் கிடப்ப, தவஞ் செய்ப; பாவங் கெடுப்ப, சூன்யங் காண்ப வென்றவாறு.

சூனியங் காண்டலாவது - சகல பதார்த்தங்களுமில் வெண்பதாம். பௌத் தாது மதம் 3 விஜூரா நாடு ஜெ. தமுஞ் சொல்லும்; அதுவும் விஜூரை மொழிய ஒழிக்தன சூன்யமென்று சொல்லும்; அன்றியும், பொருள் கேஷண நூரு மண்றே யாதலாலொரு சித்தத்தினுள்காலத்து முன புள்ளன கேடுற்ற தானு, மேலுள்ளன பிறவாமலானும் சூன்யமாயின; கண்ட சித்தக்தானும் அசேதனமாசிய சரீரத்துப் பிறவாதண்றே? பிறக்கில் லோகாயதமாமன்றே? இக்த சித்தத்திற்கு ஆதாரமாகிய பரமார்த்தமுகிய தேல் ஓ ஆ புலு மின்மையிற் சித்த மேன்ப தொன்றில்லேயாம்.

இனி, 6வ உர த ிலக்ஷண முலவி யென்ற தஞல் புண்ணியபாப சர்மங் களேச் செய்தலும்,செய்தவனே அனுபவித்தலுமின்மையில் இஹலோக பாலோக மில்லேயாம். இவ்வாறே கிரூபிக்கச் சர்வ சூன்யமே கில கிற்பதாம்.

<sup>1</sup> ஆர்ஜகாகுணம் - ஈட்டல், காத்தல்.

<sup>2</sup> திருக்குறன் - புலாண் மறுத்தல். உ.

<sup>3</sup> விஞ்ஞானுத்வைதம்.

<sup>4</sup> கூணகச்வரம் - கூணபங்கம்.

<sup>5</sup> ஜீவதிரவ்யம்.

<sup>6</sup> பதார்த்தம் கூணத்வம்வி - பொருள் கூணபங்கம்.

1 66 സെപെടുഞ്ഞി ജിയയ്ക്കുന്നു പ്രചയ്യായ വരുത്തു (

என்பதனுங் கொள்க.

(e.o)<sub>"</sub>

#### வேறு

- 252 **எ**ல்லா மசுகியு மென்ப <sup>2</sup>வனவா லல்லா லழுக்குற் றவனடிக் கேத்தலர் சொல்லார் சுகமுஞ் சுகத னவனென்ற பல்லார் வருத்தம் பழுதெனப் பண்ணுப.
- (இ ன்.) சர்வம் அசுசி பெண்று சொல்லுப. ஆதலால், புஷ்ப முதலாயின வும் அசுசியெனறு சொல்லலுமாம்; ஆயினும், புஷ்பங்கொண்டு பூழிக்கின்றனர். ஒபாதிமலமிட்டுப் பூஜிக்கின்றிலர். சர்வம் அக்கமென்று பாவியாகின்ற புத் தீனேச் சுகதனென்று சொல்லுப; பிறாது தபசு வருத்தத்திற்குக் காரணமென் றுக் தங்கள் தபசு சுகமுடைத்தென்றுஞ்சொல்லுப்வென்றவாறு. 3 வூ வி தோற் நினுல் 4 கூறவல் வரு புண்ணமையில் நமக்கு 5 குமு உறிகூல முனதன்றே வெனில், 6 நு ஹஸ்தார யுன்ளாரும் வடி இ கோற்றினுல் யோ நுலுலம்பெரு த பொழுது 7 ஜ உ ந டு மெலு மைப் பொறுத்து யோறு இலம்பெற்றுல் சுத்தி பண்ணுமா றுபோல யோக்யமான காலத்து கிரகஸ்தார் கொடுக்கப்பட்ட யோக்கிய இலம் பெற்றுல் ஆஸ்ய சுத்திசெய்து பின்பு தமது அநுஷ்டாளுதி செய்ப. அவ் வனவும் மௌகங் கொண்டிருப்பது ஆஸ்யசுத்தி செய்யவேணுமென்னு கிர்ப் பந்தமன்றே; ஆதலாலிவர்கட்கு அசுகித்வமில்லே யென்பது. (உத)
  - 253 நிலேயா வெனச்சொல்லி சேர்ப பொருசேய மலேயோ ரணயான் மாட மெடுப்ப விலேயே யுயிசென் றிறந்த நிண்ப புலூசே யமர்ந்தவர் புத்தியின் வண்ணமே.
- (இ ன்.) சர்வமு மனித்தியமெண்று சொல்லி 8கதபை-ிடுய\_து-ிடு கோப், மாடமெடுப்ப; ஆத்மாவில்‰மென்ப, யான் முன் முயலாயினேனெண்ற மீட்டுணர்ப வென்றவாறு. (உஉ)

ஸாவ மஸ்த்வி தி வக்தவ்யா மாதௌ தத்வகவேஷிண : பம்சாத வகதார்த்ஸ்ய பாவகொஹோ வீவர்த்ததே.

<sup>2</sup> வனலா என்றும் பாட பேதம்.

<sup>8</sup> சர்த்தி - வாக்தி.

<sup>4</sup> ஆஸ்யசுத்தி - வாய் கழுவுதல்.

<sup>5</sup> அசுசித்வம்.

<sup>6</sup> கிருகஸ்தர்.

<sup>7</sup> ஜுகுப்லை - அருவருப்பு.

<sup>8</sup> அர்த்தம் - பொருள்.

254 **ப**வித்தொம் ப**ூலி**த்து மற்றவற் ஹானே யசிப்பன வேபோ லமர்ந்திருந் **துண்ணுஞ்** சயித்தியங் காணித் தலேயினே முட்டும் பயித்தியங் கொண்டவர் பண்புமல் தொக்கும்.

(இ - ன்.) சர்வ ஜீவன்கனோடு மைத்ரீ பாவிப்ப, அவற்றின் மாம்ஸங்களே பக்ஷிப்ப; புள்ளுவருக் தம்மால் வளர்க்கப்பட்ட நீபகமாகிய புள்ளு மிருகமுக் தின்ஞான்றே, பௌத்தரே மித்திர மாம்ஸம் பக்ஷிப்பரென்பது போக்தது. அசிப்பனபோல—சோற முதலாயின போல. இனி, புத்த பிரதிமைய தாலய முக் தொழுப; ஆதலாற் பித்தேறிஞர் செய்கை போலும் பௌத்தாதுசெய்கை யென்றவாறு.

பக்தி பண்ணப்படுபவளுகிய புத்தனது பிரதிமையிருந்த கோயில் வந்திக் கப்படில், அருள் செய்யப்பட்ட பிராணிகளது சபமழிக்கப்படாதன்றே? அத சோத் தின்றழிப்ப வென்பது.

> 255 புத்த ருருவுக்கும் போலிக்கும் போலியை மத்தகத் தேத்தி வணங்கி வழிபடுஞ் செத்த பொழுதினச் செர்தடி மென்றிடு மத்த னுடைய வருள்வகை வண்ணம்.

(இ - ன்) புத்தனது சரீரம் போல்வதாகிய பிரதிமைக்குப் போலியன்றே புத்த றித்ரஞ் விதராலாஸங்கள்; அவற்றை வணங்குவர்; அவை சுவ ரினும், படத்தினும் பண்ணினவு மெழுதினவுமாம். அவன் போதிசத்துவனு கிய காலத்து தர்மோபதேசார்த்தமாக வெடுத்த வுடம்புபோலு முடம்புலின ஹக்ஷிப் பது நுன்னருளைடமை. இப்பொழுது அகா மதபுத்தர் போதிசத்துவராகி வர்த்திக்கவுங்கூடுமன்றே? அதனுலும் மாம்ஸக் துறக்கல் வேண்டும். புத்தனது ஏலும்பாகிய மூரது ஆழ்வாரைப்போலுவென்பது. (உச)

# வேறு

256 பேனருக் கூறை பெருமுடுகு நாறுமேற் றுக்கர் துக்க மானரு நோக்கி மணற்சுமையுர் தான்பெரிதாற் றுக்கர் துக்கங் கூனிருக் கண்டாலுங் கொள்ள முடியாதேற் றுக்கர்துக்கர் தானரு பஃரெழிலுர் தான்றுக்க வாதலாற் சருவ்வர்துக்கம்.

மானரு கோக்கி மணற்சுமையாவது- ஹிகூ ூணிகளுக்குப் பிழை புகுக்தால் , பிராயச்சித்தம் புத்தர்கோயின் முற்றத்திற்கு மணற்சுமக்கை. ஹிகூ ூக்களுக்கு பிராயச்சித்தம் - ஊ்தவனத்துக்கு இறைக்கை. இதுவும**றிக்து**கொள்க. பஃ தெழில் - தன்னத் தொழில் முதலாயின. (உகி)

## வேறு

257 பொய்பொத்திச் சொல்லினவும் போங்கூலி கொண்டனவும் வையத்தஞ் சுட்டனவும் வாழ்மருது கொன்றனவுங் கையத்தி னூனுக்கே கன்றிக் கலாய்த்தனவு மையத்தை யின்றி யடுப வாலோ வழல்காகத் துள்ளே படுப வாலோ.

பொய் பொத்திச் சொல்லினவும், போங்கூலி கொண்டனவும் பீலிமுருக் தை நாறுக்கி மாயத்தாற்சென்று ஸ்ரீமான்கள் மேற்றுவி புத்தர் யா துறைமது சரீரத்து வீழ்க்கன விவையென்று காட்டி கீர் புத்தர் பக்கரென்று சொல்லுத லும், முயன்மு தலாயினவாகி ஆசனமேறி அறவுரை சொல்லுதலும், இணேயெரு தின்றி யோரெரு துடையா இருவன் பேரீரம்விழுக் அழப்பெருது வருக்து வது கண்டு, அருளா லொழிக்த வெருதினது தன்பம் பாரா அழுதானப் புழுதி பொன்னுயிற்றென்றலும், தீல முதலாயின கொடுத்தாசென்றலும், தாது ஆழ் வார் ஒரு தேசத்து கின்றும் ஒரு தேசத்து வக்தாசென்றும். மஹா மேருக்கீனப் பிடுக்கிப் பாரிட்டு மேனின்றுலாவினுனென்று மிவ்வாறு வருவன. அவையெல் லா மறிக்துகொள்க.

" போங்க......னவும்"—தர்மகார்யா திக்குப் போம்போது கூலிகொண்டு போதல்; இதுவு மாராய்க்கு கொள்க. கையத்தினென்பது - கீழ்மையாலென ந வாறு. இவையெல்லாமறி சலமும், அவ்விருதமு மாகியவாறு கவிதோறமறிக்கு கொள்க.

258 பற்றே மிகப்பெருக்கிப் பஃரெடிர்ப்பா டேயாக்கி யற்றீர்போற் காட்டி யடைக்கலமே வவ்வுரீர் பெற்றீரே பேயுடம் பண்றேற் பெரும்பாலு மெற்றே யிருணாகிற் கீர்க்கு மாலோ விரக்கமொன் றில்லீரை யீர்க்கு மாலோ. (உஎ)

### வேறு

- 259 ஆங்கவ ளறங்கூறக் கேட்ட வவாச்சியன்றுன் றேங்கம் தொலி கோதாய் சித்தமே யல்லதில்லேத் தீங்கொழுக் கென்றதெல்லார் தீவினே பென்னல் வேண்டார் பூங்கமழ் காராடை போர்த்தவெம் புத்தரென்றுன். (உஅ)
- 260 தூத்தலே வேண்டி கின்ற தோக்கொடர்ப் பாடு கீக்காய் சுத்தமே ஈல்ல தென்முற் றேற்றலு மாவ துண்டோ

கத்திகொண் டில்வில் வாழ்பேய் காறலே வேறு செய்து குத்துவ தின்னும் போழ்திற் கூடுமோ என்மை யேடா.

தோக்தொடர்ப்பாடு நீக்காய் - குற்றமிக்க பரிக்கிரஹ நீக்காது. (உக)

- 261 உள்ளமும் பாயி ரம்மு மொக்குமேல் விடு முண்டாங் கொள்ளுமேற் குற்ற மஃதாக் கூடுமே பற்று மாங்கண் விள்ளுமேல் வேற தாய வேடமு மண்ன தேயாங் கள்ளமே சொல்லி நின்று கண்றினுற் காட்ட லாமோ.
- (இ ன்.) அகப்பற்றும், புறப்பற்றும் கீக்கி, உள்ளும் புறம்பு மொக்கில் மோக்ஷமா மென்றவாறு. அஃதன்றி ஙிருவழியும் பற்றுண்டெனில் மேன் மேலும் பற்றும்; உள்ளும் புறம்பும் பற்றில்ஃலயேற் பற்றற வேஷன் கொள்ள வமையும். அஃதன்றிப் புறப்பற்றுண்டாயினு முட்பற்றில்ஃயென்பது கள வாம். புறம்பு புகையுண்டாயி லுன் எழ லுண்டாயினவாறுபோலப் புறம்பு அல்பபரிக்கோக முண்டெனினும் உள்ளும் மகாபரிக்கோக முண்டாமென்பது. ()
  - 262 புணேந்து நீ சொல்லும் வீடும் போகவுண் டாக தந்தே நிணேந்து நாங் காணி னெல்லா நின்றதொன் றில்ல பென்று ந் துணேந்து தா னுண்மை நன்று சூனிய மாதற் கென்றுட் கிணேந்திணேந் தேங்கி நல்லா பென்செயற் பால தென்றுன்.
- (இ ன்.) பொன்றக் கேடாகிய மோக்கமுண்டாக; உண்டேயெனினும், அது கினைக்கு ஸம்பவிப்பதன்று, சுகதனுக்கு மிற்றைவரை ஸம்பவியாமையில். என்னே? அவன் பஞ்சஸ்கர்த ரூபனண்றே; அவற்றன் தாதுவாகிய ரூபஸ்கர்தற் கெடாமையி லொழிக்த ஸ்கக்தங்களுங் கெடாமை பெறுதவினென்பது. ஆதலா லது போவதாக. அதுவொழிய வேரெரு மோக்ஷர் தர்தேன்; அஃசெவ்வா றெனில், கூணக்தோறங் செடுகின் நகின் சித்தங்கள் பாவும் பின் பிறவாவன்றே? பிறக்கிற் கேடில்லேயாமன்றே? ஆத்லாற் சித்தங்களெல்லாம் உத்பன்னமான கூணத்திலே மோகூழிக்கின்றவன்றே? பொன்றக்கெட்ட சித்தத்திற்கும் பிற வாமையே யன்றே முக்தியாவத ? பிறவாமைக்குப் பூர்வ சித்தஙகளு மொக்கு மன்றே? சித்தங்களுக்கு ஆதாரமாகி சம்சாரியு முக்தனுமாக கின்றதொரு ஆத்ம திரவ்யமில் வயன்றே? ஆதலாலென்பது. இக்த மோக்ஷமே கினக்கமை யும்; கையறக்கெட்டு சம்சார சுகத்தையு மிழப்பதிற்றுனுளனுய் கிண்ற ஆண**்தோற மு**க்தனுவதே கன்றென, அர்க்கசக்தொனுக் தன் மித்யாத்வத்தி னீந்தி, யானிக் செடு நானெல்லா மென்செய்தேறையினே னென்று பச்சாத்தாபப் பட்டு, இனி யென்ன செய்யத் தகுமென்று ரீலகேசியாகைரப் பணிந்து கேட்டா னென் றவாறு. (m.s)

<sup>1</sup> அளேந்த - விரைந்து.

263 செத்தவ ரப்பொழுதே தேவருட் செல்ப வேனு மத்தலே பின்பகோக்கா ரஞ்சுவ மாக்க ளக்தோ தொத்துள வாகவென்னுன் சூனிய வீடு சொன்ன புத்தணே கோதுமத்த புலம்பனீ போக வென்றுள்.

(FLL)

264 புன்னெறி யவைசுனெல்லாம் போக்கிய பாக்கி யத்தாய் நன்னெறி நன்ஞானங் காட்சியு நன்கு கொண்டென் சொன்னெறி திரிவாயேற் சோர்வில்பே ரின்ப மெய்தி மன்னு தி யென்று மற்றுங் கூறினுண் மாத சாளே.

(成五)

265 காட்டுழல்1 களிரல்யாண கால்கையி னேர்ப்பித் தேறித் கோட்டியிட் டீர்வதேபோற் சூரிய சோமன் ருணம் வாட்டடங் கண்ணி நல்லாள் வாக்கெனுர் தூக்க பிற்றுற் பூட்டுபு கொள்ளப்பட்டான் போ தியார்க் கா தி யன்னுன். சூரிய சோமன் 🛥 அர்க்க சந்திரன். (压尹)

#### வேறு

266 அருக்கமா சக்தெரண யறங்கொளீஇ யாங்கவண யிருக்கும்வா யொருப்படுத்திங் கீது நுனக் குரைத்தாரைப் பொருக்கரீ சொல்லென்னப் புத்தனர் முதன் 2மாணி முருக்குவாய் சென்றவளும் மொக்கல னெனச்சொன்னுன்.

இருக்கும்வாயொருப்படுத்தென்பது - தர்மானுஷ்டானம் பண் ணுமா*று* ஒற்றுமை கொளுத்தி யென்றவாறு.

பொருக்க - கடுக.

(压房)

நீலகேசித் திரட்டில் அருக்க சந்திரவாதச் சருக்கம் முற்றும்

# *நா*ன்காவ து

# மொக்கல வாதச் சருக்கம்

267 நீவருக லொழியென்று கிறைபதும் புரத்துக்கே மாதொர்தா னெறியாக மனம்போலச் சென்றெய்தி மூதுரையுங் காரணமு முழுதெழுதி யழகிதாய்ப் போதுகளும் பொன்மணலும் புணேர்தினிய பொலிவிற்றுய்.

பொன்மணல் - அழகிய மணல். (க)

268 கொடிமகரக் கோபுரமும் கெடும் இலுங் குடினைகளுக் தொடிமகரத் தூணிரையுஞ் சொலற்கரியதாய்ச் சுவர்க்கத் தின் படிமகரப் படிமையதப் பள்ளிகண் டனியள் போய்க் கடிமகரக் கடல்கடக்து கலந்தந்த நலமென்றுள்.

கொடிமகரக் கோபுரம்-கொடிகட்டி மகர வுருவெய்திய கோபுரம். குடிஞை-ஞாயில், ''தொடி.....யும்'' - பூண்கட்டிய மகர வுடைத் தூண். மகரப்படிமை யுடைய பள்ளி. கடிமகரம் - மிக்க மகர மீன். (உ)

269 ஒழுக்கமுங் கல்விகளு முரைத்தனவே யொப்பனக ளிழுக்கில்லாப் பெருந்தவத்தி 1விங்கிகளேத் தான்கண்டு முழுத்தாள தாய்ப்பள்ளி முற்றத்தோ சரைமாத்தின் குழுக்கொம்பர் பிடித்தொருகாற் சூஞ்சித்து நின்றுதான்.

உரை.... .பை - முன சொன்னவற்றே டொப்பன. முழுத்தாளது -சேதிக்கப்படாதது.

- 270 தூன்னஞ்செய் தாடையைத் துவர்தோய்த்துக் கொட்டியும் பொன்னஞ்செய் ஃபத்தங்கப் புகையூட்டிக் கைசெய்து தன்னமு மளித்தாய தஃசொறியு யிடையிஃயா லென்னவற்றி கும்பயணே யெனக்கறிய வுரையென்றுள். தன்னம் - சிறிது.
- 271 ஆங்கவ ளதுவுரைப்ப வதற்குரிய மதுமாற்றக் தாங்களு முரைக்கில்லார் தலேசாய்த்தங் கிருக்தார மூங்கைமையான் மொழிகொண்டேன் மொக்கலாற் றோயான் பாங்கிறுல் வினவுவன் படிறின்றி யுரையென்முள்.

<sup>1</sup> இலிங்கம் - அடையானம் ; இலிங்கி - துறவி. 2 பத்தங்கம் - தசாங்கம்.

- (இ ன்.) சீலகேசியார் சொன்ன தற்கு மறுமாற்றவ் கொடாது மூங்கைகள் போலத் தூலசாய்த்திருக்தார். 13 ு உரவூவிரா 🕻 மாற்றவ் கொடுப்பாயாக; யான் கேட்பனவற்றை வஞ்சினயின்றிச் சொல்லுவாயாக வென்று சொன்ஞபென்ற வாறு.
- 'மொழி கொண்டேல்' என்புழி, எல் இடைச்சொல். 'மூங்கையால்' என்புழி, ஆல் - உடனிகழ்ச்சிப் பொருண்மேல் வக்தது. 'மூங்கைத் தன்மை யுடன் நூலசாய்த்'தென வுரைக்க. (டு)
- 272 வீடிற்கே பெணின்ஞானம் வேண்டாதே முடியுமாற் பீடிற்கே பெனினின்னிற் பெருஞ்செல்வர் திருந்திஞர் மூடிற்றின் பயனென்னே பெனவினவ மொக்கலனு மூடிற்றிஞ் சிறி துளதா அருவறிதற் கெனமொழிந்தான்.
- (இ ள்.) புடவை கொண்டு கிழித்து மகத நாட்டுச் சித்திரவறைக் கண் ணுறுபோலத் துனனஞ் செய்து, மருதந்துவர் தோய்த்துக் கொட்டி யிவ்வாறு பகு கிலேசத்தாற் போர்க்கின்றது மோகூரர்த்தமெனில், ஞானுதியொழிய விவ் வாறு போர்ப்பார் யாவர்க்கு மோகூமுண்டாம். ஞானுதியோடு கூடிய சீவரம் மோகூ சாதனமெனின், அது பொருந்தாது. என%ன?
  - '' போர்த்த லுடை நீக்கு தலின் பொடித்துகள் மெய்பூசல் கூர்த்தபனி யாற்று தல் குளித்தழலு ணிற்றல் சார்த்தரிடு பிச்சையர் சடைத்தூலய ராதல் வாரத்தைபிற செய்தவ மடிக்தமன மென்றுன் ''

என்பதனுல் போர்த்தல் மோகூலார்த்த மண்டுறென்று சொல்லி, இதுபொழுது ஞானுதியோடு கூடிய போர்வை மோகூசாதனமெனில், ஒழிந்தனவும் ஞானுதி யோடு கூடிய உழி மோகூசாதனமாதலில் அவை கின்னுல் உபேகதிக்கப்ப\_ா வாம். அன்றியும்,

> '' மூர்த்தார்முன் மத்தியத்தார் போற்போர்வை போர்த்திட்டான வாய்த்திரா வகைவேண்டித் துவர்துனனம் வகுத்திட்டான்.''

என்பதனைல் மத்திய தேசத்தைக்கு ஆசாரமாகப் போர்த்தானென்பது சொல்லி மிதுபொழுது ஞானுதியோடு கூடிய போர்வை மோக்ஷ்ஸாதனமெனில், மத்யம தேசத்தார் சாமினிஜன ஸன்னிதாகத்துச் செய்யும் ஆசார முதலாயின மோக்ஷ ஸாதனமாம். ஆதலாற போர்வை மோக்ஷ ஸாதனமன்றென்பது. ஃபகுமதி கிமித்த மாகப்போர்த்தே கெனில், போர்வை பொழியவும் ஸ்ரீமானகளாயினுர் பகுஜன ஸம்மதார கெனறனர். ஆதலால், கீர்போர்த்த காரணமென்னெனப் போர்த்தன அஞ் சிறிது பயனுடைத்து வேஷ மறிதற்கென்று சொன்னைனென்றவாறு. (அ

<sup>1</sup> முத்கான் - மெ:க்கலன். 2 பகுமதி - மதிப்பு.

273 படைப்பெளிதாற் கேடரிதாற் பலகள்வர் 1 கவையாரா அடைக்கியைக்த வொலியிற்று லூன்றருவார்க் குணர்த்துமால் 2 விடக்கமர்க்த வுள்ளத்தாய் வேடமு மறிவிக்குக் தொடர்ப்பாடும் பெரிதன்முற் முெட்டைகீ பூணியோ.

வேஷமறியப் போர்த்தா யாகில் கிலேச காரணமாகிய விதினவிட்டுச் சற் கையைப் பூணு யென்றவா*று.* 3தொட்டு - 4சற்கை; (சக்கை?) (எ).

274 பொன்கொண்டா ராயினும் போர்வைபூச் செனிற்புஃயன் வன்கண்மை யாற்செய்த வஞ்சமே யெனவீளப்பர் தன்றன்மை யாகிய தான்பழிப்பார் தாமுளரோ வென்கண்டு வந்திங்க ணிதுகொண்டா யெனச்சொன்றைள்.

(இ - ள்.) கண்டபோது பொன்ஞுயிருந்ததாயினு முள்ளுப்பிறிதொன்று கி மேற் பொன்பூசிற்றுயிற் பொன்மேற் கண்டேமென்றிராது கொடுத்தானப் பீடிப்பர்; அதுபோல வேஷ நன்றேயெனினு முட் குற்றமுண்டெனி லிகழ்வர். ஸ்வபாவ சுத்தமாகிய சுவர்ணங் <sup>5</sup>கும்பியுட் கிடப்பினும் பழியார். அவ்வாறே வேஷ மலமாயிருந்ததேயெனினும் ராகாதி சித்த தோஷ்மில்ஃலயாகில் ஸ்துதிப் பர். ஆதலால், பகுக்லேஸமும், பகுபரிக்கிரஹமும், பகு <sup>6</sup>காம்கைஷக்கும், பகு பாபத்திற்கும் கிமித்தமுமாகிய விப்போர்வையில், தபசுக்குடலாக என்ன நண்மை கண்டிதே சொன்றை யெண்றவாறு.

பகுக்லேஸைம் - தான்னஞ் செய்தல் முதலாயின. பகுபாரிக்கிரஹம் - சிவரத் நிற்குப் புடவை, இது ஒலித்தற்கு உவர், புழுக்குப்பு கோ, விறகு முதலாயின, உடைசை சாடு முதலாயின, மருதேம்பூ முதலாயின, இவை கோடற்கு வேண்டும் ஸாதனங்களிவ்வாறு வருவன வெல்ஃயில. இப்படி வெஸ்திரம் பிரதி இரண்டு படிவேண்டும்.

பகுகாம்கைகூயாவது - மல்ல புடவை கண்டாலிது சீவாத்தோக்காமென்றும், மல்ல சீவாங்கண்டால் மமக்கில்‰யேயென்றும், இவ்வாறு சீவா முதலாயின ஒதப் பட்டன யாவற்றிலும் வரும் காம்கைகு.

பகுபாபமாவது - காம்கைஷ்யாலும், சீகைப்பேன் முதலாயினவற்றுக்கும், விறகு மருகம்பூ முதலாயினவற்றிலுள்ள ஜிவன்களுக்கும்வரும் ஹிம்சையாலுமா மேனபது.

<sup>ி</sup> கலையார் - அபகரியார் ; '' க**ே கலை**வப்பட்டோர் '' சிலப்பதிகாரம் இ**க்** திக**ை** - 125.

<sup>2</sup> விடக்கு - ஊன்.

<sup>3 &#</sup>x27;தொடு' என்னும் முதனி‰த் தொழிற் பெயாடியாப் பிறந்தது ; தோடு குறுக்கல் விகாரம் பெற்றதெனினுமாம்.

<sup>4</sup> சற்கை - தோல். 5 கும்பி - மலம்.

டு காம்கை - ஐம்பொறிகளானும் நாகரும் இன்பத்தினுக்கு ஆசைப்படுதல்.

கோவண மாத்திரமான பரிக்கிரஹத்திற் குற்றமில்ஃபெனிலதவுங் குற்ற முடைத்து. என்னே 11 ஆர்ஜன ரகூண வியாபாரமும், ராகாதியும் மற்றங் கோவணத்திற்குங் கோடி பொருளுக்கு மொக்குமாதவி வென்பது. தேடுதல், காத்தன் முதலிய செய்கைகள்,

> ் கோடி பொருளோடு கோவணக் கொத்திடுங் கோடி யுழவான் கொணரு மொருமக ஞேடி யுழலுமோர் கோவணக் கோர்மகன் ''

என்பதாகலின்.

(2)

- 275 உண்ணன்மை தவமென்றங் குறப்பெல்லா மறைக்கின்றுப் திண்ணென்ற மனமிலேகீ சிறைபலவுஞ் செய்தலாற் பெண்ணென்றும் பிறவென்றும் தானுேக்கிப் பெரும்பேதாய் கண்ணன்றே வுள்ளத்தைக் கலக்குவன வவைகாவாய்.
- 216 பெண்பாலார் கண்டக்காற் பேதுறவ செனவுரைப்பாய் திண்பான்மை யவர்க்கழியச் சிதையுகின் றவமாயின் மண்பாலா சவருள்ள மாண்புளதா யுசையாசா லெண்பாலும் படாதாகி யிழுக்குகின் குணமக்தோ.
- (இ-ன்.) சரீர சௌக்தரியங் கண்டு வகிதா ஜனங்க ஞன்னழிவாபொன்று போர்த்தே னென்றற்கண் ஹுனக்கு விகாரமில்‰ யெனினும் ஸ்திரீகளுள்ள மழிய கினதவ மழியுமெனில் 3<sub>ஹை</sub>த! கினக் கொருகாலுக் தவ முனதாகா தென்றவாறு.
- 277 இழுக்கினு மிழத்தியா விடறினு மதுவேயால் விமுக்கலமால் விண்பெரிதால் விணக்கேடார் தொழிறருமா

<sup>1</sup> ஆர்ஜனம் - ஈட்டல்.

<sup>2</sup> இது, 272-ஆம் செய்யுளுரையில் மேற்கோனாக வக்துளது.

<sup>3</sup> ஹத - அக்தோ!

லொழுக்கிற்கு முரித்தன்றா ணேரிடையூ அடன்கொடுக்கும் வழுக்கின்றித் தவஞ்செய்யின் மண்டையாற் பயனென்னே.

தபசு பண்ணுவார்க்கு இவ்வாறு பகுதுக்க கிமித்தமாகிய மண்டையாற் பம னென் னென்றவாறு.

"விசோக்கேடா.....மால்" - உதொளுபியோ முமாகிய மண் தேடுகையே, பிச்சையே யென் நிவை முதலாகிய தொழில்கள். (கக)

- 278 நிறந்தூய்தா நீரினுல் வாய்தூய்தாம் பாகாற் பேறைந்துபோய் மெல்கோலாற் பல்லெலார் தூயவாம் புறந்தூய்மை செய்தக்கால் புரிவுள்ளர் தூய்தாமே லறந்தூய்மை கணிகையர்க்கே யாற்றவு முளதாமால்.
- (இ ன்) சீவாத்திற்கும், மண்டைக்கும் பயனுரைச்சு மாட்டாளுகிக் கோபத் தால் யாங்கள் யாது செய்யினு மிவ்வாறு துய்யோமென, இவற்றுல் வருர் தோய் மை முணிகா ஜனங்கட்கு முண்டென்றவாறு. (கஉ)
- 279 சுவருடைய மணேவாழ்க்கை பெனப்போக்து தெவம்புரிக்தாய் பவருடைய விறகிறுத்துப் பலகலஙக கொருப்படுத்துற் அவரோடு பல்கறை யுடன்புழுக்கி யொலித்திடுகீ தோவரடுதி பூவடுதி சோறடலே முனிக்தாயோ.

சவர் - குற்றம். பவர் - 2புறஞ்செப்பு.

(SIE.)

280 வண்ணாக் துன்ரை 8மச்சிகமே கச்சாரஞ் சண்ணூ மெனப்பிறவுக் தவத்துள்ள கற்றனவா லெண்ணூர்க்த \$காரங்க ளில்லகத்தே பயின்*ரு*யே அண்ணுயே வயி*ருர* 5வோர்ப்பொன்ற மிஃயேகாண்.

மச்சிகம் - காவிதம். கச்சாரம் - கச்சுக் குத்துதல். சண்ணுரம்-குடை குத்து தல். பிறவுமென றதனுல் குயத் தொழில், சககிலியர் கொழிலுக் கொன்க. (கச)

281 சிறந்தாய்க்கீ துரைக்கலாஞ் சிந்தனேயை முடிப்பதே துறந்தார்க்குக் கடகுகிற் சோறலாற் பிறவேண்டா விறந்தார்க்கு மெதிரார்க்கு <sup>6</sup>மிவட்காலத் துள்ளார்வான் பிறந்தார்க்கு மிதுவன்றிப் பிறிதொன்ற சொல்லாயோ. (க**டு**)

<sup>1</sup> பறைந்தை - தேய்ந்து.

<sup>2</sup> புறஞ்செப்பு - மேற்பிடிப்பு; அதாவது, வலியபாகம்.

<sup>3</sup> மச்சிகம் - மஞ்சிகம்; வலித்தல் விகாரம். 4 காரங்கள் - காரியங்கள்.

<sup>5</sup> ஒர்ப்பு - விரதம் ; அதாவது, தவம். 6 இவட்காலம் - இக்காலம்.

- 282 உண்டியா அடம்புளதா அடம்பினை அணர்வாமென் நெண்டிசையும் பார்திசைப்ப வீதுனக்கே தெரியாதோ தண்டியாய்க் கழியாது தவஞ்செய்த அறுதியேற் பேண்டியாற் போக்குநின் பஃரெடர்ப்பா டெனச்சொன்னுள். தண்டியாம் - 2 தறம்பனும். (கக)
- 283 அருஞநடையா ளுரைப்பக்கேட் டாங்காரித் தவனுக்தன் பொருளுடைமைத் தருக்கினும் புன்ஞானக் களிப்பினு மருளுடையார் மதிப்பினு மாற்றக்தான் செயற்பொருட்டா வி,ருளுடைக்த கூக்தலா ளிட்டத்தை யெண்ணுவான்.

இரு.....லாள் - கீலகேசியார். (கஎ)

284 தாணென்ற நன்றென்று டன்றன்மை யுருவென்று ளசணென்னத் தெளிந்தது தா ஞருகத் மேமன்னு முசணின்ற துண்மையான மொக்கலனு முனிந்துரைப்பா னிசணியினப் போல்வந்திங் கிடர்ப்பட்டா யென்றுனே.

தாண் – சுத்த சுவர்ணம். இரணி.....இனை - இரணியவெனன்பா இரை வாதியை யான வெனமேறன், அவீனப் போல ரீயும் அகப்பட்டிடர்ப்பட்டா யென்றவாற. (கஅ)

285 என் ூலும் வெலப்பட்டா ரிருவருள ரிங்கவரைச் சொன்னுலு மறிதிரீ துடிகடியு பிடையுடைய கொன்ணுலை நெடுவேற்கட் குண்டலமா கேசியு மன்னைக் கறமுரைத்த வருக்கமா சந்தொனும்.

கின்னு வொருவனே வெல்லப்பட்டானுயிலென்னு விருவர் வெல்லப்பட்டா சொன்றவாறு. (கக்)

286 என்றுள் முகரோக்கி பிதுபெரிதும் பொய்த்தனேகீ யொன்றுத் கொள்கையா ருலகினுள் யாவரையும் வென்றுள்மற் றிவள் <sup>3</sup>சம்பு விசதியாய்த் திரிக்கெங்குக் தன்றுசம் பிறர்க்கீக்தான் றருமங்கொ டென்றுனும்.

குண்டலகேசி பென்பானொரு வைசிய கன்னிகை. இவ**னொரு நான்** 4 பிரா*ஸாத ஸ்தலத்து*, விளேயாடுகின்*ருளாக*, ஒரு <sup>5</sup>கிதவப வைசிய பு**த்ரன்கான** 

<sup>1</sup> பண்டி - வயிறு ; இங்கு வயிற்றிற்குரிய உணவை யுணர்த்திற்று.

<sup>2</sup> தறும்பன் - தடியன், குறும்பன். 3 சம்பு - டைவல்.

<sup>4</sup> பிரா ஸாத ஸ்தலம் - மானிகை. 5 திதவப - குற்றவாளி.

னென்பானிவன், பௌத்த தர்சனங்கொண்டு, பல வழியுஞ்சோர விருத்தி பண் ணிச் செல்வான, அரசன் வதிக்கவெனறேவச் சிறைப்பட்டுப் போகின் ரு?னா, முன் சொன்ன குண்டலகேசி கண்டு காமபரவசையாக, அதனே யறிக்கு, அவளுடைய பிதா, ராஜாவைக் கண்டு யாதானு மோருபாயத்தால் மீட்டு இவனுக் குக்குண்டவகேசி பெனனும் கன்னிகையினே விவாஹவி தியாற் கொடுத்தினி து செவ்கின்ற காலத்தொருமான், 1 வ<sub>7</sub>ணயக® உறக்கு நெடு2|2ாக் தி?ுவத்தால் **் கன்வன**ன்ரே வென்ற குண்டலகேகிகொல்ல, கானனுர் தன்னுள்ளத்தே சினைங்கொண்டு பின பொருளன், 2வி<sub>டிறி</sub>ரவலா*தன* 3வ்யாஜத்தா தனிக்கொண்டு ஒரு பர்வதத்தேறி, கீ பென்னே மிவ்வாற சொல்லுகலில் யானுன்னேச் கொல்லத்தணிக்தே கொன்னக் குண்டலகேசியும், 'தற்கொல்லி பை முற் கொல்லிய' வெனபதனறே, இவின யான் கொல்லேனென கினேர்து, ''யான் சாகிறேனுகிலும்மை வலங்கொண்டு சாவ'' செலன வதற் கியைந்தகாளனே வலங் கொள்கினருள், வடையினின்றம் விழ நூக்கினள். நூக்கக் காளனும் புத்த ஸ்மாணத்தினுல் மோகூழித்தனன். குண்டலகேசியும் உள்த்ரு விரஹ அக்கிதையாகித் அறப்பனென நினந்த பாசமயங்களெல்லாம் நாவல் நட்டு இயித்தா, பௌத்த தர்சனற்கொண்டு முத்தி பெற்றனனாகவின், அவீன வென் **நேனென்ற** மிஷம் பொய்யு**ரைத்த**னே பென்ற சொல்லி யென்றவா**று**. (உo)

287 வேதியரை முதலாக வெலப்பட்டா ரிவரிவரென் ரேதியாங் கவையவைதா பிவையிவையென் அரைப்பகடுகட் டாதிகா லாவணாத்து ளார்கதரை வென்றதனே நீதியா அரைத்தியே னின்னேயான் வெல்லேனே.

(இ - ன்.) டைதிகர் முதலாகிய வெல்லாச் சமயிகளேயும் அவன் வென்றவாறு சொல்லா கினறு ஆருத்த சமயத்து, புதை குப்தபொனபாரை ஆவணமேன்னு தகாத்து வென்று வென்பது கேட்ட கீலகேசியாரும், குண்டலகேசி புதைகுப்த ஞூரை ஆவணத்து வென்றமுமைறையானே கீ சொன்றையாயினின்னே மிது பொழுதையான் வெல்லேனே வென்றவாறு.

தளா மொழியிசை ; குண்டலகேசியை வென்றவாறு சொல்லவேண்டுமோ வென்ப தொழிந்ததாகலின். (உக)

288 எனக்கேட்டாங் கெடுத்துரைப்பா னிர் திரர்க டொழப்படுவான் றனக்காய தர்மமு மதர்மமுங் காலமுங் கேணப்பாட்டிற் காயமே யுயிருருவே புண்ணியமே நிளேக்குங்காற் பாவமே கட்டுவி டெனஙிறத்தி.

<sup>1</sup> பிரணய கலகம் - ஊடல் கலகம் ; பிணங்கு தல்.

<sup>2</sup> வித்யாசாதனம் - வித்தை சாதித்தல்.

<sup>3</sup> வியாஜம் - போலிக்காரணம். 4 கனப்பாடு - அகலமான இடம்.

- (இ ன்.) இக்திரர்களால் தொழப்படுவான் இறைவன். தர்மமும், அதர்மமும், காலமும், ஆகாசமும், ஜீவனும், புத்கலமும், புண்ணியமும், பாவமும், பக்தமும், மோக்கமும் இவை பொருளென்ற கிறுத்தி யென்றவாறு. (உஉ)
- 289 இப்பொருட்க ணிகழ்ச்சியு மிவையிவையா மெனவிரிக்துச் செப்பிஞ ஞகன்றன் சிக்கைக் கெழுந்தவா றப்பொருளு மக்கிகழ்வு மவையவையா வறியாதே 1வப்பிள வனமுலேயார் மணல்வின்யாட் டதுவேபோல்.

இதனுற், '' றன்புறத்த '' வென்னுங்காதை சொல்லப்பட்டது.

- (இ-ன்.) இச்சொல்லப்பட்ட பொருட்கணிகழ்ச்சி யிவையிடையென வப் பொருளேயு மப்பொருள் கிகழ்ச்சியையும பட்டாங்கறியாது தன சிக்தையிற் ரேனேறின தோறறினவாறே விரிததுச செப்பிஞன. கச்சணிக்க விளமூல மடவாருடைய மணல்விளேயாட்டுப்போல வென்றவாது. அஃதாவது, புழுதி சோருகவுங் கல்லுக்கறியாகவு மிவவாது விளேயாடுவது. அதுபோல ஆபாஸ மாகச் சொன்றைவென்றவாது.
- 290 பொக்கலனு மிதுகூற முல்லோ றிருங்குழலா ணக்கனளா மிதுகூறு நாதன நியல்பறியா யிக்கொமத் திர்திர னிருடிகளேத் தேவியரைத் தக்கதாத் தொழுதக்கா லவர்தலேவ செனலாமோ.
- (இ ள்.) ு நூருபூர்வபக் முபக்யாகித்தவாறு கேட்டுமுல்லே மணங்க மழுங்குழவின் யுடையாராகிய சீலகேசியார் மிகவுஞ் சிரித் தச்சொல்லுவார்: ஆப் த லக்கணமறியாதா யிதுவோ ஆப் தலக்கணமாவது? இந்திரனிருடிகளே யும் தன் தேவிமாரையும் தொழானே? தொழினு மவர் தீலவராவரோ? வென்றவாறு.

இக்கொமத்தா தைனியல்பறியாயெனக் கூட்டுக. அவன் சொன்ன ஆப்த லக்ஷணத்திற்கினமை செய்தவாறு.

- 291 ஏருகலேவ ரியல்பொடு நூ லின்னணமென் றறியாதாய் கிர்தணேக்க ணுபினுக திமையு முரைத்திலேயாற் றர்துரைத்த தலேவனூற் றத்துவமா மாகவே முர்துரைத்த பொருணிகழ்வு பிழைப்பின்மை முடியாவோ.
- (இ ன்.) எம்முடைய ஆப்தாகம மறியாதவனே! மனஸாலும் ஆப்தாகமங் கட்கு ஒரு குற்றங் கூறிற்றில்லேயாகையாலஞ்சிஞையோ? குற்றமில்லாக ஆப்தனு லும் ஆகமத்தாலும் 3பிரதிபாதிதமாகிய பதார்த்த மிகழ்ச்சிகளுக்குங்குற்றமின்மை முடியாதோ? கீ சொல்லிய குற்றங்குற்றமாகுமோ வெனறவாறு.

<sup>1</sup> வப்பு - வம்பு; வலித்தல் விகாரம்.

<sup>2</sup> பிரதிபாதிதமாகிய - சொல்லபட்டதாகிய.

சிக்கினயாலென்பது—"இறையாவன்? தால்யாது? பொருள் என்னே? மற் நிவற்றின், முறைப்பட்ட கிகழ்வுரைக்கவென மொழிக்தா" வென்றிவ்வாறு பிறரை விளுவுகின்ற குண்டலகேசி நாதகுத்தஞரை நால் யாதென்றை கேளாத வாறம், "கன்றுரைத்தீர் நம்மிறைவரிவணில் யெனப்பா"வெனவும், "ஆறிஞ ரென்பது முரைப்பவா" வெனவும், "சொன்னவைக் துணரானேற் சொல் லளவா" மெனவும், "உள்ளத்தா வெதிர்ச்சியு முடன்பாடு மில்லாக்"கெனவும், பல்வகையானும் பிறருடைய ஆப்தனுக்குக் குற்றங்கூறிய குண்டலகேசி சாத குத்தஞரால் சொல்லப்பட்ட ஆப்தனுக்குக் குற்றங்கூறு தவாறுமென்னே யென்ற வாறு. இது பூர்வபகு மறியாமை காட்டிற்று.

292 அத்தியைக் தெனினல்ல வறுபொருளு மவையாகா வுத்தியா வெடுத்தோது மொன்பதனே டொட்டலவாற் குத்திய பல்குறையே யன்றியுமிப் பொருளெல்லாம் போத்தியுங் காட்டுவாய் பொருளியைவோ பெரிதென்றுள்.

இதுவும் பூர்வபக்கமறியாமை காட்டும். பொத்தி - அங்கொன்றுக்கொன்று சேர்த்து.

293 சலம்படவே யுரைத்தணேரீ தருமத்திற் செல்லுதுமென் றிலம்படுமே வியக்கில்ல யென்படுதம் முரையென்போம் கலஞ்செல்லுங் கடலதணக் காற்றேபோ லுர்தாதாம பலமபடு முரைநினக்குப் பாமபுண்ட பாலேபோல்.

இதனைல், " தீலைவைத்த", "கிறுத்துவனுண்கைம்", "எல்லையுள் விழவி னுள்" என்னும் காதைகளாற் சொல்லப்பட்ட உுழுக்கு கீக்கப்பட்டது. தர் மாஸ் திகாயம் 1 பெரித்து 2 முமிப்பிக்குமென்று சலஞ் சொல்லினா; யாம் கன் தர்மாஸ் தி காயமில் லேயெனிற் பொருளுக்கு முமனமில் லேயென் போமெண்று புத்தி பண்ணுவாயாக. அஃ தி யாஙங்காம்? மர்க்கலமோடு தத்சாதனமாகிய சமூத்திர ஐலம் பெரியாது சாதனமாவதல் தே, அதீனக் காற்று பெரிக்கு மாறுபோலச் செலுத்தாதனறே; கனருகியபால் பாம்பின வாய்ப்பட்டு விஷைமான வாறுபோலக் குற்றமில்லாததா உம் கின் மிதயாத்வத் திறைற் குற்றமாய்த் தோனறிற் நெனறவாறு.

இனனும் இச்சையு முயற்சியுமின்றித் தாமே பிறிதை காரணத்தாற் போம் பொருள்களுக்கு 3கூடுவதாக சாதனமாம். குயவன்றி கிரிக்குக் கீழிட்ட சிஃபோலவுக் தேருக்கு அச்சுப்போலவுங் கலத்திற்குக் கடல் போலவுமென்று சொல்லுதலால் கீ சொல்லிய குற்றக தங்காவென்று சொல்லுக. (உஎ)

<sup>1</sup> ப்போரித்தா - தொழிலாற்றி.

<sup>2</sup> கமிப்பிக்கும் - செல்விக்கும்.

<sup>3</sup> அப்பிரோக சாதனம் - தொழிலற்ற சாதனம்.

294 அல்லதற்கு மப்படியே யாமென்ற லதுகொள்ளாய் செல்லவுஞ் செனுத்தவு நில்லவு நிறுத்தவுஞ் சொல்லியவாய் தேய்க்கு றுவாய் சொல்லிக்கொள் வலியதனைல் பல்லொடும் படத்தேய்த்தாற் பயம்பெரிதும் படுமன்றே.

(இ - ன்.) அதர்மாஸ்தி காயமுமவ்வாறு கூடுவ நாகமாகி மாக்கலத்துன் னாரும், கங்குரக்கல்லும் போல மாக்கலத்தை கிறுத்தாது, சமுத்திர ஜலமும், ஆகாசமும போல கிற்றற்குக் காரணமாதலில். ஜலமில்ஃலெயேல் கிஃவயில்ஃலை யென்று சொன்னே மென்றுங் கொள்ளாது கீ வேண்டியவாறு செல்வதாகவுஞ் செலுத்துவதாகவுஞ் சொல்வி, கின்வாய்க்கு கோவு செய்தியெனில், வலியதொரு கல்லினுற் பல்லொடு காவை கறுக்கு தல் பிரயோஜன முடைத்தென்றவாறு.

இரண்டு காதையாலும் தர்மாஸ்திய மதர்மாஸ்தியும் பக்ஷிக்குச் சிறகுங் காலும் போல ஜீவ புத்கலங்களுடைய கமனத்திற்கும் ஸ்திதிக்கும் கூடுவராக சாதன மென நவாருயிறது. (உஅ)

295 கடனிலமா காயமே யமையாவோ விவையிரண்டு முடனில்ல யாயினு மூனமிங் கொளினன்பாப் மடனுடையை நீபெரிது மன்னுயிர்க்கும் 1புற்கலக்கு மிடனெல்லா வுலகி னெல்லேயும் புறப்படுமோ.

(இ - எ்.) கடலு நீலமுமா காசமும் ஜீவ புத்கலங்களுடைய முமனா ஸ்திதிக்கும், கூடு வரக ஸாதலை மாக வடையா தோவீலையை யீல்ஃலயாகில் வருங்கேடென் கெணன்று மிசால்லுவாய்; நீ பெரி தம் அறிவீல்; ஜீவ புத்கலங்களுக்கு அளவில் லாத வாகாச மெங்கு மிடமாய் லோகா லோக வியவஸ்தை கெடும். கெடிவே, இன்ன வழி நாகம் என்ப வெல்லாங்குகும்; அவையவவழியன றிப் பிறவழியும் போதல் கூடுமாதலினென்றவாறு. கமனக்கிரியையையுள்ளதற்கே ஸ்தி திக்கிரியை யுளதாதலிற் கமன ரஹி தமாகிய தாமா தர்மாகாஸங்கட்கு ஸ்தி திக்கிரியையின் மையினக்டுவரும் கமன கடிம் செண்டா வெண்டா வெண்பது, ஆகா சாதிக்கு ஸ்தி தி கிரியை யுண்டாகில், கிரியை ஃயக்த்தை யாகையால். அக்க ஸ்தி தி கிரியைமெகட், கமனுதி கிரியை பினபு தோனறல் வேண்டோ செண்மது, அக்க ஸ்தி தி கிரியைமெகட், கமனுதி கிரியை பினபு தோனறல் கேண்டும்; அகை தோன்றுமையில் ஸதி தி கிரியையில் மென்பது ஃவூ பிராழிகளும் கமணக் கிரியையுல் ஸதி தி கிரியையில் மென்பது ஃவூ பிராழிகளும் கமணக் கிரியையுல் மென்பது.

<sup>1 &#</sup>x27;புற்கலத்துக்கு' என்பது, அததுச சாரியை குறைந்து வந்தது.

<sup>2</sup> அஙித்ததை - நித்திய மின்மை.

<sup>3</sup> பூதாரதிகளும் - பர்வதங்கள் முதலியனவும்.

<sup>4</sup> ஸாந்தோஹாம் - கட்டம்.

- 296 பலசொல்லிக் குறையென்னேப் பஞ்சமா கந்தமே யலகில்லாப் பெரும்பாப்பி ஞகாய நினக்கில்லே நிஸ்செலவிற் கிவைவேண்டா நின்பொருளு மிவையல்லா வுலசெல்லே யுரைப்பான்புக் குணர்விணமே வருத்து தியேல்.
- (இ ள்.) பஞ்சஸ்கர்தமே கிணக்குப் பொருளாதவின் லோகத்துக்கெல்ல யுரைப்பான் சொல்லுவ தெவ்வாறென்றவாறு. (ஈ.o)
- 297 காலகீ வேண்டாயாய்க் கணிகமுக் கற்பகமுஞ் <sup>1</sup>சாலமும் புணக்துரைத்தி சமழ்ப் <sup>2</sup>பென்னு மில்யாகிப் பாலமா பண்டிகனே பழகோன்பி யிவனென்பாம் மாலுமிக் குடையையோ மயக்குவதொன் அண்டணேயோ.

காலமென்பதொரு பதார்க்கமில்லே யென்ற சொல்லி கூணந்தோஅம் பொருள் கெடுமெனறுங் கல்பகாலம் பிறாக குழந்தேனென்றும், பாலனுகிய பண்டிதனே இவன் சால 3றிருந்தவுஸ்வி யனறே தொழா யெனறுஞ் சொல்லுதற்கு கீ மாலேறினுயோ? மயக்கு மருந்துண்டாயோ? சொல் செல்றுவாறு.

க்ஷணிக மென்ப தேழு செங்கழுகீ ரிதழை பொருகுறட்டிலகிக்கிப் பல வாஞயிஞுஞெருவன் மிகவுங் கூரியதோ ருளிவைத்துக் கூடமிட்டுப் புடை த்தா லாரும் புரை யற்று ஏழாம் புரையிற் செல்லுமளவாம். இனி, கற்பமாவது -ஓசுண யகன்றுயர்ந்ததோர 4வஜ்ரமலே முலி வியுடுத்த பட்டாடை தோய்க் கப்பட்டுக் கையறத் தேய்ந்ததாம்.

- 298 இக்கோட்க ௌழனேக்கி பிவையிவையே யாமென்று லக்கோட்க ௌழனேக்கி யவையவையாக் கண்டிருக தெக்கோளு மில்லென்பா யாண்டெண்ணி யேத திகியான் மெய்க்கோளா லென்றியான் மிகைதெருட்டுக் திறங்காணேன்.
- (இ ன்.) இந்த கிரஹாங்களுடைய உதயாதி இந்த பலங்குளப் பண்ணு மென்று லைவை யவ்வாறு கண்டிருந்தும் கிரஹங்களும் காலபேதங்களு மிலை பெயென்று சொல்லுவாய்; புத்தவத்ஸா 5மின்னதின் பெயெனறி யாண்டேத்துதி; கின்னேத் தெருட்டுக் திறங்காணே வென்றைவாறு.

6 இது டகிர் ஞானங்க கொரொவொன்ற தப்புவனவு முளவனரே வெனி அனிவை பெண்ணுகின்றவனுடைய புத்தி 78 ாநு அயத்தாலும், 8விலூரணத்

<sup>1</sup> சாலம் - விசற்பம். 2 என்னும் - சிறிதாம.

<sup>3</sup> செம் - சீண்ட காலம்.

<sup>4</sup> வைரத்தாலாய மூல.

<sup>5</sup> இன்னதுன் - இவ்வளவு.

<sup>6</sup> ஜோசிஷம்.

<sup>7</sup> மாந்த்யம் - குறைவு.

<sup>8</sup> விஸ்மாணம் - மறத்தல்.

தாலும், அலகு பிழைப்பாலுமாமென்பது. இம்மூன்ற காதையுங், ''காசமுங் காலமு'' மென்னுங் காதையாற் சொல்லப்பட்ட குற்ற கீக்கின. (உ.)

299 கருத்திறைற் பெற்றுமோ கண்கூடாக் கண்டோமோ வொருத்துணையென் அரைக்கின்று யுறுகோயைத் தீப்பதோர் மருத்துறூ வில்ஃயான் மயங்கியே சொல்லாது [ள். திருத்தியகின் னுணர்வின்மை தெருட்டிக்கா ணெனச்சொன்றை

இ**து,** ''கருத்தினுற் பெற்ருமோ'' என்னும் க**ா**கைதயிற் சொன்னகுற் றம் நீக்கும்.

கருத்தினற் பெற்று மெனிற்றன்கண் தன்றைற் காணப்படா தெனினும் ரூப பிரகாசத்தால் 1 அநாமித்தவா முபோல அநுமித்தூனயாயின் அநுமித்தவா மு சொல்லுக. கட்புலமெனிற் செம்மை வண்ணங்கண்டவாறு கண்டாயேற் சொல் லுக. அண்றி ஆப்த வாக்கியத்தாற் பெற்று யெனின் அது கொள்ளப்படாது, ஸ்வர்க்கவாவியிற் றண்ணீ சொரு வாக்கியத்தாற் பெற்றுற்போல வென்று குற்றங் கூறினன். அக்குற்ற நீக்கு தற்கு சீலைகேசியார் சொல்லுவார்: கருத்திறைற் பெற் றுமோ கண்கூடாக் கண்டாமோ ஜீவுணயில் வேயன்று சொல்லுகின்ற நின்மித் யாத்வ நோயிவாத் தீர்ப்பதார் மருத்த தொலில் வேற்ற சொல்லென்று ஜீவதிரவ்யத் அது நிற்க, நீ நின் 2விக்ஞானஸ்கைக்கம் பெற்றவாறு சொல்லென்று ஜீவதிரவ்யத் தினுககுச் சொன்ன தாஷணஞ் சொல்லுக.

இதன் பொருள்:—எக்கப் பிரமாணத்தால் விஜ்ஞான ஸ்குக்கம் பெற்றுன், து பிரமாணத்தால் ஜீவத்திரவ்யம் பெறலாமென்பது. \$ஜா நாதி, வ புறூறி எனத் தோன்று தலால் விஜ்ஞானஸ்குக்கமுள் தெனில், 4 வலவாவா உற படிவ ுற வ — 3ரா ஆதி எனவிவ்வாறு தோன்று தலால் ஆக்ம திரவ்யமுமுண்டு; 5 ஆக்ம பிர தீதியுண்டேயெனினும், அது 6 ஆரா தைமாலையால், ஆக்மசத்பாவம் கொள்ளே சென்லில், ஆக்ம பிரதீ திக்கு ஆரா தியா திஞல்? அசக்கிரஹணத்தா செனில், அதர்கு அசத்கிரஹணஞ் ஸ்வபாவத்தா லெனில், 7 சர்வ வற தீ திகளுக்கும் அசத்கிரஹணம் ஸ்வபாவத்தால் வேண்டும், 8 ஞானத்வா விசேஷாத். 9 வல ஆரு பிர வரியாவ ரோ திறிப்பால் அலைக்கிரஹணம் மலனைக்கண்டா தெருவனென்றேமயங்கி யொருவராக கிரவிப்பான் அவ்வாறே ஒன்று போற்றுன்றும் பலவற்றைக் கண்டதன்றே யவற்றை பெயான்றென்று கிரவிப்பது. ஆதலால், வல ஆர புரை வரோக்பத்தியா தினுக்கும்

<sup>1</sup> அனுமித்த - அநுமானத்தாலறிக்த. 2 ஐக்தோவித ஸ்குந்தங்களில் ஒன்று.

<sup>3</sup> அறிகிறேன் - பார்க்கிறேன்.

<sup>4</sup> ஸ்எவாஹ்ம் பூர்வ மாட்யஹ் முன்பு தனிகளுபிருந்த அவணேயான்.

<sup>5</sup> ஆக்ம ஞானம். 6 ப்ராக்கம் - பொய்க்கோற்றம்.

<sup>7</sup> எல்லா ஞானங்களும். 8 ஞானத்தன்மை வேறன்மையால்.

<sup>9</sup> ஒற்றுமைக்குணத்தால் ஒன்றை வேரெண்ருக அறிதல்.

விஷய வைது மாடி பாடி போத்பத்தி கொஹித்தற்கண்றே அஸக்கி ஹாணம் வருவதை. வைது முராவ ரோத்பத்தியை கொஹிப்பதொரு ஞானம் கூணிக பக்கி ஸம்பவியாமையில், ஆக்ம பிரதீதி கூறு ந்தமாதலால் வலது மாவ ரோவ ராவ ரோத்பத்திக்கு கொஹணமில் ஃ. உண்டு என்னும் வலது மாவ ரோத் பக்கியை கொஹித்ததற்கே அஸக்கிரணம் வருவது, ஆக்ம பிரதீதிக்கு வலது மாவ ரோத்பத்தி கொஹண மின்மையில் அஸக்கி ஹாணமில் ஃ மென்பதாம். வலது மாவ ரோத்பத்தியாவது - ஒன்று போலப் பல சித்தங்கண் மேற் ரோனமுதல் அது கூணிகபகுத்து ஒரு ஞானத்து ஸம்பவியாமையில் ஆத்மபிர நீதி கூறு ந்தமாதலால் ஆக்ம ஸத்ஹாவங் கொன்பென்பது. அன்றியும், ''யான் கண்டீர் நோன்பிகாள் முன்னயோர் பிறப்பின் முயலானே'' கொன்று சுகத னுக்குப் பிறந்த ஆக்மஞானம் உராந்தமோ குதைவு ராத்தமோ? உராந்தமெனில் உறாணி ஞானுவானையெவிவன் சொன்ன டிவாகரா துவர ஒ குயுக்கமாம். கூறு நைமெனில் ஆக்ம ஸக்தனாவமாமென்பது. இதின யில் வென்கின்ற கின் மித்யாத்வரோகக் தீர்த்தற்கரிதென்பது.

300 பொறியுணர்வின் புலமாய புற்கலமே யுயிரறியு மறிவிஞ லறியாதே யாமாகா தெணவுரைப்பாய் செறியென்கோ யிக்திரன்றன் கெடுககரக் கவன்றேவி குறியளோ செடியளோ தூலொழிப்பாய் கூறிக்காண்.

(இ - ன்.) இந்திரிய ஞானத்துக்கு வி அயமாவது கிலா இபுக்க லமே; ஜிவண் ஸ்ருதஞானத்துக்கும் கேவேல ஞானத்துக்கும் விஷயமாதலிலதினை இந்திரியத் தாற் கண்டிலே மென்றில்லே யென்பாயாயில், சுவர்க்கா இ சேத்பாவமும், இந்திர னது உம், தேவியாதா உம் சத்பாவமும், அவர்களின 8 உத்சேத முதலாயினவும் யா திறைற் பெற்றுய்? கருத்தாலோ? கண்ணுலோ? நான் ஆகமத்தால் பெற்று யெனில், ஆத்ம திரவ்யமும் ஆகமத்தாற், பெற்றே மென்று கொள்ளென்பது. நான்னு கமத்தில் ஜீவத்திரவ்யம் சொல்லப்பட்டதில் உடி மெனினும் கோடல் வேண்டும். என்னே? முயன் முதலாகிய ஜனனங்களுட் பிறந்து தர்மோபதேசம் பண்ணியவனவனே கையறக்கெடாது புத்தத்வம் பெற்றுப் போதிமாத்தின் கீழிருந்தானென்பது, கேஷணிக வந்திபாதியாகிய நான்னுகமத்து ஸம்பவியாதெனினுக் கெயண்டவாறபோல வென்பது.

301 **மெ**ய்யளவி*ற் அ*யிசென்*ற* மெய்யகத் தடக்குரைத்தல் பொய்யளவை குடங்குடத்திற் புகலருமை போலென்பாய்

<sup>1</sup> ஒரே ஆத்மன் என்னும் கொள்கை தக்கதன்று.

<sup>2</sup> சத்பாவம் - உண்மை 3 உத்சேதம் - உயாம்.

<sup>4</sup> கூணிக வாதம் கூறுவது.

மெய்யளவின் மெய்யுணர்வை மெய்யகத் தடக்குரைத்தி யையீனயே யடங்கானென் றதுவாதன் வண்ணக்கால்.

இது, '' உடம்பளவிற்றுயி '' செனு…ற்று.

சரீர பிரமாணமாகிய ஜீவன் சரீரத்தடங்காது, குடங்குடத் தடங்காத வாறுபோல வெளின், சரீர பிரமாணமாகிய சரீரேந்திரிய ஞானம் சரீரத் தடங்குமென்று சொல்லி, ஆத்மீன யடங்கானென்றது ஆதன் வண்ணக் கோடொக்கு மென்றவாறு. அதாவது, ஒரு மகாககாத்து வாழ்வானெரு வண்ணக்கன மாணமடைய விவன்புத்ரன அஃதறியாமையில் ராஜா, பிற இஞரு வீன வண்ணக்களுக்க, இறந்த வண்ணக்கன் புத்திரனும் 1 நிகாதி பரீகைது அப்யவிப்பனென்று ஒரு வண்ணக்கனருகு சென்றிருப்ப, அவனுழை பொரு வன் கில 2 காணங்கொடு வந்துகாட்ட, விவைசெல்லு மிவை செல்லாவென்று வீடுவ கைக்கை, யான் அப்யவித்தே கெனைறை தன் மாதாவுக்குச் செருவ்விக் கடையிலிருந்தாளுக, வொருவதெரு காணங் கொடுவந்திடப் பார்த்து, 'இப்பு றஞ் செல்லுமிப்புறஞ் செல்லா' தென்றுன துவேபோலு மெனறவாறு. ஐயன -ஆத்மன. (ஈடு)

302 அருவாத லாலடங்கு முணர்வுதா னங்கென்னிற் பெருவாத மங்கில்ல பெற்றியொன் றறியாத திருவாள ஹசைவண்ணக் தீட்டொட்டுக் கலப்பியாப் புருவாய வுடம்பினே மெணர்வினுக் குளதாமோ.

இதுவுமது.

ஸ்பரிசனேக்கிரிய ஞானம் அமூர்த்தமாதலா லடங்குமெனிலெமக்கு மஃ தொக்கும்; பிணக்கில்ஃ. இனியுனக்கு அமூர்த்தமேயாகிய ஸ்பர்ஸனேக்கிரிய விஞ்ஞானத்திற்கு மூர்த்தமாகிய சரீரத்தோடு தீண்டு தலு மொட்டு தலு எ கலத்த லுமை யாத்தலுமாகிய கிரியைகள் கூடாமையினடக்கமில்ஃ யாம். எமக்கு கர்மபுக் கலபக்ததை 8கதஞ்சித்து, மூர்த்ததுகிய ஆத்மாவினுக்கு சரீரத்தடங்கு தல் கூடு மென்பது. அமூர்ததனேயாகிய சித்தபாமேஷ்டிக்கே சரீர காமாதி செம்பக்த மில் லாத தெனறவாறு. கதஞ்சித்து மூர்த்ததுகிய நிவன் சரீரத்தடங்குமோ? வொரு குடத்துப்பிறிதொரு குடமடங்காத வாறுபோல வெனில், அடங்கும், இக்கு உ தண்டத்தில் இகு ுஜல மடங்கினவாறு போலவென்பது.

303 யாப்புண்டா அழப்பதவ் வுயிசென்றேற் கதுவன்று போய்ப்பிண்டத் துழப்புழப்பப் புலம்புவதென் செயலென்பா யேப்புண்பட் டான்படகோ யே திலர்க்காய்ச் சோ 4மாகிச் சாப்புண்பட் டேனென்று சாற்றுவதுன் றத்துவமோ.

<sup>1</sup> கிகாதி - நாணயம் முதலியன. 2 காணம் - பொற்காசு.

<sup>3</sup> கதஞ்செத்த - செறிது. 4 ஆகி - ஆகமுன்னான்; சோமாகி - சுச சரீரி.

இது, '' பழுதையாற் பாம்புண்'' டென்னுங் கா**கை**யாற் சொல்லுங்குற்ற கீக்கிற்று.

தைக்கா இயும், வியவஹாரா இயும் காட்டு தற்கு யாப்புண்டா லுழப்பதவ்வுயி பொன்றேஞைக, சரீரங்கட்டுண்ண ஜீவன் வருந்து மென்று நீர் சொல்லுமது, எருதுகாலொடியக் கழுதை முடவினதொக்கு மென்று நீ சொல்லிய குற்றம் சரீரா த்மாக்கள் நீட்டொட்டுக் கலப்புவகையால் சம்பந்தித்து நிற்கு மெனறு சொல்லுதலி கொமக்காகாது. ரூபஸ்கந்தத் தியாப்பும் வேதளுஸ்கந்தத் நில் வேத கேனயும் சம்ஸ்காரஸ்கந்தத் தூல் கேரை ஆக்ரோசமும் என்ற சொல்லுகின்ற நானக்கே யக்குற்றமாவதென்பது. நீ இவற்றை அத்யந்தம் பின்னமென்று சொல்லுதியாதலினெருத்தன் புண்பட, வொருத்தன் துனபுற, வொருவன் கூப்பிடுமென் பதுன் றத்துவமல்லவோ வெனறவாறு.

304 உழப்1புழப்பச் <sup>2</sup>செய்கையா இடி தையருற் றேனென்றல் பிழைப்பதுவாக் கருதாதே பெருவழியு ளிடறு தியா அழப்பறிவு குறிசெய்கை யொருவனவே யெனச்சொன்ஞர்க் கெழிக்குவதிங் கில்லாமை மிதனைலே யறியென்முள்.

இதுவுமது.

உருவுழப்பறிவு குறி செய்கைகளே அத்யந்த பின்னமாகக் கொண்ட நணக்கே ர் சொன்ன குற்றம் வருவது. உழப்பு, அறிவு, குறி, செய்கை யென்னு நான்கினேயும் ஆக்ம குணமாக்கி அந்த ஆக்மாவுக்குச் சரீரத்தோடு சம்பந்தஞ் சொல்வார்க்கு வாராதெனப; புத்தி பணணுக வென்றவாறு. (ரூ.அ)

305 அருவாயில் யாப்பில்ஃ யென்முபிற் குறைபடுஉ மிருவாறின் கூட்டமுர் தீடுதன்ப தெம்மிடமே மருவாதா யுரைக்கின மனங்டுகாள்ளா யதுவன்றிப் பொருவாறென் அரைக்காலு மொருவாற முணராயால்.

இது, ''கலப்பாடி'' யென்னுங் கரதையாலும், ''ஒரு வகையா''லென்னுங் காதையாலும் சொல்லப்பட்ட துஸ்தர்க்க நீக்கிற்று.

"ஆத்மா அரூபமாயில் ரூபமாகிய சரீராகிகளோடு யாப்பில்ஃ ஆகாசமு மன்ற போல. ஆத்மா ரூபமாகில் ஃஹெ ஹ ஹ மாகிச் சரீர பிரமாணத்த தாதலிற் சரீரத்தடங்காதாம். இரண்டுமாமெனி விருவகைக்குற்றமுமாம்" என்று கீ சொல்லிய குற்றம் எகாக்தம் அமூர்த்தமான சரீரேந்திரிய விக்ஞானம் சரீர பிர மாணமாகி, அது சரீரத்துள்ளடங்குமாறென் வெண்று கின்ஃனக்கேட்புழி யாங் கள் சொல்லுவதாம். இனி, கல்லோரான மருவப்படாதாகிய ஆத்ம சரீர சம்பக் தம். ஸ்பர்சன ஞானம் சரீரத்தடங்கினவா றபோல கொள்ளென்று சொன்னதை

<sup>1</sup> உழப்பு - வேதனுஸ்கந்தம். 2 செய்கை - சம்ஸ்காரஸ்கந்தம்.

<sup>3</sup> சேத்யம், பேத்யம் - வெட்டவும், பிரிக்கவும் தகு தியான அ.

புத்திபண்ணதை சொன்னும்; 1இக்ஷு தண்ட பிரமாணத்ததாகியஐலம் இக்ஷு தண்டத் தடங்கினவாறபோலக் கொள்க. அன்றியும், கதஞ்சித் மூர்த்தமென்ற தொருபடியானு மறிகில யென்றவாறு.

கதஞ்சித் மூர்த்த ஜீவனென்பதற்குப் பொருன் - 2இவ்டகாதியும், சரீராதி பும்போல மூர்த்தமென்றவாறு. அதிசூஷ்மமாகிய கர்மபுத்கலங்களுடன் அரு இவரையில் போல மூர்த்தமென்றவாறு. அதிசூஷ்மமாகிய கர்மபுத்கலங்களுடன் அரு இவர்கி வரலாற்றதாகிய சம்பர்தம் கருதிச் சொல்லப்பட்டது. அதற்காகச் சரீரத் தடங்காதாக வேண்டுவதில்ல; என்னே? மூர்த்த விசேஷமே யெனினும் பத் ரம் பத்ரத் தடங்கா தாகவும், பத்ர பிரமாணத்ததாகிய ஸ்வரூபம் பத்திரத் தடங்கி கின்றதன்றே, அதுபோலவெனக் கொன்னென்பது. கர்ம புத்கல சம்பந்தமின்றி அமூர்த்தனே யாகிய நீவனுக்குச் சரீராதியோடு சம்பந்தஞ் சொல்லுவார்க்கு நீ சொல்லிய குற்றமெல்லாம் வரும்.

306 அற்வெழுர் தவலிக்கு மென்பதாஉ மதுவெழப் பிறிதொன்று பேதுறுமங் கென்பதாஉம் பெரும்பேதாய் குறிகொண்டா ருரையன்முற் குற்றமே கொளலுறுவாய் பொறிகொண்டு காற்றினேயும் போகாமற் சிமிழாயோ.

இது, ''எழும் <sup>3</sup>பயிற்றி''யென்னுங்காதையிற் சொல்லப்பட்ட குற்ற கீக்கும். ஞாஞத்மாக்களே அத்ய**க்**தம் பின்னமாகக் கொ**ண்**டு ஞான அக்காதியை அறிய ஆத்மா சோகிக்கு மென்ற நாங்கள் சொன்னேமாகச் சொல்லியதுண் பேதைமையாம். யாங்கள் 4112 வடுயா ம@க்ஷணொ ஜீவ'' என்பதனுல் ஞானு தின்வபாவளுக ஆத்மீனச் சொல்லு துமென்பது. அஃகேயெனில், நோனவ்ய திரிக்தமாக ஆத்மீனக் காணேமாகில், ஞானமேயுளதாய் ஆத்மனில்‰யென வமையு மெனின், அமையாது; என்னே? ஞானவ்ய திரிக்**தமாக ஆக்மாவை** வேண்டுவார்க்கனறே அறிவதாகிய ஞானத்தையே கொண்டு அறியாதாகி ஜட மாகிய ஜீவினப் போக்கலாவது ? ஆத்மின ஞானத்திற் பிரித்தலாகாமையில் ஆத் மீனப் போக்குவதரிது. யாங்ஙனமெனில், கமன சிலத்ததாகிய காற்றினே கமன ஸ்வபாவத்தினீக்கி யொரு யச்திரத்தாற் கட்டலாமாகின் ஞான ஸ்வபாவஞ கிய ஆத்மனே ஞானத்திற் பிரிக்கலாமென்பது. கமனுதி ஸ்வபாவமுங் காற்று முண்டானவாறு போல ஞானமும் ஆத்மனு முண்டென்பது. இதன்றுணிவு, ''கிலம் வலி து, ரீர் துவளும், தீத்தெறும், காற்று ருளு''மெனக் காற்றினேச் சஞ். சல ஸ்வபாவத்ததாக வோதினன். சீத ஸ்பர்முறை ரூபத்தாலுங் காற்றுப் புல**ப்** படுமெனில், 6\_த<sub>ி</sub>ஷி ரூபத்தாலும், வீஷா<sub>உ</sub> ரூபத்தாலும் யான்முன் முய லாயினேனென<sup>7</sup> ஐதி தரூபத்தாலும் ஜீவலும் புலப்படுமென்பது.எம்மை கின் தைற் குற்றஞ் சொல்லலாவது காற்றைப் போகாமற் கட்டலாமாகிலென்றுமாம். ()

<sup>1</sup> இக்ஷு தண்டம் - கரும்புக்கழி. 2 இஷ்டகாதி - செங்கல் முதலியன.

<sup>3 &#</sup>x27;பைத்தி', 'பத்தி' என்றும் பிரதிபேதங்களுள. 4 தத்வார்த்த சூத்ரம். 2.8.

<sup>5</sup> ஞானவ்யதிரிக்கம் - ஞானத்தில் உேருன.

<sup>6</sup> திருப்தி - விஷாதம் - எதிர்மறைச் சொற்கள். 7 அத்வித - அபேத.

307 பிறன்சுமவான் ருனடவான் பெருவிணயு முய்க்கில்லா வறஞ்செய்தா னமருலகிற் செல்லும்வா யரிதென்று புறம்புறம்பே சொல்லியெம் பொருணிகட்சி யறியாயாற் கறங்குகளு மல்லனவுங் காற்றெறியத் திரியாவோ.

இது, ''காலினுற் சுமந்துய்ப்பா'' கென்னுங் காதையாற் சொல்லப்பட்ட குற்ற கீக்கும்.

பிற இருவன் சுமங்துய்ப்பானில் ஃ , தான் காலிலாமையி னடவான் , விடீனை யும் சரீரமாய் அசேதனமாகையிற் கொண்டுய்க்கமாட்டா; தர்மஞ் செய்தான் சுவர்க்கத்துச் செல்லுமாறென்னென்று எமது இத்தாந்த மறியாது சொல்லுவாய; கறங்கும், சருகு முதலாயினவும் காற்றெரு கடு தலிற் சலித்தலும் 1 இவுமாக தெய்வாறு காண்கின்று மனரே ? அதுபோல அசேதன மேயாகிலும் கர்ம சம்பந்தத்தால் நீவனுக்குத் திரிவும், இவுமாரு இமுமுப் பிராப்தியுன் கொள்ளெனபது.

இது, நாவலா நாவற்சி; உபமானஞ் சொல்ல உபமேயர் தானே தோனறாம்;

2" பீலிபெய் சாகாடு மச்சிறு மப்பண்டைஞ் சால மிகுத்தாப் பெயின்"

என்பது மெல்லியாரும் பலா கூடின் வலியாரென்பது; அதுபோலக் கொள்க. கீழ்க் காற்று மேற்குக் கொண்டு போதலும், மேல்காற்றுக் கிழக்குக் கொண்டு போதலு முதலாயின போல அநபூர்விகர்மம் நாலும் நான்கு கதிக்கண்ணும் ஜீவின யுய்க்கு மென்றவாறு.

# வெண்பா

'' மருந்தை மேனச்சென் நிடமா தொருவ னிருந்த விடத்திருளிற் செல்லுந்— திருந்த தூறக்கத் தாயிணாயத் தொல்லுயிர்கொண் டுய்த்துப் பிறப்பிப்ப தற்கெண்னே பேசு''

(F5)

308 மகனேயாய்ப் பிறப்பினு மாதுயாங் கேடில்ல யவனுகா னுயினு மறஞ்செய்த லவமாகு மெவனுகு மென்றெம திட்டமே யுரைத்தியா னகைகாணி நீகின்னே நன்பகலே மறைக்கின்றும்.

இது, "மக்கட் பண்பழியா" தென்னுங் காதையாற் சொல்லப்பட்ட குறற சீக்கிற்று.

அறஞ்செய்த மனுஷ்யனே ஸ்வர்க்கத்தைச் செல்லின், மனுஷ்யகதி துக்கம் தீராதாம்; பிறனுவனே யெனிற் செய்தவற்குப் பயனில்‰யாமென்று ஏகாக்தஞ் செய்தவன் ருனே பலம் பெறுமென்றும், பிறனே பலபோக்தாவென்றுஞ்

<sup>1</sup> ஓரிடம்விட்டு வேறிடம் சேறல். 2 திருக்குறன் 475.

சொல்லுவார்க்கு யாங்கள் சொல்லுங் குற்றத்தை மறைத்து எங்கட்குச் சொன்னு யெனினு மது ஏகாக்த வாதியாகிய கிணக்கே குற்றமென்று தோற்றுவிக்கும், 1 நவவுணாறி தோஷங்களே மறைக்கவேண்டிப் போர்த்த போர்வைதானே யர்த தோஷ முண்மை தோற்றுவித்தவாறுபோல. என்னே யெனில், தர்மகர்த் தாவானவன் தத்கூணத்தே கையற நசிக்கின்றுளுதவிற் பல பர்யந்தத்தளவு கில்லா;கிற்கில் கூண பங்கங் கெடுமாதலா வறஞ் செய்தாற்கு <sup>2</sup>பல போக்**திரு**த்துவ மில்ஃலயாம். தத்ஸர்தானத்தே பலிக்குமெனில், ஸர்தானத்தை பலிக்கையாவது, செய்தவன்ருனே பெறுவனென்றவாரே? பிறனே பெறுவானென்றவாரே? தானே பெறின் கூணபங்கங்கெடும்; பிறனே பெறில் செய்தவற்குப் பலமின றிச் செய்யாதாற்குப் பலனுண்டாகை வேண்டி வரும். அன்றியும், கூணபங்கம் தத்துவமாதலிற் செய்தவற்குப் பலனினமை யறிந்து தர்மோபதேசஞ் செய்யும் சு கதன் வஞ்சகனுமாமென்பது. இனி. <sup>3</sup>அவிசலித கித்யமென்ற கொள்வார்க்கு மறஞ் செயதலும், பயன்றுய்த்தலுங் கூடாவாம்; கூடில் அவிசலித நித்யத்வங ஆதவின், 4 கித்யாகித்யாத்மகமாகும் வஸ் துவெனறு 5 ஸ்யாத்வாதிகளாகிய வெங்களுக்கே மனுஷ்ய 6பர்யாயம்விட்டு தேவ பாயாயங் கொண்டு சர்மசுர்த்தாவாகிய ஜீவன் பலபோக்தாவாவ னென்பது பொருந்துவது, சுற்றிக்கொடு கிடந்து, கணடை இரை நெடுங்கப்பற்றி விழுந்திய பாம்புபோலுற்று மனிதனிற்செய்த வீணப்பயீனத் தேவரா யினிதி னுகரு முயி ரென்பது ஸ்யாத வாதிகள் வசனமாதவினென்பது. (F2)

309 வீயுடம்பிட் டுமிர்சென்ற விண்யுடம்பு முளதாகத் தாயுடம்பி னகத்துடம்பு தான்வைத்த தின்றியே ரீயுடம்பு பெற்றவா தாரையென்பாய் நிழல்போதும் பேயுடம்பு பிறிதுடம்பிற் புகல்பேதாய் சாணுயோ.

இது, "இயற்றிய வுடம்பிட்டா".....ற்று.

ரோகாதிகளாற் கெடுகின்ற 7 உபசய சரீரம்விட்டுக் கர்மமாகிய புத்கல சரீ ரத்துடனே செனறு, மாதாவின் சரீரத்துட் புக்கவாறென்? புக்கு, முன்பில்லா தோருடம்பு பெற்றவாறென்? என்று சொல்லுவாய்; பிசாசங்கள் ஸ்வசரீரத தோடும் பிறருடைய சரீரத்துட் புகுவதுங் காணுயோ வென்றவாறு. (அநு)

310 எப்பொருளு மொன்றுென்றிற் கிடங்கொடுத்த விரும்புண்ணீர் புக்கிடங்கொண் டடஙகுகலே போலவுர் தங்தைதாப்

<sup>1</sup> ககத்தில் புண் முதலிய. 2 பல போக்திருத்துவம் - பலண் அவர்தல்.

<sup>3</sup> அவிசலிதர் - அசைவற்ற.

<sup>4</sup> கித்மா நித்பாத்மகம் - மித்ய, அநித்ய இருவகைத்தன்மை.

<sup>5</sup> ஸ்யாத்வாதி - ஜைகர். 6 பர்யாயம் - பொருளின் திரிபு.

<sup>7</sup> உபசய சரீரம் - வளர்க்கப்பெற்ற சரீரம்.

சுக்கிலமுஞ் சோணி தமுர் தழிஇச்சுதையு ணெய்யணேத்தா யொத்துடம்பி னகத்தடங்கி யுடன்பெருகு மெனவுரைத்தாள்.

இதுவுமது.

ஒரு சரீரத்துப் புக்கு அடங்குமென்பது, இரும்புண் ணீர் புக்கடங்கின வாறுபோலவு மண்ணு ணீர் புக்கடங்கியவாறு போலவுங் கொள்வாயாக.

உப்பை - எச்சவும்மை யாதலின், மண்ணுணீ ாடங்கு தலுங் கொள்ளப்பட் டத. மாதாவின் சரீ ாத்து, முன்னுடம்பில் வேனினும் மணலை நீருங்கூட வரைத்த சாந்திற் கருப்புக் கட்டியாகிய நெய்யளவினவாறுபோல சுக்ல சோணி தங் கலந்தை கூடியவழி யொருகால் ஜீவன் கர்மவசத்தால் அதனுட் சம்பந்தித்துச் சரீ ாத்துடன் வளர்ந்து பெருகும். கருப்புக்கட்டியோடு கூடிய சாந்தினியன்ற பிரதிமாதிகள் கருப்புக்கட்டி 1 கிர்புமத்தியாகக் கெட்டவழி கிதிலமாவதுபோல ஜீவன் நீங்கிய சரீ ாழும் சிதிலமா மென்றவாறு.

311 **செ**ய்விணேதா னிற்பவே பயெகெய்து மென்பதாடி மவ்விணே யறக்கெட்டா லதுவின்பு மென்பதாடி மிவ்விரண்டும் வேண்டுத கெலமக்கில்லே பெடுத்துரைப்பி ணேவிணேயி னிஸ்தோற்ற நாசந்தா குட்டுங்கால்.

இது, ''வி'ணகிற்∍ பய'' னென்னுக்.....ற்று.

வினே நிற்க, பயண்டோன்றில் நினையங் கற்பித்தார்க்கு அப்பொழுதே ஸ்வர்க்காதி வாவேண்டும்; வினேயறக் கெடிற் பயனில்லேயாம்; உளை தெனிஸ் முக்தனுக்கு முளதாதல் வேண்டுமென்ற கீ சொல்லிய குற்றமெமக்கில்லேயாம்: அவ்வாறு சொல்லோமாகையால். யாஞ்சொல்லுமாறு சொல்லில், உண்தித்யுத் பத்தி பிரளயாத்மகமாகப் பலிக்குமென்ற வேண்டுமது. அஃதாவது, கர்மம் பக்தித்தாற் சிலகாட் பலங்கொடாது பின்பத் தன்மைவிட்டு யோக்கியமான கால மெல்லாம் பலனசொடுத்துக் கழியுமென்பது. இதற்குத் திருவ்ஃடாக்தம் மேல் வரும் காதையாலறிக. (சநி

312 டைப்பொன்செய் குடமழித்துப் பன்மணிசேர் முடிசெய்தாற் செம்பொன்னு னிஃயுதலுஞ் சிதைவாக்க மவைபெறலு நம்பொன்றிங் கிவைபோல நார்தேவ ருயிர்களேயும் வம்பென்று கருதனீ வைகலும்யா முரையாமோ.

செம்பொனிற்றலு முடிதோன்றலுங்குடமழிதலுங்கண்டு கொள்க. என்ணேயெனில், பலன்கொடாது பந்தித்து நின்ற தன்மை யழியப் பலன்கொடுக்குந் தன்மையாகிய உதய ரூபந்தோன்ற இவ்வாறு <sup>3</sup>கர்ம ஸத்வ ரூபத்தானின்று பலித்தலாம். அக்கினி தொட்டபொழுதே சுடுவதுபோலவும், பால் **காவி**னிற்

<sup>1</sup> கிர்புமக்தி - சக்தியற்று. 2 ஸ்தித்யுத்பத்தி - கிலே, உண்டாதல்.

<sup>3</sup> கர்மஸத்வ ரூபம் - கர்ம சக்தி ரூபம்.

பட்டபொழுதே ருகிப்பதுபோலவும் கர்மமும் பந்தித்தபொழுதே பலிக்கவேண் டாவோ வெனின், வேண்டா; மருந்துண்டால் யோக்ய பிரகாரத்தாற் சில காலங் கழித்துப் பலித்தவாறபோலக் கர்மமுஞ் சில் காலங்கழித்துப் பலிக்குமென்பது.

> '' மருந்துண்டாற் கில்பொழுது முன்போற் பலியா திருந்து பயன்கொடுப்ப தேபோற்—பொருந்துவிண செய்தாற் கிலநான் கழிந்து விணப்பயிண யெய்து மெனவுரைப் 1பார்க் கென ''

எனரு நாகவின.

(# Fri)

313 பெரும்பாவ மறத்துய்த்துப் பெறுதும்யாம் வீடென்னே மரும்பாவ காரிடூ யாவர்வா யதுகேட்டாய் வரும்பாவ மெதிர்காத்து மன்ணுந்தம் பழவிணயு மொருங்காக வுதிர்த்தக்கா அயிர்த்தூய்மை வீடென்றுள்.

இது, "தொல்லுக்கட் செய்யப்பட்ட" தென்னு...... இற்று கர்ம பலமெல்லா கோக அனுபவித்துப் பின்பு வீடு பெறு துமென்று யாஞ் சொல்லேம். யாஞ் சொல்லுமாறு – வரு இன்ற கர்மங்களே குப்தி சமிதி முதலாயினவற்ருலடைத்து 2 தபஸ்ஸம்யமா இகனால் கின்ற கர்மங்களே ஃகிர்ஜ்ஜரிப்பித்தால் ஆத்**மாவி**ன்கண மலிக்கத்தாற் பிறக்கின்ற சுத்தியே வீடாவதென்று சொல்லுவது. கீ யார் சொல்லக்கேட் டிவ்வாறு அபசித்தாக்கமாகச் சொல்லுகின்றனே என்றவாறு. அஃஃதேல், சன்மார்க்கானுஷ்டானத்தால் புண்யகர்மமா மண்றே; அதளுல் சுகானு பவமும், கர்மபக்தமுமா தலினுமககு மோ அமுமன தாகாதெனில், சன்மார்க் கானுஷ்டானத்தால் வரும் புண்யம், பாபங்களே யுங் கெடுத்துத் தானுங்கெம். கலங்கற்றெண்ணீரிற்றேற்றும்பாற்றேய்த்தாலது மண்ணேடுகடைத் தண்ணீரை வீட்டு கீங்கினவா முபோல வென்பது.

4 ' மருவியை வி ஊகள் மாற்று மாசிஃனக் கழுவி வீட்டைத் தருதலாற் புனித ஞக்குக் தன்மையாற் புண்ணிய மாமே.'' எனபதெம்மோத்தாகலி தென்பது.

#### வேறு

314 சொன்ன சூணக் துறநதவற் றட்டன பின்ணே யுண்டல் பிழைப்புடைக் கென்றியா னன்னு கல்லக் துறநதவ எட்டது தன்ன யுண்டுர் தவசியை யல்ஃபோ.

இது, " அடுப்புத் தடைப்ப '' மென்னு......ற்று.

- 1 'பார்த்தென' என றும் பிரதிபேதம்.
- 2 தபஸ்ஸம்யமாதிகள் வி. குறிப்பில் காண்க.
- 3 கிர்ஜஜரிப்பித்தால் ஷெ 4 மேரு மந்தாம் செ. 95.

அடு**ப்ப, துடை**ப்பம், **உர**வ், அம்மி, நீர்ச்சாடுலன்னும் பஞ்சசூ<sup>2</sup>னைக் களேர்து, அவற்ருல் முடிர்த சோறுண்டல் குற்றமெனில், ரீ சித்திரத்துங் காண லாகா செண்ற ஸ் திரீகளான் முடிந்த சோற்றை யுண்டும் தபஸ்வி யாகின்றுயல் %லயோ வென்றவா*று*.

கலப்பை அறந்து, கலப்பையால் வந்த சோறம், வீலதுறந்து, வீலயான வக்த மீனூன் முதலாயினவும் சொல்லிக் கொள்க. ( & A)

315 கொன்ற பாவங் கெடுகெனக் கையிட்டு நின்ற தென்பது கீயுரைப் பாயெனி னன்று துன்னின தாதன்மை யாற்டுசான்றுய் சென்றும் வர்துர் தியானம் புகலென்றுள்,

இது, " துடிக்கும் வண்ணத்தின்மையிலுயிர்களே '' என்ற ......ற்று. இந்திரிய விஷயமல்லாத ஜீவன்களேக்கொல்வதாகிய தொழில்களே ச்செய்து கொன்ற, அப்பாவங்கெட 1பிரதிக் கிரமணஞ் சொல்லிப் <sup>2</sup>படிவ கிற்கின்றே மென்று நின் அக்ஞானத்தால் சொன்னுப்; அவர்பயக நிமித்தமாக வுண்டாகிய ழம்ன முனத்தா விடையிடைப்பட்ட தியானங் கைக்கொள்ளும்பொழுது, அவ வாற செய்வதோர் கிரமமென்ற கொள்ளென்பது,

தொழிலேத் அறந்து படிவகின்று தியானங் கொண்டால் மேல்வருவதாகிய காமம் வாராதொழிவ தல்லது, முன்பு செய்து கின்ற கர்மங் கெடுமோ வெனிற் செடும். எனனே?

> '' உண்டியால் வந்த அயாமஅ மேலே யுண்டி பொழிய வொழிக்தாற்போற்—பண்டைத் தொழிலால் முடிந்தவினே மேற்னெழிலே நீர்க வொழியா கினவா லுகும் "

என்பதாகலின். அஃதேல் தியானமாவது அரசுத் பாமேற்வான் மேல் வைத்த சிக்கையன்றே; இதனுற் கர்மங்கெடுகின்றவா றென்னெனில், கருடியோவிக்க சர்ப்ப விஷம் போனவாறுபோல, கர்மங்களேக் கெடுத்தலிற் கர்மசத்துருவாகி கிர் மலனுகிய ஹழவானே, தோனஸ்வரூபனுகிய ஜீவன் ஞான வியாபாரமாகிய தியா னத்துவைக்கக் சுர்மங்கள்!கையறக் கெடுமென்பது. (P5)

316 இன்ப தன்ப மிருவிணக் காரிய மென்ப வர்க்கென்ணே யேதமுண் டென்றியேற் பின்பு பேணுர் தவத்தினி குகிய துன்ப வர்க்குர் துதாங்கனத் தொன்றமே.

இது, ''துக்பர் தீவி'னயின் பய'' கொன்னு.......கிற்ற

<sup>1</sup> பிரதிக்கிரமணம் - வி. குறிப்பில் காண்க.

<sup>2</sup> பழவம் - தவவேடம்.

தன்பக் தீவினையின் பயனல்லவே வென்பதன் பொருளால் கீர் தபசபண் ணுகின்றவழிக் காயக்லேசத்தால் வருக்துன்பம் பூர்வஜன்மத்து கீர் செய்த பாவப்பயஞம்; அல்லவாயிற் றுன்பம் புண்யப் பயஞம்; இன்பம் பாவப்பயஞய்ப் பாவஞ் செய்தலிற் குற்றமில்லேயா மெனில், தபசு பண்ணும் வழி யுண்டாகிய எமது தேன்பம் நமது 1 துதாங்கானுஷ்டானத்திற் றுன்பம் போலவாமென்று கொள்வெனேறைவாறு.

அன்றியும் துன்பமாவது சுகதன புத்திபூர்வமாகத் தன்னேக் கொல்வே கொனைறு முளத்தாற் பிளத்தன் முதலாயின செய்து தென்புறுகின்ற தன்றே? யாங்கள் பற்றறத்துறந்து வனப்பிரதேசத்து ஒருவழி கின்று, ஞானதியானங்கள் செய்வுழி வெயில் முதலாயினவற்றுல் வரும் அல்பதுக்கம் நீதுக்கமென்று கொள்ளப்படாது; உண்பானுக்குச் சோறு சுட்டும், மருந்துண்பானுக்கு மருந்து கைத்தும், ஸ்நானம் பண்ணும்வழிக் குளிர்ந்தும், மணிமகுடஞ் சூடிவானுக்குக் கனத்தும், கறிகளுண்பானுக்கு மினகு முதலாயின வழன்று மிவ்வாறு வருவனதுன்ப மென்று கொள்ளப்படாதவாறு போலவென்பது.

இனி அகசுதையும், போ மல் இயால் உபவவிப்பான்போல ஊணின் கண் வருவதாகிய அல்ப பாவங்களேப் பரிகரித்தற் பொருட்டும், விகைஷ்பெருத வண்று ஊம்கிலேசம் வாராமலுக்கும், பொறி மிகாமற்கும் தம் சக்திக்குத்தக்க வாறு உபவவிப்பார்கள்; துனபம் வர வொரு காயக்லேசமுஞ் செய்யார். 3 ''பு தி தஹ்வவி'' என்ப தோத்தாகலின். துன்புறக்காயக்லேசம் பண்ணு தல் தபஸ்ஸெனில், ஆபுபாமபேதம் வேண்டாம்; ஆபுபாமம் பல கண்டது தண் புருமல் அனுஷ்டித்தற்கன்றே யென்பது. (டூ0)

317 செய்த தீவிணே சென்றின்ப மாக்குமென் நிஃது சைப்பவ ரீங்கில்ஃ யாயினும் பொய்கள் சொல்லிப் புஃமைக னேயெம்மை வைதல் காரண மாகின்ற வைதியோ.

இது ''' கின ற துன்ப''மென்.....ற்று.

தீவினப் பயளுகிய துன்ப முழந்தால் நல்வினப்பயளுகிய வின்பமாக்கு மெனறியான் சொல்லு தற்குச் சான றுண்டோ? கீ எம்மை வைதற்பொருட்டி யான சொல்லாதன சொல்லி வைகின்றுயோ வென்றவாறு. (நிக)

318 இந்திரி யங்களே வென்றற் பொருட்டென வர்து டம்பு வருத்தல் பழுதென்பாய் 4 தர்து ரைத்த தஃமேழி யாதிய செர்த ஊேக்கிவை செய்வதெ தேசொல்லாய்.

இது, '' ஒம்பல் வேட்கை '' யென்றும், ''போக வேட்கை '' யென்றும் சொல்லுகின்ற காதைகள்.....கிற்று.

<sup>1</sup> அதாங்கானுஷ்டானம் - அறவிக்குரிய ஒழுக்கம்.

<sup>2</sup> ஸம்கிலேசம் - கர்டம். 3 சக்திக்குத் தக்க தபசு. 4 தட்தை - நால்.

இந்திரியங்களே ஜெயித்தன் முதத்தால் பிராணிகளே ரக்ஷித்தற் பொருட்டி, அதசதையால் வருந்துதவிற் பயனில் " என்னே? பிராணிகளே யோம்பின தனுற் புண்யமுன தேனும் ஆக்மபீடையாற் பாபமாதலின் என்றிங்ஙனஞ்சொல்ல வாய், தீலைகிரைத்தலே, புருவஞ் கிரைத்தலே, அத்யுஷ்ணமும், அதிஹாரமும், 1 அதிஷு நுறி நந்தியுமாகிய சீவரம் போர்த்தலே,சர்வமும் அசுசியன்று பாவித் துண்டலே, காமஸந்தாபமே, பொழுது செகுத்துண்டலே என்றிவை முதலாயின கினக்குப் பாவந்தாராதவாறுபோல இநகையையும், புத்திபண்; நானக்கு 8 கலித்த தீலைமியாதி இந்திரிய ஐயார்த்தமன்றி ஞான கிகழ்ச்சிக்குக் காரணமோ சொல்லென்றவாறு.

இத்துணேயானும், '' ஒம்பல் வேட்கை'' யென்னும் காதை ககோசிக்கப்பட் டது.

இன்னும் இந்திரிய ஜயார்த்தமாக 5 அஸ்நாக விரதங்கொண்ட தல்லதை யாக கள் சரீரத்து மலமாக்கவேண்டுமென்று சொல்லியதாஉஞ் செய்ததாஉ மில்லே. ஆயினுமிவ்வாறு பொய் சொல்லி என் பெறுதி ந்யேயனறே சர்வமும் அசுசி யென்று ஹாவித்தம், மலசூகராதி மாம்ஸம் ஹ-ஷிக்கின்றுய்; நாகக்கே நீசொல் லிய குற்றமாவ தென்றவாறு.

இத்துணேயானும், ''போக வேட்கை'' யென்னுங்காதை கிரவிக்கப் பட் டதை.

319 புணேவு வேண்டலர் போக நுகர்விலர் நிணேவிற் கேயிடை கோளென ரேர்தலா விணய வும்மல மேறினு மென்செய மீணய தான்மக்கள் யாக்கையின் வண்ணமே.

இது, '' வாயின் ல் வேட்கை களே வான் ''...........சிற்று.

சுத்தி வேண்டுவதல்லது சரீர 6வாலள்காரம் வேண்டலர்; சரீர ஸ்திதி செய்வதல்லது ஹோ.மா.நா.மைபவனம் வேண்டலர்; 7வைக்ஞானதியான விக்கி ணங்களாக புத்தி பண்ணுதலின். இனி 8ஸ்வே தாதி சரீர மலங்கள் சரீரஸ்வபாடி மாதலிற் போக்குதே லரி து. ஸ்வே தாதிபோக்காமல் வருவதோர் வருத்தமும்ஞான நியான பரராகிய தபோதனர்க் கில்ஃ, நீ வேண்டியவாறு வைகினருய்; ஸ்வே தேத்தால் சரீரத்துக்குத் தாளியேறி வருந்துன்ப மென்னென்றவாறு.

சுத்தி வேண்டுதலாவது - போஜன வேஃவில் <sup>9</sup>ஆஸ்ய சுத்தி செய்து, ஒழிக்த சுத்தி கிமித்தமாக கொகஸ்தார் கொடுக்கப்பட்ட குண்டிகா ஜலங

<sup>1</sup> அதிக தார்நோற்றமுள்ள. 2 அநசனுதி - உண்ணு விரதம்.

<sup>3</sup> கவித்த - கூறிய. 4 கிரவித்தல் - நீக்கல்.

<sup>5</sup> அஸ்காக விரதம் - ஸ்காகம் செய்யா திருத்தல்.

<sup>6</sup> ஸம்ஸுகாரம் – சுத்தி, அலங்காரம்.

<sup>7</sup> வைக்ஞான தியானம் - விசேஷ் ஞானமும் தியானமும்.

<sup>8</sup> ஸ்வேதாதி - வேர்வை முதலிய. 9 ஆஸ்யசுத்தி-வாயை சுத்தி செய்தல்.

கொன்வதை. இனி, சரீர ஸெ்ஸ்காரம் வேண்டாமை யாவதை - பல்லுத் துடைத்தலே, அஞ்சன மெழுதைதலே, முகமினுக்குதலே, வாய் சிவப்பித்தலே என நிவை முதலாயின வொழிதல். சரீர்ஸ்திதி செய்தலாவது - பயருகா லம் கிரகஸ்தராற் கொடுக்கப்பட்ட ஆகார ஒனவுதுக்கின், 2 பொக பிரமோத மின்றிக் கோடல். ஹோ நா ஹவகம் வேண்டாமை யாவதை - தாம்பூல ஸ்கானபானுதியே, தண்ணீர் 3 ஸம்ஸ்கரித்துக் குடித்தலே. 4 கப்பியக் தின நலே, பண்ணிகார மெப்பொழுது மெல்லுதலே, 5 புரோக்குப் பொடி கறிக்குதலே, 5 புயகாஸகத்திருத்தலே யென்றிவை முதலாயின வொழிதல். வுஹரவமலம் போக்குத லருமையாவது - வுஹாவமானது போகாதென்பது; அன்றியும், 7 உதையாவ நாஜியால் ஆஸ்யசுத்தி பண்ணப்பட்டதே யெனினும் லோகத்தா சால் 8 யுடு தி தஜ நொறிவுக் கைக்கொள்ளப்படாமையு மறிக்துகொள்க. பிறிதொருகா 9 பெ பா தெறா முத்துக்குப் போகா கின்ற மதஹ்ஸ் திக்குப் பேன முதலாகிய10 கூடு ஒரு ஐக்கு பீடை தோன்று தவாறபோல ஞானத்தியான பாரா கிய தபோதனர்க்கு உள்ளமழிய வருவதோர் பீடையின்றென்பது. ஆக லால், தபோதனர்க்கு உள்ளமழிய வருவதோர் வருத்தமின்றென்பது. இக

320 பாவர துய்த்துடுமன் ருேமல்ல துய்ப்பினு மாவ தின்மைக் கரசுரைத் தாயன்ரே வோவ சின்பர் தருடும னுயிரென்பாய் தேவ னுகித் திரிர்துதான் காட்டிக்காண்.

இது, " தீ வினேயின் பயனறய்ப்ப ''வென.....ற்று.

தபச பண்ணுதூலப் பாவபலன றாய்க்கின் ருமெனறா போங்கள் சொல்லிய தற்குக் கரியுண்டோ? கீணேத்தபொழுது பாவம் தோய்க்கலாமாகில் முன் செய்த தோர மல்வினேயைக் குறித்த ரோஜ்யம் பண்ணிக் காட்டுகேவெனறு எம்மை யடர்த்துச் சொன்ஞாய்; மீ இனபம் பயக்கும் வேடமென வேடமெனறு சொல் லுவாய்; கின்ஞற்றலால் மீ இனபம் பயக்கும் வேடங் கொண்டோயாயின் கின ஞற்றலால் மாஞுதித் தான்புற்றுக் காட்டு; அல்ஃலையேல் தேவஞுதித் திரிந்துதான காட்டென்றவாறு.

321 அழிவு காலத் தறத்தொடர்ப் பாடெலா மொழியல் வேண்டுமென் *ருற்று*மை தாங்கொளீஇ

<sup>1</sup> தகு தியான சாலம். 2 அக்கம்.

<sup>3</sup> ஸம்ஸ்கரி த்து - சுத்திசெய்து. 4 கப்பியம் - உண்ணயோக்கியமான து.

<sup>5</sup> புரோக்குப் பொடி - ஒருவித வாசீண வஸ்து.

<sup>€</sup> படுக்கை, ஆஸாம். 7 பல்சுத்தி செய்தல்.

<sup>8</sup> கீழ்மக்களால் கழிக்கப்பட்டது. 9 கார்ய முயற்கி.

<sup>10</sup> அல்ப ஜக்தை. 11 வேர்வை முதவியனு

வழியுங் காட்டுமம் மாண்புடை யார்கண்மேற் பழியிங் கிட்டுரைத் தாற்பய னென்ணயோ.

இது, ''கொல்லா வேட்கை'' பெண்.......ற்று; 1ஸல்லேகினயது மெய்ம்மை சொல்லிற்றுமாம்.

ஸல்லேக்ணோயாவ து—மாணகாலத்துச்சாகின்றே மென்ற 2 வல கெலுஞ் மூறி பாழியில் வல த மெல்லா மொழியல் வேண்டுமென்று சொல்லிச் சித்த சமாதானம் பண்ணுவித்துக் கலக்க கீக்கி, பாலோகதுமன 3பாதேயமாகிய பஞ்சுகமஸ்கார பாம மக்திரோபதேசம் பண்ணி ரத்னத்திரய ரூபமாகிய சன் மார்க்கள் கலங்காமை, 4 பூ 2 2 ஓ மு நாழிகளாற்காட்டு தல். அத செய்வாரைக, "கொல்லாவிரத முடையீர் நம்விரதத்துக்கு அழிவாக ஸல்லேக்குன கொடா கிண்றீர்" எண்று பழி சொல்லுகின்றதனை வெண்பெறுதி? பீலி பிடித்து 5 கூடு நடி நடி இது நைவையும் சகிசிக்கின்றுர் தபோதனர் வதம் பண்ணுமென்றறி யாயோ வென்றவாறு.

നു ട്രാലുക്കുന്നു പ്രത്യായ പുരുന്നു ്നു പുരുന്നു പുരുന്ന

'' எல்லாப் படியும் விலக்கப் படா தெரியா வில்ல மழியி லதனகத்தில்—கல்ல பொருள்கொண்டு போவானபோற் சாமபோது பெற்றற் றருள்கொண்டு போத லறம்.''

என்பணவேற்று லும் ஸல்லேகுண யாமா றறிந்தை சொல்லிக்கொள்க.

(BB)

322 கிக்த கோயினுக் தீவினே யாடுமன்பார்க் கைக்திற் காம மமையுமென் றீரென்பாய் சுக்த மாகச் சுவடறு வீரென 7வக்தி தோறும் புடைக்க வமையுமோ.

இது, "பூகைமைத்தாள்" என்......ற்று.

மனஸ்ஸால் கிணப்பினுங் காமம் மஹாபாபஹேது வெபைரமை யவவாற பழி சொல்வதிற் சக்திதோறு கிண்ற சுத்த சூனயமாகக கெடுவாராகவென்று திட்டுதலே யமையுமென்றவாறு.

சுந்தம்—சுத்தம்.

(B5+)

<sup>1</sup> ஸல்லேகளே - சரீரத் தியாகம். 2 கஷ்டம்.

<sup>3</sup> பாதேயம் - கட்டமுது. 4 தர்மோபதேசம்.

<sup>5</sup> சிறுஜந்து.

<sup>6</sup> இரத்திண கரண்ட சிராவதாசாரம், 122. 7 அந்தி - சந்தி

323 பெண்ம கள்ளிர் 1 பிறகிட வுண்பவர் கண்ணி ஞலில்லுட் <sup>2</sup>கக் தியைக் காணினு முண்ண லம்மெனும் மோத் துடை யார்களேத் திண்ண தாவைது தீவினே கோடியோ.

இது, 'கோமங்கூர்''.....ற்று.

ரிவுக்கள் திகைக்க்குப் புக்க கிருஹைத்து 8 ஆர்யாங்கீணமையக் காணின் முட் டிப்பாடு கொண்டு மீள்கவென்றும், அவர்களும் ரிவுக்குளக் கண்டை கிருஹைத்து பிகைக் கொள்ளாது மீள்கவென்றும், ரிவுக்கள இருக்கும் பள்ளியுள் ஆர்யாங்கீன களிருக்கப்பெரு பென்றும், ஆர்யாங்கீணகளிருக்கும் பள்ளியுள் ரிவுக்கள் இருக் கப்பெருமென்றும், ரிவுக்கள், ரிவுக்கள்பாற்றுறக்க, ஆர்யாங்கீணகள் ஆரியாங்கீன கள்பாறறுறக்கவென்றும், அத்யயனமு மிவவாறே செய்கவெனறும் விதிக்கின்ற பாமாகம் முடையார் அவ்வாறே யின்றுகாறும் அறுவ், முக்கின்றுர்கீன இவ்வாறு சொல்லி என்ன பாபஞ் செய்கின்று யென்றவாறு.

324 பிள்ளே பெண்ணலி பாயினும் மாண்வயிற் அள்ள தேபென் ரெழுக்கங் கொடுத்திபாற் பிள்ளே பெண்ணலி யன்மையை பாதினை லுள்ளங் கொண்டிழ ஆசி யுசைப்பதே.

இது, '' தன்னவூசி'' பென......றறு.

ஊகி பரிக்கிரகித்தலும், கெடுத்தலும், உபவவித்தலு மெமக்கில் இல; உண் டென்று சொனையெனினும் பெருகுகின்ற ஆற சீக்கோ கிலேயோ வெனறறி யாமையில் தெப்புக் கொண்டிழிக்கவாறுபோலப் பாபம் வருவதோவென்று கருதி உபவவித்தாரேனுங் குற்றமில் இல. சீ, கின்னுபாலைக் ஸ்திரீ, மஹி—ிணியாகிய பொழுது ஆண்மேலிட்டுச் சீலங்கொடுத்தி; மஹ்—ித்த 4 வூடு இயாணென் றெவ்வாறறிக்துண? பெண்ணு மலியு மாகாதென்பது பெற்ருயோ வென்று நீஸமான தோஷஞ் சொல்லுக; 6"வலிரு நடுதாஷா நாடு அருற்ற கண் பதனுல் யாவர்க்கு மொப்பது குற்றமாகாதென்பது.

துன்னவூசி யென்பதனுள், ஊசி கொடுத்தாற் றாண்டிலிடுவா பொடுக்கின் ருபோ வென்று பட்டினி விடுவோமாகக் கொண்டு, துன்னனெடுத்தல் தபஸ விகள் எடுத்தல் செய்யாரோ வென்றற்கண் வந்ததிக்காதை. இவ்வாறு 7000 கித் தைக்கொண்டிருப்பது தகுவதோ வெனிற் றகும். தாமேறட்டுக் கொண்ட விர

l பிறகிட - செல்ல. 2 கந்தி - தவப்பெண்.

<sup>3</sup> ஆர்யாக்கணே-தவப்பெண். 4 கர்ப்பத்துப்ரஜை-கர்ப்பத்திலுள்ள ஜீவண்.

<sup>5</sup> ஸமான தோஷம் - வாதி பிரதி வாதிக்கு சமான தோஷம்.

<sup>6</sup> சமான தோஷம் இருக்குழி குற்றமன்று.

<sup>7</sup> சந்தேகிப்பது.

தங் 1 தேவாய்படாம லவ்வாறு பரி நிறிவிப்பார்களா தலின த குற்றமுமன்று. இல் லறத்தினின்றுக்துறவறத்துப் போக்து கிற்பது பாபம் புகு சாமை வாத்தித்தற் கன்றே; ஒன்றைக் காப்பனென் றேறட்டுக்கொண்டானவ்வாறு கடைப்பிடித் தோக் காண்ப துலகத்துக்காண்கின்றதன்றே! ஆதலாலது குற்றமன்றென்பது. ()

325 **மோன**ம் பொய்யஞ்சுக் கொண்டவன் மெய்யுரைக் சுனர் தோன்றி அரைத்தன கென்றியேற் *ரு*னம் யாவர்க்குஞ் செய்வது நன்றென்பா யீன மென்னே தெருச்சுமக் கிற்றியோ.

இது, " பொய்பையஞ்சி யுவையாமை "......ற்று.

மௌனம் பொய்யுரையஞ்சிக் கொண்டேமென்ற சொல்லுவதில்லே; உண் டெனினு மெய்யுரைக்கழிவு தோனறினவழி மௌனம் விடவேண்டுவதாமில்லே; எனுன? சகதன், <sup>2</sup>வாழ் உரமை யாவர்க்கும் பண்ணவேணுமென்ற மேற் கொண்டு செல்வுழியொருவன காலிற் செருப்புக் கையிற்கொண்டு நீரிலிழியமாட் டா அவைருந்துகின்று கேக்கண்டு, அவன காற்செருப்புத்தன்கையில் வாங்கியவனுக குத் தோட்கொடுத்துப்போவான், கிருபைக் கழிவாக வொருசண்டாளன் எருச் சுமந்தே வருகின்று கேக்கண்டு தோள்பிடித்துக்கொண்டு போவானே விடா த போயவழிக் குற்றமில்லா தவா றபோல, யாமேறட்டுக்கொண்ட மௌக விரதம விடா திருற்றமில்லா தவா றபோல, யாமேறட்டுக்கொண்ட மௌக விரதம வருவதோர் குற்றமில்லா, தோன்பிடித்துப் போவானேவிட்டு எருச்சுமந்தாலும் சுகதனுக்குக் குற்றமில்லா தவா றபோல வென்பது. ஆதலாலிங்கென்ன குற்றம் வருமென்று விளேந்திது சொல்லினே மென்றவாறு.

326 உய்யக் கொள்வ னெனச்சொல்லி யுள்ளத்தாற் கையிற் காட்டல் காவுள தாமெனிற் பொய்சு தைத்ததென் சொல்லிப் பெயர்ந்துரை பொய்யு ரைத்தில னென்றல் பொருந்துமோ.

இது, '' இவ்விடத்தோர'லக் கோட்சிறை ''யென்னுக் காதையாலும், '' இக் கிலத்துப் புகுந்தில் ''னென.....கு......ற்று.

ஒருத்தின யவ்வாறு ரக்ஷிக்க வேண்டிஞல் எமக்குக் கை காட்டியு நிலங் காட்டியும் வஞ்சினயாற் சொல்ல வேண்டுவதில்ல; என்னே?

3" பொய்ம்மையும் வாய்மை யிடத்த புரை தீர்ந்த தன்மை பயக்கு மெனின்."

என்பது எம்மோத்தாதலாற் 4 வூாணிவீவா நிவு து து பிமாகப் பொய்யு ரைத்தலுமாவதாதலினென்பது. கன்மைவேண்டிப் பொய் சொல்வதாயினன்மை

<sup>1</sup> ததுவாய் - குற்றம். 2 மேலான தாணம்.

<sup>3</sup> திருக்குறன் - வாய்மை - 2. 4 பிராணிகளுக்குப் பீடை கீக்குமாறு.

வேண்டிக் கொ&ை முதலாயினவுமாமோவெனில், கன்மையாவது, ஜீவன்கட்குப் பீடை புகுதாமல் வர்த்தித்தவாதவில், கொலே முதலாயின ஜீவன்கட்கு பீடா கிமித்தமாதவிஞகாதென்பது. காம மாடுதலும் 1<sub>னுஹு</sub> ஜீவவாதமென்ப தெம் மோத்தினுட் கண்டு கொன்க. இனி, சீ, 2''குறிளயுரைசாவன் கொதித் என்பதனுற் குறின தெழுமினென்றுன் '' சொல்லலாகா குறீனயின் மெய்க்குறின சொல்லு தற்கட் குற்றமெனென்றுர்க்கு, யெனினும் பிராணிகளுக்குத் தீங்கு பயக்குமென் ஜெழிக்தே னெனில், பொய்யெனினும் பிராணிகட்கு என்கு பயத்தலிற் சொன்**றே மென்ற** கொள்ளென்பது. ஒருவன் பிறாறியாமல் வலவுத்தாரறியக் களவுகண்டனன்; அவீனக் கோத் தொழின மாக்கள் வெ<sub>ற</sub>வபத்தாரைக்கேட்டுத் தக்கவா*று* செய்து மெனக் கேட்ட வழிக் களவுகண்டானெனிற் குறினயாம்; இல்லேயெனிற் பொய் யாம்; வாளாவிருப்பினருளிலாாம்; இவண்சுத்தனென்று சொல்லாமையிலவினப் பீடிப்பாதலின் பொய்யே யெனினு மருணிமித்தமாக வவண் சுத்தனென்று சொல்லுவதே சாலுமாயி கொமக்குமஃ தொக்கு மென்று கொள்ளென்பது. இனி நின் மதத்தாலும் பொய்யுங் குறினயு ம**று**த்தமையிற் பிராணிகளுக்குத் தீங்குவாச் சொல்லுஞ்சொற் பாபகாரண மெண்பதாயிற் பிராணிகளுக்குத் தீமை வாராமை சொல்லும் வார்த்தை பாப காரணமன்றென்பதா மாகலி னண்மை பயக் கச் சொல்லும் பொய் குற்றமன்றென்பது.

அது நிற்க, நின்னுபாஸகனுக்குக் 3கறி முதலாயினவற்றை பொடித்துப் கிள் ளியுர் தேள்ளியும் பெயாத்து வைத்துஞ் கிதைத்துக் கப்பியமென்று சொல்லென் றபதேதித்து நின்வயிறு வளர்க்கின்ற வஞ்சூன விசாரியாது ஜீவாகூரார்த்தமாகச் சொல்லிய வார்த்தையில் வஞ்சூன யுளதென்று சொல்லியது நின அக்ஞாணமே யென்று கொள்ளெனபது.

வேறு

327 கொல்விண பஞ்சிப் புலால்குற்ற மென்பதை நல்விண பேபென நாட்டலு மாமென்னே வில்லிண பேற்றி நம் மெய்ம்மை கொளிஇயது சொல்லிணே யாதலிற் சொல்லுவன் பானே.

இது, "கோற‰யஞ்சி" பென்று.....ற்று.

கொலே பரிகரித்தற்காகப் புலால் குற்றமென்ற தவிர்க்கை, கின்னுகமத்து 4க இறிரா வல உறிக்கவென்ற சொன்னமையில் ஆறம விரோதமா நீயகுகல மாமே யெனினுங் குசலமே யென்று கின்னுற் கைக்கொள்ளப்படும்; என்ணே? விற்பிடித்த காணேறடுகை அகுசலமே யெனினுங் கககாதன் தர்மங் கோடற் காக, சுகதனுற் செய்யப்பட்டத குசலமாகக் கொண்டவாறு போல வென்பது.

<sup>1</sup> அனேக ஜீவன்களுக்குக் கேம். 2 குறின் - கோள், திமை.

<sup>3</sup> கறி - மாம்சம். 4 தின்ன யோக்கியமான மாம்சம்.

<sup>5</sup> அகுசலம் - தியொழுக்கம்.

329 ஆங்கவர் போல வருள்செய் பவர்களே கீங்குமி னென்பது கீர்மை பெனினது வீங்கிதற் கெய்தா விடினிலே போதிக்கும் தீங்கே நமர்செய்கை தோமற்றென்றுள்.

இதுவும். புத்தபக்தி கிமித்தமாக போதிவிருகூம் தொழுமாறுபோல அரு. ணிமித்தமாக மாம்ஸமுண்டல் ஒழிக்தோ மதுகொள்ளா யெனில் போதிவிருகூக் தொழுதலு மொழி என்றவாறு.

(காடி)

330 பல்லுடை யான்றன்னேப் பண்டுகண் டேத் தினுக் கொல்லுரை கேட்டுறப் பேதொழு தாலும்பி னல்விணே யாமென்று காட்டு தி யாய்விடிற் கொல்வதுக் தின்பதுங் குற்றமற் றென்னுய்.

இ**து, ''** கொன்*று* தின்ரு'' னென்னுங் காதையாற் சொல்லிய குற்ற நீக் கி**ற்று**.

ஈழமடிப்படுத்த 1தாடையாழ்வா சென்னும் போதிசத்வமை அவருள்ள காலத்து வணங்கிஞர்க்கும், பின்பு அவரது பல்லினேத் தொழுதார்க்கும் புண்ணிய முண்டோயில், உயிரோடு கூடிய டூவ சீரத்தை அழிப்பார்க்கும் பாபமுண் டென்று கொள்ளெனபது. 2யூதுவினுக்குமிவவாறு சொல்லிக்கொள்க. அஃ தாவது, செத்தது மண்ணெடொக்குமென்று பிராணி சரீரஞ் சுட்டுத் தின்பார்க் குப்பாபமும், அவை தைறப்பார்க்குப் புண்ணியமு மில்ஃபைனி னவ்வாறுகிய தாதுவைச் சுட்டார்க்குப் பாபமும், தொழுதார்க்குப் புண்ணியமுமில்ஃபை பென்று கொள்ளென்பது.

ஈழமடிப்படுத்தலாவது - கெடிய பல்லுடையாகு இரு இவலா நதன ஈழத்து வலி உறள மஹாராஜுனக் கண்டு எனக்குத் தோலிடுகைக்கு இடஞ் சிறிது தர வேண்டு மென்றிர்ந்து தனது 4ரித்தியாற் ருே ஃ மீழமுள்ள அளவும் விரித்து, ஈழத்தைத் தனதாக்கி என் கேஷத்திரத் திருப்பு சென தர்மங் கொண்டிருகை வென்று தர்மோபதேசம் பண்ணிஞ்கென்பது.

331 வுத்தின சேத்துக வென்றிறை போல்வன பாத்தில பைம்பொற் படிமைசெய் தாலவை யேத்துஈர் பெய்தவ செய்துவ ஈன்றெனில் வீத்தவர் தின்பவர் வெவ்விணப் பட்டார்.

# இதுவுமது.

<sup>1</sup> தாடையாழ்வார் - பௌத்த ஆசிரியர்.

<sup>2</sup> தாத - சரீரத்தின் மூல தாத; எலும்பு முதலியன.

<sup>3</sup> கௌன மதன் - பௌத்தன். 4 ரித்தி - தவத்தால் பெறும் சக்தி.

புத்த பிரதிமை செய்தார்க்கு மது கண்டுபேக்ஷியாத 1ஸத்கரித்த பூஜூன் செய்த தொழுதார்க்கும் புண்யமுண்டெனில், கொன்ற மாம்ஸமாக்கினேர்க்கு மது உபேக்ஷியாது ஸத்கரித்துக் கொண்டார்க்கும் பாபமுண்டென்ற கொன் சென்பது. ஏத்துதலென்பது – உவகையோடு ஸத்கரித்தல். (குடு)

332 **வெ**ற்றாடம் புண்பதும் வேலின் விளிக்**க**வை தெற்றென வுண்பதுக் தீமை தருமென்னே பொற்றைகின் முடுணே யூற படுத்தவட் குற்றமன் முடுசென்று கூடுவ தேடா.

இதுவுமது.

(இ-ன்) கொண்று வந்த ஆண்றின்பார்க்குக் கொலைப்பாவம் வருக, படு முடை தின்பார்க்குக் குற்றமென்னே வெனி னிருவர்க்குள் குற்றமாம். என்னே? ஆணைவணேக் கொன று விதவைவைய ஸ்வீகரிப்பார்க்கும் பரஸ் திரீ 2 ஜோஷ மண முண்டாகி, 3 ஸ்வயமேவ விதவையாயினு எ ஸ்வீகரித்தார்க்கும் பரஸ் திரீ தோ ஷம் வருமாறு போல வென்பது. அனறியும் பரஸ் திரீ மேலுண்டாகிய வேட் கையாலன்றே பரவதம் பண்ணி யவுள ஸ்வீகரித்தது. அவ்வாறே விதவையைக் காதலித்து ஸ்வீகரிப்பாரக்கும் \$தற்றை தடிபானத்திக்குடம்பாடாமதுபோலப் படுமுடை தின்பார்க்கும் ஜீவன்களது மாணத்திலே புத்திபிறக்கு மென்பது, உகு மெற் பொறுக்கியுண்பான் கெல்லுக வேண்டினை வாறுபோல.

" உகு நெற் பலகூட்டி புண்டி முடிப்பான் மிக மெல் அதிர்வதீன வேண்டுக்— தகவுடையோ ருண்ணுப் படுமுடையை யுண்டா னுயிர்மரண மெண்ணுத வாறுண்டோ விங்கு"

என்பதாகலின்.

( A A )

333 பிடிப்பது பீலி பிறவுபி சோம்பி முடிப்ப தருளது போன்முடை தின்று கடிப்ப தெலும்பதன் காரண மேனி தடிப்பத லாலரு டானுனக் குண்டோ.

இதா, "வாலி தெனானுண் "......ற்றா.

பீலி பிடித்தல் பொணிகளோ கூழித்தருண்முடித்தல் காகணமாமதுபோல எலும்பு கடித்தல், உடம்பு தடித்தல் காகணமல்லது அருள் காகணமுண்டோ வென்றவாறு.

காரணமென்பதின யிருவழியுங் கூட்டுக. வயிறு வாடாமை கிமித்தமாக மாம்சம் உண்கின்ருய்; கின் மாம்ச பக்ஷணங் கொலேக்குக் காரணமாவதல்ல அயி

<sup>1</sup> ஸத்கரித்து - ஆதரித்து.

<sup>2</sup> பாஸ்திரீதோஷ கமனம் - அன்னிய பெண்ணே சேறம் குற்றம்.

<sup>3</sup> ஸ்வயமேவ - தானே. 4 தத்பர்த்ரு - அவள் கணைவன்.

சோம்பி அருண்முடித்த னிமித்தமாகப் பிடிக்கின்ற பீலி கொ‱க்குக் காண மாமோ வென்பது போக்தது. எறும்பு முதலான <sup>1</sup>கூடு உறஇவ மாணத்தினப் பாரிகரிப்பான்வேண்டிப் பீலிபிடிப்பார்; மயில் சாவப் பீலி பிடியாசொன்பது வினங்கும்.

334 ஆட்டொரு கான்மயிற் பீனியுகு மவை ஈட்டு தல் போலு திர்க் துக்க விறைச்சியைக் காட்டியுக் தின்னுங் கருத்தில் நீதசை வேட்டுகின் றேயழைத் தீவினே யாளோ.

இதை, '' பும்ந்தைக்க டூலி'' என்ற ......ற்ற .

2வத்ஸாத்தாக்கு ஒருகால் மயில்கள் வி?ளயாடி வீழவிடத் தானே வீழ்ந்த பீலிகுளோ யாமேடுயைடுத் தாயிரோம்புதாம்; என்னோ?

> '' செக்தான வாகிச் சிவக்து புடையொதுங்கி வக்தாற் கொலேயென உு வைத்திடுவர்— தக்தான் வளேபோல்வ மூல்லே முகைபோல்வ கொள்வர் விளேயாடி வீழ்க்தனவென் றேர்க்தூ.''

என்பதாகலின். இவ்வாறே, தானே விழு மாம்ச முன்ன தென்று சேமானஞ்சொல் விணே யதுவுண்டேனு மது தின்றுர்க்குக் கொ?லமேலுள்ளம் பிறப்பிக்குமாதலிற் பீலி யதுகொடைடாவ்வாது, ஃ விழுக்கமாம்சம் பொறுக்கித் திண்று யுமல்?லை; கால ஞனை யகைழத்தோக்கொண்டு தின்றி என்றவாறே.

இனி, ''கைக்குக்க மாமு திர்க் தற்ற விறைச்சிகள், சக்திக்கின் றின்பது தத்து வமா'' மென்று நீயே கடறினமையினெழிக்க மாம்ச முண்பார்க்குக் கொஃவப் பாவமுளதென்ப திசைக்காயாகுதி யென்பது. இனி, மாம்சுகிமித்தமாக மயில் கொனருர் பீலியுங்கொடு வக்து விற்பதல்லது பீலிகிமித்தமாகக் கொல்வாருமில் வேன்பது.

335 பாெடுஞடு மீனில மன்னு முடம்பட ஹானடு வாரிடு வாரை பொளித்தவிற் முனடை யாவினே யாமென்ற தத்துவர் தீனிடை கீபட்ட தீச்செய்கை பென்னே.

இது, ''ஊன் விற்ப கொள்வ''.....ற்று.

தின்பவன் உண்மை கொஃக்குக் காரணமாயினற்போல, மான் முதலா யினவற்றுண்மை கொஃக்குக் காரணமன்று. கையகப்பட்ட ஜீவினப் பக்ஷிக்க வேணுமென்றுள்ளம் பிறந்தபொழுது அதற்குக் கொஃ பிறந்தமையிற் றின்றல் கொஃலக்குக் காரணமாம்; உண்மை கொஃக்குக் காரணமாகாதென்பது, வைவத் தார்க்கும், எருது முதலாயினவற்றுக்கும் உண்மையுண்டேயெனினுக் தின்பா

i கூுத்ர ஜீவன் - சிற ஜீவன். 2 வத்ஸாம் - **வருவுகம்.** 

ரின்மையிற் கொலே பிறவாமையால், தின்பானுவானே யெனினு மவற்றுண்மைய யின்றேற் (கொலே பிறவாமையால், அவற்றுண்மைக்குக் காரணமாகிய) கொலே தவிர்தலா லுண்மையும் கொலேக்குக் காரணமெனின் கன்று சொல்லினே; வெட்டு தல், குத்ததல் முதலாகிய கொலேத்தெருயில் கருவிக்கும் கருத்தாவுக்கு மொக்குமே யெனினுங் கருத்தாவே கொலே செய்தானுயினவாறு போலத் தின்பானே கொலேக் குக் காரணமாயினுனென மு கொள்கென்பத

இத்துணேயானும் போக்க பொருள் கொல்லிலுடம்பாகிடைய காரணமே கொலேக்குக் காரணமெனபதாம். ஆதலா லூனுக்கொர் முதலாயினுமைரக் கண் டோடி யொளிக்கின்ற மான் முதலாயின வற்றுக்குக் கொல்ல புடண்பாடின்மை யில் அவை வினயடையா வென்றவாறு. தின்பானுக்குக் கொல்லபுடன்பாடு போன காதைகளாற் பெறப்படும். மாம்சம் தின்னவேண்டி நீ படுகின்ற 1தித்த ஸம்கிலேசம் என மென்றவாறு. தித்தஸங் கிலேசத்தாலக றே, 'இடித்தார் பாவ மெடுத்தார்க்கா' மென்பத முதலாயின சொல்லுகின்று பெண்பது. காரணுற் பாவங கொள்ளி னதுவமா மனருமெனின், நன்று சொல்லிலோ; தின்னு மவன்பாற் பெறும் பொருணிமித்தமாகச் செம்படவர் முதலாயினர் கொன்ற வாறுபோல, எடுப்பவனபாற்பெறும் பொருணிமித்தமாகக் கோயிலிடித்தானுமி னன்றே எடுத்தவன பாபம் பெறுவது; இது கின் பேதைகைமையாற் கூறினை

> '' எடுப்பான கொடுக்கும் பொருள்வேட் டிடிக்கில் எடுத்தானும் பாபத்தை பெய்தும்—கடித்தெலும்பு தின்பாய் கொடுக்கும் பொருணைசையூற் கொல்வார்க்கு நின்போல் வீணியுள தெனில்.''

இனி, ' இடித்தவர் பாபங் கோயி லெடுத்தவர்க் காகு' மென்பதன் பொருவு இடித்த செங்கன் முதலாயின கொண்டு, அந்தக்கோயி லெடுத்தார்க்குப் பாபமா மென்பதனரே வெனில், நன்று சொன்னுப்! இடித்தவர்க்குப் பொருள் கொடாது, அவரை வெறுத்து, அக்கோயில் 2மையுதானம் பண்ணுவார்போலத் தின்பாயுங் கொல்வாரக்குப் பொருள் கொடாது, அவர் தாமே யத்தசை போகட்டா லதின பெயுக்து, முன்போலுடம்பாககி யுயிர்க்கிட மாக்கு பெனினன்றே யவ்வாறு சொல்லலாவது. அவ்வாறன்றி யின்னகோயிலிடித்துச் செங்கற் கொண்டு வருகின்று னெனைறறிக்து அச்செங்கன முதலாயின கைக்கொண்டு, மீன முதலாயின செய்வார்க்கு இடித்தலுடம்பாடு வருமாறுபோல இதீவஹ இதை பண்ணி மாம்சங் கொடுவக்தமையறிக்கு வினியோறுங் கொண்டார்க்குங் கொடுவக்குமையறிக்கு வினியோறுங் கொண்டார்க்குங் கொல் புடன்பாடா மென்பது.

மகன் செய்த பாபர் தந்தைக்காமென்பதும் பேதமையாம். என்ணே? மாம்சம் திண்பார்க்குக் கொலேயுடம்பாடுண்டாமாற போல, மகன் செய்யும் பாபங்களுக் குடம்படுமெனி வன்றே தந்தை பாவம் பெறுவதென்பது. கார

<sup>1</sup> தெத ஸம்கிலேசம் - மன கவ்நடம். 2 ஸமாதானம் - கட்டி ஒழுங்காக்கல்.

<sup>3</sup> உயிர்க்கொல் -

ணுற் பாவக் கொண்டேமென்று எம்மை யிவ்வாற சொல்லுகின்ருய்; கீ காரணுற் பாவங் கொள்ளாயாகில் செத்திரத்தினுல் ஸ்கிரீ ரூபர் தரிசித்தால் காம ஸேவா தோஷம் வருமென்று, அது தவிர்த்த லொழியென்பது. (சுக)

336 குறிக்கப் படாமையிற் கொல்விணே கூடான் பறித்துத்தின் பானெனிற்பாவமும் பூப்போற் செறிக்கப் படுமுயிர் தீவிண பின்னு நெறிக்கட்சென் முறலேப் பாரொப்ப னேர்ரீ.

இது, ''விஸக்குக் கொள்வானே'' யெ......ற்று.

(இ - ன்) ஊனைவாணிகளை வழி யடித்தும், பிகை,புக்கும் ஊன் உண்பார்க் குக் குற்றமில்லே யவரைக் குறித்துக்கொல்லப்படாமையாலெனில், புத்தபாத முத மாகிய புஷ்பம் பிறர்க்குப் பரிசாரகர் கொண்டு போவதறிர்து இடைவழிப் பறித் அச் சூடினூர்க்குப் புண்ணிய முண்டானவாறு போலக் கொலேயால் வந்த ஊண றிர்து பறித்துத் தின் ரூர்க்கும் பாபமா மென்பது. புஷ்ப வேட்கையாலன றிப் புத்தபக்தியால் வாங்கிச் சூடுதலிற் புண்ணியமாம். பூவேட்கையாலெனில், பிறி தொரு பூச்சூடவு மமையு மென்னே வெனில், மாம்சம் பறித்துத் தின்பானும் மாம்சமா து 100 த்தையாலன் றிக் கொலேயால் வரு செவ்வி குறித்தனறே பறிக் கின்றது. அதுபோல்; அற்றன்றுயின ஊாரில் விழுந்த நாய் மாம்ச முதலாயின **தின்**னலமையாதோ வென்பது. பு**த்தர்பா**தபூவென*று* உபேகூடித்து வாங்கா*தா*ன் புண்ணியம் பெருதவாறு போலக்கொலேயால் வந்த ஊனென்றை உபேக்ஷித்து ஊன்வாங்கா தான் பாபம்படானென்பது. கேவலம் பூச்சூடிஞர்க்குப்புண்ணியமில் லா தவா று போலப் படுமுடை தின்பார்க்குப் பாவமில்‰ யெனனிலதறகு மதுவே யுத்தாம். என்னே ? பூச்சூட வேண்டுவான் பூ மிக வேண்டுமாறு போலப் படு முடை தின்பான், அப் படுமுடை மிக வேண்டி ஜீவன்களதை மாணத்தின அது கோக்கியன்றே, சேடப் பூப்போ வேண்டிப் பாபம் பெறுமென்பது. லென்னு பூப்போற் செறிக்கப்படும் வி<sup>2</sup>னையெனப் பொதுப்பட வோ*த*வா ராயின பென்பது.

இனி, குறிக்கப்பட்டா ரந்த ஊன்றின் ஹைமயின், அவர்க்கும் பாவமில் ஃயே யெனில், உண்டு. அவரும் மாம்சம் கொடுவந்தார்க்கு வில கொடுத்துக் கொள் வோமென நிணத்திருந்தமையிற் கொலே யுடண்பட்டுப் பாபமெய்துவரென்பது. என்னே?

ஒரு மஹா நகரத்துள்ளாபெல்லாரும் உபாஸக ராதலிற் திக்ஷாகாலத்துப் புத்தமண்டையி லிடவேண்டி யாதாவு கொண்டிருந்தார். அவனு மொருவழி திகை, பண்ணி மீண்டாளுமினும், அவனுக்கு திகை, மிட வேண்டியிருந்தார் யாவரும் புண்ணியம் பெற்றவாறு போல வென்பது.

'' கடற்றிலப் பிறந்த கொலேப்பாவ மிலத்திலயார்க்கு வந்தவாறென்னே ?'' யெனில், ஈழத்து ஸoவபத்தாரும், உபாஸகரு மிவ்வழி ஒரு கோயில் செய்ய

<sup>1</sup> சொத்தை

உடன்பட்டார் புண்ணியம் பெற்றவாறு போலவென்பது. தின்பான் மாம்சம் வாவேண்டுவதல்லது, கொலே வேண்டுமோ வெனில், 'தீல கொடுவக்தார்க்குப் பொருள் கொடுத்து' மென்றிருந்தா னக்கொலே வேண்டினவாறு போலப் புலே கொடுவந்தார்க்கு விலே கொடுத்து மென்றிருந்தானும் கொலே வேண்டினஞ மென்பது. கடற்றலேப் பிறந்த கொலேப்பாவம் மலேத்திலவாழ்வா பொருவர்க்கு எத்துணே விழுக்காடு வருமெனி லீழத்தொரு கோயில் செய்தற்கு இவ்வழியுடன பட்ட பௌத்தர் பலரிலொருவர்க்கு வரும் விழுக்காடு வருமெனறு கொள்ளென் பது.

'தீவின பின்னுஞ் செறிக்கப்படி'மெனக்கூட்டி, குறிக்கப்பட்டார் இன்றில செனினு மவர்க்குப் பாவமுரைத்துக் கொள்க. '' நெறிக்கட்.......நீ'' என்பது -பறித்த மாம்சமும் இன்றுன், தான ஆறூலத்தான் பெறும் பாவமும் பெறும் என றவாறென்பது. அனறியும் ஆறூலத் துண்பார், தனங்கொண்டு பல மையும் வமவேண்டுமாறுபோல, ஊனுறூலத்துத்தின்பானும் உளன் கொண்று கொணர வேண்டுமெனபது. இனி, உளனகொடு வருவழி யது நீரோடு போகினும், செருப்பில் டூவினு மெல்லா முன் சொல்லியவாறே தின்பாரக்குப் பாவமாமாறனரத்துக் கொள்க.

> '' தலேகொணர்க்தார்க் கீயுக் தனமென் றிருக்தான் கொலேயுவக்தா ஞகு மதுபோற்—கொலேயுவக்தா னூன்றருவராக் கீதம் பொருளென நிருக்தானுஞ் சான்றுவக மல்லவோ தான்.''

என் பதனுைக் தெரிக.

(10)

337 விஸ்யறம் போலு மெனின்வினே யாக்க கிஸ்யுமீ றென்பது நேர்குவை யாமின் வஸ்யினின் வாழ்சர்க்கும் வைகலு மீச்தாற் கொலேயென்அம் வேண்டலன் மேருணை மில்லாய்.

இது, '' செய்வினே கொடுத்தார் கிற்ப''......ற்று.

அம்பலஞ் செய்ய முனனே வில கொடுத்தான்ப் போலக் கொலயாளன் கைமுனனே வில கொடுத்துமெனிற் கொலப்பாவ மிசைதும் என்பாயா யின், வுலயர்க்குப் பொருள் கொடுக்கினது அவரோடு கட்புவேண்டிக் கொடுக் கின்ருயன்றே; ஊன்வேண்டியன்றே கொடுக்கின்ருய்; அவன்ஊன் கொடுவரு வது பிமாணியை வதித்தனறே? ஆதலான் முன்பு கொடுத்ததாஉம், பின்பு கொடுத்ததாஉ மொக்கு மெனபதன்றே யாதலால் கொலேவேண்டினு யாகாயோ வென்றவாறு. கொன்றவனேடு கொலப்பாவ கிற்பதன்றிக் கொண்டு தின்ப வர்க்குப் பாபமாமிறன்னே யெனில், கொல்கின்றுன் தின்பவர் கொடுக் கும் பொரு ணச்சி யவரிச்சைக்குத் தக்கவா முயிரோடு கொடுவந்து கொடுத் தேம், மாம்ஸுமாக்கிக் கொடுவந்து கொடுத்தும், முயலும் காடையு முதலாயின அவர் வேண்டின கொடுத்தும், வில கொடுக்கும் பொழுது 1 கற்கசிப்பார்க்குக் கொடாதும், விலையிற் சிறி அறைவிடுவார்க்கு மாம்ஸம் ஏறக் கொடுத்தும், தின்ப வர் பொருன் கொடுக்கும்படிக்குத் தக்கவாறு செய்கின்றனன். தின்பவர் கொடுக்கும் பொருள் வேண்டியன்றிக் கொல்லுமெனின் விலையிற்பட்ட பாம்பு, தவின முதலாயினவும், நாய் நார் முதலாயினவும் கொல்லா தொழிவதென்னே? அவை தின்னும் தேசத்து அவை கொல்கின்றவாறென்னே? தின்னுவிலங்கு கொல்வா கைரத் தண்டிக்கிற லோகம் தின்னும் விலங்கு கொல்வார்க்குப் பொருள் கொடுப் புழி யுடன்பாடில்லயாமோ? நெற்கொண்டுண்பார் கென்மிக வேண்டுமாறுபோல ஊன்கொண்டு தின்பா ரூன்மிக வேண்டியிராரேவிவன் றிவை முதலாயின சொல்லித் தின்பார்க்குப் பாபமுண்மை தேற்றுக. (எக)

338 நூம்பள்ளிக் கீபொரு ளாலுணர் வில்லவ செம்பள்ளி காஞ்சென் நெடுப்ப வெனின த கம்படே யாம்வினே யில்கறிக் கீபொருள் செம்பக லேகொலே யாளரிற் சேரும்.

இது, "விலேக்கு விற்பான் செய்த வஞ்சமும் வேண்டி, விலேக்குக் கொள் வானே படவிதியாயோ" வென்பதற்கும், "செய்ய விலே கொடுத்தா" னெண் பதற்கும் உத்தாமா வக்தது.

நும்பள்ளி செய்யவேண்டி நீ பொருள் கொடுப்ப வவ பெம்பள்ளி பெடுப்ப வெனினெவ்வாறு கம்பீல செய்தி! நினக்கு இஷ்டமன்மையின. அவ்வாறே நீ தின்றை த நாய் மாம்ஸமுதலாயினவு கெல்லிற் பதர் முதலாயினவுங் கலந்து விற்று சென் றறிந்தவழியுங் கம்பீல செய்தி; நினக்கு அவையும் இஷ்டமல்லாமையால். அவ்வாறே கொஃலயு நானக்கு இஷ்டமண்ருயிற் கொஃலயால்வந்த வூனென நறிந் தாலது கொள்ளாது கம்பீல செய்திபண்றே? அது செய்யாதது கொஃமேல்இஷ் டத்தாலன்றே? ஆதலால், நினக்குக் செலிலப்பாவமாம். விற்பவன் வஞ்சம் கொள்பவன் வேண்டாமையிலிவர்க்குப் பாவமில்ஃ யெனபது. அன்றியும் இனஞருடைய அர்த்தமிவன் களவு கண்டு கொடுவந்தா னெனபதறிந்து கொண் டார் யாவருங் கள்ளராவதறியாயோ? கொலையால் வந்த வூனைற்றிந்து கொண் வார் யாவருங் கள்ளராவதறியாயோ? கொலையால் வந்த வூனைற்றிந்து கொண்

> '' களவால் வருவ தறிந்துகொண் டோனக் களவாள ஞுவதாஉங் காண்டு——மளவினறிக் கொன்று வருத லறிந்துக் தசைகொண்டோன் கொன்றவ னல்லனே கூறு ''

என்பது உங் கொள்க.

"வினே...சேரு" மென்பதனுல் வினேயில்லாக்கறியாக சீகருதிய முயற் பிண முதலாயின் கொள்ளென்று விலேகொடுத்தது தானே எல்லார்க்கு மேற கின்

<sup>1</sup> சுற்சுசிப்பார் - சுடினமாயிருப்போர் ; அதாவது, அழுத்தஞ் செய்வோர்.

ளேக் கொலையாளரிற் சேர்க்கு மென்றவாறு. நம்பள்ளி செய்யக்கொடுத்த பெர்ருளால் எம்பள்ளி செய்யிற் கம்பீலயாம் நனக்கு இஷ்டமின்மையின்; அவ் வாறே கொலேயில் நினக்கு இஷ்டமில்லேயெனில் ஒருகாலறியாத பொருள் கொடுத்தா யெனினும் கொனறான் கொடுவந்தா னென்பதறிந்தாற் கம்பீலை செய்யவேண்டும்; அத செய்யாத பொருள் கொடுத்தலில் பொருணின் கேக் செயிலவனுக்கு மெனறவாறு.

கம்ப%ல யென்பதன் பொருள் - ஆரவாரமுக் துண்பமுமாம். சேர்க்குமென் பதை சேருமென கினறது செய்யுளினபங் குறித்து. (எஉ)

339 நாவின்கண் வைத்த தசைபய னேபென வேவினே ரீயுமற் றின்பமல் தாதலிற் றேவன்கண் வைத்த கிரத்தை செயலன்று தூவென வெவ்வினே பைத்துடைத் தாயால்.

இது, ''பூவினேக் காட்டலென்''...ற்று.

- (இ ன்) போவின் கண்டையைத்த தசை பயனுதலில், அதனுல் விணயாக்கா தென்று சொல்லுவாயாகில் புத்தன்மேற் பிரீதி, ஸ்திரீ ஸேடிவை என்பணவும் பயனுதலின் வையும் விணயாக்காதென்ற கொள்ளென்றவாறு. (எடி)
  - 340 கன்றிய காமக்துய்ப் பான்முறைக் கன்னியை யென்றுகொ லெய்துவ தோவெனுஞ் கிக்கையன் முன்றினப் பட்ட முயன்முத லாயின கின்றன வுக்தின கேர்க்கணே கீயே.

இது, ''தின்ற புலால் கொலே கேர்விக்கு''…ற்று.

(இ - ள்) 1காமா நடைவனம் பண்ணுவானுக்கு, முறையல்லாதா குழைக் காம வுள்ளம் பிறவாதவாறுபோல மாம்ஸ முண்டா செனினுக் குணவான்களாயினுர் கொலே கினேயா செனில், காமஸேவை பண்ணுவானுக்கு முறையானுகுழைக் காமவுள்ளம் பிறக்குமாறுபோல கீ திண்னு முயல் முதலாயின கொலேக் குடம் பாடாமென் பதை.

குணமிக்கார் கொலே கினேயா செனவே குணக்குறை வுடையாரும் குணை மில்லா தாரும் தோஷவான்களும் ஊனுண்ணிற் கொலே மினேப்பா **சென்ப அம்** போக்தது. முறையல்லா தாளுழைக்காம வுள்ளஞ் செல்லா தென்ப தியா திருற் கூறிலன?

> 2 ஈன்றுண் மகடன் னுடன்பிறக்கா வாயினுஞ் சான்றுர் தமித்தா வுறையற்க வைம்புலனும் தாங்கற் கரிதாக லான்."

எனவும்,

<sup>1</sup> காமா நலுவனம் - காம நகர்ச்சி. 2 ஆசாரக்கோவை. 65.

ു. പ്യൂപ്പായ കയ്യിന വിപരും തുട്ലം ആയുന്നു പുരും പുരു

எனவுடிக்கை கேட்டறியாயோ? காம பிரவிருத்தி யில்ஃ பெண்பேதல்லத உன் னஞ் செல்லு பெண்று கொள்ளென்பது. கல்லோர்கட்குச் செல்லாது முறை யல்லுழிக் காமவுள்ள மெனி லறியாது சொல்லிஞய்; சாண்ருமென்றும், வித்துவான்களென்றும் சொல்லுவது நல்லோரை யண்ரே? அன்றியு நீ சித்தி ரத்து ஸ்திரீருபமுக் தர்சிக்கலாகா தென்றது, ஸ்திரீகண்மேல் வேட்கை செல் அமென்றன்றே? ஸ்திரீகளுறுப்பு 2 ஏற்புச் சட்டக மென்றும், முடைக்குரம்பை யென்றுஞ் சிற்றுறுப்பும் பேரு நுப்பும் அஸ்திவேறபாடுஞ் சொல்லி அசுசி பாவிக்கின்றது காமவுள்ளஞ் செல்லாமைக் கணறே மென்பது.

இன்னும், கடையிற் கொண்டு<sup>3</sup> கதலிபல முதலாயின தின*ரு*ற்குக் கு<sup>®</sup>ல யோடு பழுத்து நின்றவத்‱ாக் கண்டா லுள்ளஞ் செல்லாதோ ? கடையிற் பூக் **கொண்**டு முடித்தால் கோடுமுதலாயினவற்றுப் பூக்கணடாலுள்ளஞ் செல்லாதோ? இச் சுலாவுரையாற் பயனென்னே பென்பது.

341 தூய்மையி லாமுடை சுக்கில சோணி த மாமது போன்மெனி ஞன்முஃப் பாலன்ன தூய்மைய தன்றது சொல்லுவன் சோர்வில வாம ஹசைவையர் தன்னெடு மாறே.

இதை, '' சுக்கில சோணிதமை''.....ற்று.

(இ - ன்.) சுக்கில சோணித பரிணுமமாகிய மாம்சம் தாய்மையுடைய வல்ல வென்றற்கண் அந்த மாம்ஸத்துத் தோணறிய பாலும் அதனே டொக்குமெனில், இவ்வாறு சொல்லுதல் லோகவிரோதமாம், டீமாலைல், 5வாடு இரபாதி சுத்தியுடைத் தல்லாமையா லென்று சொல்லுவ மெனன்றவாறு. '' நூனாய புழுக்கு வந்த...... மெனன்னலுமாமோ,'' எனவும், அசுசி யெனவும் ஊண ஹாவிக்கின்ற கீயும் பாலேயவ்வாறு சொல்லுகில; என்னே? '' ஆன்முலேப்பாவினே யெக்குலத் தெத்தவததா ரிழிக்கின்று''போன்று சொல்லினை யாதலால். மாம்ஸம் யாவ மாலு மிழிக்கப்படுகின்ற தன்றே? கின்னேயொழிய மாம்ஸக்தின்பாரும் மாலைல சுத்தமென்றிரார்; லோகத்தார் சாபமென்று 7 குடுமெரு சிற் கொள்கினறதை மாம்ஸக்கை யன்றே.

8.' தம்புண் கழுவி மருந்திடுவர் தாம்பிறி தின் செம்புண் வறுத்த வறைதினபா.''

l மநாஸ்மிருதி II; 215. 2 எந்புச் சட்டகம் - எலும்புக்கூடு.

<sup>3</sup> கதலி - வாழை. 4 மாம்சம். 5 பாலுக்குச் சமானமாக.

<sup>6</sup> சாபம் - விலக்கப் பட்டது. 7 ஆசௌசம் - அசுசியுடையது.

<sup>8</sup> அறகெறிச் சாரம் - 97.

1'' உண்ணுமை வேண்டும் புலாஅல் பிறிகொன்றன் புண்ண துணர்வார்ப் பெறின்.''

'' வி'லப்பாலிற் கொண்டீன் மிசைவதூஉங் குற்றம் '' எனவும்,

மாகான நுசை உண்டானவ் உட்துவட்குமேய ",

என வும், மாம்ஸம் கிந்திக்கப்படுகின p தன் p யாதவின, மாம்ஸத்தைப் பாலோ டிடாப்பிப்பது லோகவிரோத மென்பது. சகல ருோணிதத்தால் வந்த மாம்ஸம் அசுத்தமான வாறுபோல மாமஸத்தால் வந்த பாலும் அசுத்தமாமெனில், பால் மாம் ஸக்தால் வந்த, கன்று; பசுவால் இன்னப்பட்ட புல்லுந்தண்ணீருமே பாலாய்ப் பரிணமிப்பது; எனினி? வேப்பிலேமுதலாயின இன் p பசுவின்பால் கசப்பதா உஞ்சோற முதலாயின இன p பசுவின்பால் மிகாவிப்பதா உந்தாய்மருந்து குடிப்ப, வவண் முலேப்பாலுண்ட பின்னேக்கு ளேவு முடிப்பதா உம் பிறவுங் காணப் படுகின நடையி மெனை பது.

மாமஸத்திற் பிறத்தலிற் பாலு மாம்ஸமெனில், சேற்றிற் குவளோபோலவும், கடலுண் முத்துப்போலவும், மண்ணின மாம்போலவும், தீலைபின மயிர்போலவும் மாம்ஸமிடமாகப் பிறந்ததே யெனினும் பால் மாம்ஸத்தில் வேறென்று கொன் வெனபது. அனறியும் மாம்ஸத்துப் பிறந்த பால மாமஸவெனில் மூலேப்பாலுண் பாரும் பசுவினபால் குடிப்பாரும் நாமாம்ஸமும் தேருமாம்ஸமும் தின்று ராகல் வேண்டும்; நாமாம்ஸாதி யொழிந்தசீயும் டால்குடித்தலி லவை தின்றுயாகுவை யாதலால் லோகவிரோதமா மென்பது. தோலிற்பட்ட கெய்முதலாயினவொழிந்த 2 வோபாதி மாம்ஸத்திறபட்ட பாலு மொழியவேண்டு மெனில், ஜீவனுகு கூடிகின்ற சரீரேறதமாகிய மாம்ஸம் அசத்தமனது; என்னே? உள்ளங்கைப்பட்ட நீர் மூவத்தினைகைப்பட்ட நீர்மேரலை அசத்தமென்று கொள்ளப்படாமையினென்பது அனறியும் மோமயமும், நேறு தேருகி திரும் தேருகியால்லை மென்றே லோகத்தாராற் கைக்கொள்ளப் பட்டன. ஆதலால் மாம்ஸத்தோடு பாலே பொரும்

342 மேன்மக்க ணஞ்சொடு கள் <sup>3</sup>வரைக் தாரது போன்மக்க ளாரும் புலால்வரை யாசெனிற் ருன்மெய்க்க ணின்ற தவசிமற் றெங்குள னூன்மெய்க்கொண் டுண்பவ னுன்னல தென்றுள்.

இது, '' உள்ளங்கொள்ள ''...ற்று.

<sup>1</sup> திருக்குறன். 257.

<sup>2</sup> ஒபாதி - தன்மையாக, ஒப்ப. (பதிற்றுப்பத்து 44. உணா.)

<sup>3</sup> வரைந்தார் - விலக்கினுர்.

(இ-ன்) கன்ளும் கஞ்சும்போல மாம்ஸம் மேண்மக்களாற் ஹாறக்கப்பட்ட தில்லேயெனின், மேண்மக்களாவார் தபஸ்விகளண்றே; உண்ணே யொழியத் தூறக்கு தபசு பண்ணுவாரில் மாம்ஸம் கன்றென்றுண்பா பெங்குள பென்றவாறு.

இனி பொழிக்த பன் மக்களு மாம்ஸமுண்பது கன்றென் றண்ணுர். என்ன? எகா தகி முதலான சுபதினங்களுள்ளும், பிறவற்றுள்ளும் தவிர்கின்றுர் ஆதலால்.

இணி பெல்லா மாக்தரும் கன் வரைக்தாபென்று சொல்லிய தென்னே? மூவகைகப் பௌத்தருள்ளும் 1 கொவகயானத்தார்கிய நீங்களொழிய 2 மகாயான 3 மக்தொயானத்தார் யாவருங் கன்னுண்பது நீயறியாயோ? மற்றுக் கள்ளுண் பாடை நீயறியாயோ? எல்லாருமொக்க மாம்ஸம் வரைக்தில் பென்று மாம்ஸ முண்டியாயி சென்லாரு மொக்ககள் வரைக்தில் பென்று நீகள்ளுண்ணுதவா செற்ன சேறில் "கன்னொடு கஞ்சினப்போற் கடிகிற்றில்" சென்று அறியாது சொல்லினு யென்பது.

343 பார்ப்பணி யோத்து நின் இேததும் பயமெனி னீப்பவுங் கொள்பவு சேர்து மலையவை தூப்பெனு மில்லன வேசொல்லி நிற்குமோர் கூர்ப்பிண நீயென்றுங் கோளிலே பென்றுள்.

இது, "ஓதின வுண்பரவது கன்றெனி"…ற்று.

(இ-ன்) பார்ப்பனி யோத்தம் கின்றேத்தம் பிரமாண மென்ற யாங் கொன்ளின்னறே பார்ப்பனி யொழிக்த தூதீன முதலாயின் வொழியவு நீ கொண்ட மாம்ஸம் முதலான கொள்ளவும் வேண்டுவது. யாம் ஜைஞகமத்தைச் சொன்னவாறு செய்வோமாதலினது வேண்டுமதில்ல; நீ யிவ்வாறு அஸத்துத் தூஞ் சொல்லுவதல்லது கூர்மை யுடையையாகி ஹிதங் கொள்ளுதலில் யென்ற வாறு.

344 4 தொடினி ஹண்புழுக் தாய்ப்படுனன் குமையிற் றீகினே சேர் நிலன் நின்பல டுனன்னி ஹ மோவேனு மூன்விலே வாணிக பென்றினர் மேவினர் தாமவிலே யேவிணே வேண்டார்.

இது, "ஜீவன் பரிணமித்தம்"...ற்று.

(இ - ள்) நாதகுத்தஞர், "புழுக்குலக் தம்மால் நுகாவும் வாழவும் பட்ட வினேயவுடம்" பென மாம்ஸத்துப் பிராணி ஜனிப்பது நீயே சொல்லி, அது தின் ருல் அன்பில்லே: பாவமாகாதோ வென்ருர்க்கு, "ஜீவண் பரிணமிக்குக் தசை யுள்ளெனிலன் நா; மாம்ஸத்த ஜீவஸத்ஹாவ மிசைக் தூனத் தின்கெனத் தின் நிலேஞைதலி" சென்பதஞல் ஜீவஃனக் கொன்று தின்பேனென்று முன்னை மிண் மையிர் கொலேப்பாவமில்லே யெனநியேயெனின, ஒஒ வென்னு முன்னை மின்ற ஜீவினக் கொன்றுவக் தான விம்பானுள் கொல்றுவே சென்றை முன்னை மின்றி

<sup>1, 2, 3</sup> மூவகை பௌத்தர்.

1 அர்த்தார்ஜனம் பண்ணுகின்றே மென்ன்று முன்னுத்தனுதலிற் கொலுப்பாவ மில னென்றவாறு. விலேயே...கொலே வேண்டோகொண்பது. கொலுவைன் செற் நக்தாலன்றி அர்த்த வாஞ்சையாற் கொல்கின்று ஞதலில், அர்த்த கிக்கையை யவற்குள்ள தென்றவாறு.

ஜீவஹத்யையால் அர்த்தக் தேடுதலிலவர்க்குப் பாபமெனில், ஜீவஹத்யையால் மாம்ஸமூண்டலிலுனக்குப் பாவமாமென்ற கொள்ளென்பது. அன்றியும் 2 சார்தாலா இ குரூர ஸத்வங்களும் 3ஆமிஷ புத்தியாற் உணிப்பதல்லது, ஜீவ கோக் கொல்வேனெனு முள்ளமின்மையி னுன்னே யொப்பக் கொலப்பாவமில வேன்பதுஞ் சொல்லுக. அஃதேயெனின, அர்த்த வாஞ்சையால் வழியடிப்ப மரித்தானது மாம்ஸத்தினத் தின்ற காக முதலாயினவற்றுக்குக் கொலப்பாவ முண்டாமாமெறன்னெனில், அவற்றுக்குங் கொலையுடன்பாகிண்மையிற் பாவமா மேன்பது.

345 அடங்கிய வம்பு பறித்தன் முதலா வுடங்குடுசெய் தார்விணே பொட்டல டென்பாய் மடங்கினர் வாழ்க வெணுமாற் மூர்போற் சடஞ்டுசால்வித் தின்பதிங் கியார்கட் டயாவோ.

இது, '' ஒழிர்த படை பறித்தலென''.....ற்று.

(இ - ன்) சரீரத்திடத்தடங்கிய அம்பு அரிக்து வாங்குதலே, ஒடு விழுங்கின பின் கோடிடற்றுட் கையிட்டு ஒடு வங்குதலே, கழில முதலாயின சஸ்திர மிடு தலே பெனறியை செய்வுழி யொருவன மரித்தா லவர், அவன் மாணத்துக்குக் காரணமாயினுரே பெனினும், அவர்க்குப் பாவமாகாதவாறு போலத் தின்பானுக் குப பாவமாகாதெனில், தாய்முதலாயினுர், இக்த ஜீவணோ கூடிக்கவேணுமென் னுங் கருத்தினுற் பரிகாரம் பண்ணும் உழி <sup>4</sup>வ\_72ாடித்தால் அவன் மரித்தவாறு போல கீ மாம்ஸக்கின்று அக்த ஜீவண கூடிக்கப்புக, அது வடுமாதத்தால் மாண மடைக்குதோ? அருளினுலு மனபினுலுக் தாய் முதலாயினுர் பரிகாரம் பண்ணிச் சாவாமற் கொள்ளுமாறுபோல கீ அருளால் மாம்ஸக் தின்று ஜீவண்களேச் சாவாமற் கொள்குன்று மேரிக்கச்சடவுளை சொல்லிப் புலால் தின்று என்னதயா முடிக்கின்றும்? என்றவாறு.

கொலக்காரணமாகை பொக்குமேயெனின், ஒவ்வாது, அந்தப் பரி காரக்கிரியைகளால் ஜீவன்கள் மீண்டும் வாழ்தலுக் கூடுமாதலின். மாம்ஸ வக்ஷ ணம் பிராணிகளுக்கு மாணத்தையே செய்யுமென்பது. அஃதேயெனில் <sup>5</sup>மிருத சரீர்க் தின்பார்க்குப்போல மிருத சரீரஞ்சுடுவார்க்கும் பாவமாமண்றே வெனி லாகாது. என்னே? தனக்கொரு பிரயோஜனமின்றி மிருதலுபினைமேற் காதலாலத்தச் சரீரங்காக முதலாயின பக்ஷிகளாலும், நாய் முதலாகிய மிருகங்களா

<sup>1</sup> அர்த்தார்ஜனம் - பொருள் சேர்க்கை. 2 சார்த்தூலம் - புவி,

<sup>3</sup> ஆமிஷபுத்தி - ஊன் கினவு. 4 ப்ரமாதத்தால்.

<sup>5</sup> மிருத்சிரம் - பிணம்.

லும், 1 சென்ன நதர் முதலா கிய பாபிஷ்டர்களாலும் இன்னப்படில் அவர்க்கு கா மாம்ஸ 2 சொத்தை பிறந்து, அதனுல் நாவதம் பிறப்பதோ வெண்னும் ஹீ தியாலும், அத மிருத சரீ ாத்துக்கு பூஜை யாதலாலும், மிருத சரீ ாத்துக்கு பூஜை யாதலாலும், மிருத சரீ ாத்துக்கு பூஜை யாதலாலும், மிருத சரீ ாக்குறனால் சேரியாத வழி யுலகு பழி தாற்று தலாலும், பாவம் வருதலாலும், மிருதனு வைனுடையை புத்ராதி பக்தை ஜனங்களால் ஃஐ தூரா ஹி == (மக்த்ராக்கி) வார குகரித்தப் பின்பும் பூஜைகள் பலவும் பண்ணே, கங்காந தி முத லாயினவற்றுள் கிகேஷ்பிக்கப்படுகின்றது. அன்றியும் மெழுகாற் செய்யப்பட்ட புத்த பிரதி மைமையை யழித்தார் புத்தண்மேற்பக்கியால் அழித்தாராகலி னவர்க்குப் பாவமாகா தென்க. இதுன்கினது மாம்ஸ ஹக்ஷணைத்தோடு கூட்டியுரைப்பதாஞ் சடவுடையா மென்பது. சடமென்பது - கெஞ்சுறி கொடுமை. (எக்)

346 தின்னு மனமுடைப் பேடெயய்தாக தீவிண மன்னு மிகவுடைத் தாய்விணப் பட்டில்லா சொன்னு முரைபெரி தேற்கு மிகழ்ச்சி தன்ணே விணப்பட கீசெரல்லி தையால்.

இது, '' பேய் பெற்ற தாய்பற்று ''.....ற்று.

மாதா பிள்ளேயை எக்ஷித்தற் பொருட்டு இசித்தனன்; நீயுமவ்வாறே முயண் முதலாயின எக்ஷித்தற் பொருட்டுத் திண்கினருயல்லே; மாதா பிள்ளேயை இழுத்த வழி பிள்ளே பிழைக்கவுமடுக்கும்; நீ தினபதனுல் நீவன்களுக்குக் கொலேயே யாமன்றே? ஆதலால் மாம்ஸ ஹக்ஷணமே கொலேக்குக் காரணம்; எனேய கொலேக்குக் காரணமன்றென்பது.

அஃதேபெனில், தின் ஐமன முடையார்க்குப்பாவமான வோபா தி, தண்ணீர் குடிக்கு மன முடையராகித் தண்ணீர்ப் பந்தரிற் றண்ணீர் குடித்தார்க்கே புண் ணியமாவதெனில், பந்தரிற் றண்ணீர் குடிப்பான், தண்ணீர் வைத்தானே மிந்த சீரதுங்கானத்துத் தண்ணீர் வைத்தான் புணணியவானென்ற வாழ்த்தித் தண் ணீர் வைத்தற்குடன பட்டுக்குடிப்பன். அவ்வாறே மாம்ஸந்தின் பானுற் கொன்று

<sup>1</sup> ஸௌ முதர் - பௌத்தர். 2 கிரத்தை - பக்தி.

<sup>3</sup> மக்தராக்கிகி - பூஜைக்காக எடுக்கும் தீ.

<sup>4</sup> ஹக்ஷணேன் முகம் - தின்ன விருப்பம்.

கொணர்க்தானே மிக்கறியறுங் காலத்தை மாம்ஸங் கொடுவக்தானென்ற உவகை-செய்து கொலேக்குடன்பட்டுத் தின்னுமாதலி னுடம்பாட்டாலிருவர்க்கும் கல் வினேயுக் தீவினேயுமா மென்பது.

மாம்ஸக் தின்னினு மெங்களுக்குக் கொஃலி லுடன்பாடில்ஃ மெனில், உங்கீள பொழிய வேறு மாம்ஸக்தின்பார் யாவர்க்குங் கொஃல யுடன்பாடாம். இனி கீங்கள் ஜீவமாணத்தை மொழிய ஸம்பவியாத மாம்ஸத்தைத் தின்னு மெமக்கு ஜீவமாணத் தடனபாடில்ஃ யென்று சொல்லுவது என்போலுமோ வெனில், காமவுள்ளத்தா லல்லது சம்பவியாத வகிதாஜவமாடு முஷணர் திகன் செய்தேனேயெனினு மெனக்குக்காமவுள்ளமில்ஃ மெண்று கெறுவன் சொல்லு மதேபோலு மென்பது. கொஃலயால்வரு மூஃனககொண் மண்ணும் புத்தண் கெரூலயுடனபா டின்மெறன்று கடறல், கீலயல்குல் கட்டிக்கிடந்தேனே யாயினுங் காமகோ பெட்டிண்ணபு மின்மெறனக் கென்றேற்று,

347 அறஞ்சொல்லக் கொள்ளு மறமென் றறிக்காங் கறஞ்சொல்லி ஞர்க்கற மாமென் றறியாய் புறஞ்சொல்லி தன்ற புலால்குற்ற மென்று துறக்கொழிக் தாற்கொலே துன்னினர் யாரோ.

போன காதைகளா லவன் மாய்ஸம் வேண்டிச்சொன்ன துஸ்தர்க்கங்கணிக்கி இதனு லவற் கறங் கூறுகின்றுர்.

(இ - ன் ) பிறர்க்குத் தர்மோபதேசம் பண்ணிஞர்க்கும், தர்மமுண்டென்ற சொல்லி, ரீயு 1மங்குலிமான முதலாயிஞர்க்குத் தர்மோபதேசம் பண்ணிக் கொல்ல முதலாயின வொழிக்கின்றுய்; ரீயு மாம் ஸமுண்ணு அபிறர்க்கு முண்ணலாகா தென்றுஞ் சொல்ல லோகத்துக் கொலே வரைவதன லி துசெய்தற்கண்வருங்குற்ற முண்டோ? தின்னப்படாக் குதிரைமுதலாயின கொலுயினீங்கின வில்லுயோ? மாம்ஸம் துறந்ததனு அனைக்குவரும் புறஞ்சொல் அளவோ? இது வொழிய மின் காரியம் நடவாதோ? இதினை பொழி; இது வொழியாயாயி னீ கொலுவிலக்கின தாடிம் பொய்யாமென்பது.

அஃதேல் சீர் தீனெழிக்கதற்காகக் கொலேயொழிக்க தின்மையிற் றின்ற லமையாதோ வெனில், சீகன்ளுண்டுறக்கவுங் கள்ளாக்குக லொழிக்கதோ? சீ கொலேயொழியவுங் கொலே யொழிக்கதோ? ஒழிக்ததில்லேயாகில் சீயவை செய் யாதவா றெனஞே வென்பது.

348 அறந்தலே கின்முங் கருளொடு கூடித் துறந்தனள் யானென்னுஞ் சொல்லு முடையாய் மறங்கொண்டி துண்டென்னே மன்னுயிர்க் காமே கிறந்ததுண் டோவிது சிந்தித்துக் காணுய்.

ஜீவன்களுடன் மறங்கொண்டு மாம்ஸமுண்டு கீ புருஷார்**த்தங்களில்** யா **த** பெறுகின்றனே ? யாங்கனே ஜீவன்களுக்குச் சிறந்த ப**ந்து**க்சனோ ? கீயு

<sup>1</sup> அங்குலிமான்-கள்வளுபிருக்கு தரும்மகேட்டு கல்லொழுக்கம் பூண்டாண்.

1 மைத்திரீ பாவிக்கின்று யண்டுறே? இதிவகமாக வளர்க்கப் பட்டவை செத்தா அ மவற்றிசுன் மாம்ஸமுண்பா ருண்டோ? நீ நின்மித்திர மாம்ஸக் தின்பது தெரு ஆதோ? நீ தாதுவினேத் தொழுவது புத்ததாது வென்றன்றே? நீ தின்கின்ற மாம்ஸம் போதிசத்வர் மாம்ஸமல்லவென்று யாதிறைற் பெற்றுய்? முயன் முதலா யிணவாகியப் 3 பாரமிதை 4 பூரிக்கும் 5 அநா முத போதிசத்வர் பலானறே? அதி பகையுக்டையார் பகையானன் மரித்தா வைனது மாம்ஸம் பச்சையே தின்பதறி யாயோ? ஒரு ஜீவனுடைய மாம்ஸக்தினபவ னதற்குப் பகையன்றே? இவை யெல்லாஞ் சிக்தித்துக் கண்டுகொன் வென்றவாறு.

349 பேபெரப்ப நின்ற பிணங்கிக்கண் டார்க்டுகது மாயத்தி ஹாஹண்ண மன்று மருமையி ஞபொப்பச் சிறி நறந்த லாளொடு காயக் கிலேசக்திற் கட்டுரைக் கின்றுன்.

இது, மொக்கலன து உள்ள கிகழ்ச்சி கூறும்.

கண்டார்க்குப் பேயுமாயு மொப்பச்சீறிப் பிணங்கி, மாயாபிரகாரத்தாற்றுன் சொல்லும் வசனங்களால் மாம்ஸம் உதிக்கலா மெனல் தேற்ற மாட்டாமையிற் காயக்கிலேசத்திற்குக் குற்றங் கூறலுற்று னென்றவாறு. (அங)

#### வேறு

350 இவையிடு pp வ் வுணங்கியும் டுவெள்ளி டைக் கணேக்து மூன் பயிறாலிற் பட்டினிகள் பிட்டு மின்ன கட்டமாய்த் தோயி அறக் தொரப்பகற் ஹன்படுவங் கடலினைக் கயிடுற்றுக் செடுங்கணு யாவதில்லே யல்லதும். (அச)

351 காயம்வாட்டி புய்த்தவிற் கண்டான்மை யுண்டெனிற் தீயிறைற் சுடுதலுர் தெற்றியேறி வீழ்தலு ரோயிறைற் 7 றிரங்கலுர் கோன்மையென்ன லாம்பிற ரீயனு மிதற்கினி βகேமியென்று சொல்லென.

இவை, ''காயந்தன்னே வருத்தல் தவமென்பா'' யெனவும், ''வெயிலு ணிற்ற''லெனவும், ''துன்பம் வேண்டி'' லெனவும் (வரும்) இம்மூன்று காதை களேயும் <sup>9</sup>அநுகரித்தவாறு. (அடு)

<sup>1</sup> மைத்திரீ பாவித்தல் - சிணேகம் காட்டல்.

<sup>2</sup> தீவகம் - பார்வைக் குருவி, அல்லது, விலங்கு.

<sup>3</sup> பாரமிதை - 354 - செய்யுள் உரையில் காண்க.

<sup>4</sup> பூரிக்கும் - கிறைக்கும்.

<sup>5</sup> அநாறத போதிசத்வர் - எதிர்கால போதிசத்துவர்.

<sup>6</sup> தொங்கல் - திரைதல் -

<sup>7</sup> கேமி - கியமத்தையுடைய தவம் ; அல்லது, தரும் சக்காம்.

<sup>8</sup> அநுகரித்தல் - ஒப்ப கிற்றல்.

352 புண்ணினேத் தடிதலும் போழவாற்றி நிற்றலுங் கண்ணினேக் கழிகள்ளான் பிண்டிக்கொண்டு ரீட்டலும் விண்ணுயர் செடுவரைவ் வீற்றுவீற்று வீழ்தலும் மண்ணலார்தஞ் செய்கையு மாவதில்லே யல்லதும். (அக)

353 தூக்கடம்மை யாக்கலே தொல்லோல் லறம்மெனின் ஞக்களேப் பறித்தலுக் கான்றவீழ்க்கு பொன்றலுக் தீக்கள் பாய்க்து சாதலுக் தீயசெங் கழுவ்வின்மேன் 1மேக்கிணக்கொண் டேறலு மேன்மையென்ன லாம்பிற.

இவை யவற்றிற்குப் பரிகாரம்.

இவற்றினற் போக்க பொருள்:—தாபசா திகளேப் போல பஞ்சாக்கினி மத்தியத்துணினறும், ஒரு கால்மடித்து ஒரு காலுணின்று பாரமாகிய சிலைகளே வகித்தும், நீருண் முழுகிச் <sup>2</sup>சுவாஸ நிரோதம் பண்ணியுமிவ்வாறு காயக்தன்ளே வருத்துகில் தபசென்று வருத்துகின்றுமல்லம்; எம்மை நீ யிவ்வாறு சொல்லிய தன் பேதைமையாம். யாங்கள் கொலே முதலாகிய <sup>2</sup>வாவடியில \_\_த<sub>ி</sub>து பாக சக்திக்குத் தக்கவாறு அனசனுகிகள் செய்து ஃவிஷயாறு உவகக் தூறக் தனம். நின்னப் போல யாங்கள் பலகாலுண்ணவுக் தின்னவுக் குளிக்கவுக் தாம் பூல சேவை முதலாயின பண்ணவும் புகுவோமாகில் 5ஆர்ஜன ரக்ஷணுகி வியா பாரங்களாற் கொலே முதலாயின பண்ணவும் புகுவோமாகில் 5ஆர்ஜன ரக்ஷணுகி வியா பாரங்களாற் கொலே முதலாயின பாவங்களும் ஞானத்யான விக்ணங்களுமாத வின், 6(( புகுதி தவரு நிறைகிகள் செய்வதமில்லே; வெயினிலே முதலாயினவும் வகராயிய் கின்ற சகல வியாபாரங்களுக் அறங்கு ஒருவழி கிற்றவிருத்தல் செய்து ஞான தியானங்கள் பயில்வுழி வெயிலும் மழையுங் காற்றும் முதலாயின வக்தாலவற்றைச் சக்திக்குத் தக்கவாறு பொறுத்ததாம். என்னே?

8 ' உற்றகோய் கோன்ற லுயிர்க்குறுகண் செய்யாமை, யற்றே கவத்திற் குரு ''

என்ப தெம்மோத்தாதலின்.

தாமே வந்தன பொறுத்தலல்லது வெயின் முதலாயினவற்று வருந்துதலே தவமென்ற சொன்னேமோ? இல்வாழ்க்கைக்கணின்றுரு மில்வாழ்க்கைக் காரி யங்களு ளொன்றுசெய்வுழி யொழிந்த காரியங்கள் தூறந்து கிருஷி முதலாயின

<sup>1</sup> மேக்கு - உயர்ச்சி. 2 சுவாஸ கிரோதம் - சுவாஸ அடக்குதல்.

<sup>3</sup> டாபம் ஒழிக்கும்படி.

<sup>4</sup> விஷயாநுறைவகம் - விஷய நகர்ச்சி. 5 ஆக்கல் காத்தல்.

<sup>6</sup> சக்திக்குத்தக்க கொடையும் தபசும்.

<sup>7</sup> அந்சனுதிகள் - உண்ணுவிரதம் முதலியன்.

<sup>8</sup> திருக்குறன் 261 தவம்.

செய்ய, அவ்வழி வக்கன வெயின் முதலாயினவுஞ் சக்திக்குத்தக்கவாறு பொறுப் பதற்காகக் காயம் வருந்திஞராவரோ? கீ சொல்லியவிக் குற்றங்களெல்லாம் ஆத்ம ஹத்பை பண்ணுதலே புத்தத்வ கிமித்தமென்று மகாவேதஞ கிமித்தமாகிய ஆத்மஹத்யைகள் பண்ணுகின்ற கினக்கேயா மெனறை சொன்னவாறு. (அஎ)

354 தானஞ்சீல மும்டுபாறை தக்கதாப வீரியம் மூனமில் தியானமே யுணர்ச்சியோ டுபாயமும் மானமில் லருளினேவ் வைத்தலேவ விம்மையுஞ் ஞானமீரைம் பாரமீதை நாடுங்கா விவைகளும்.

இது, சுகதன் உடம்பு கோவு, முறப்பு கோவும், பொரு ணேவம் பூரிக் கின்ற பாரமிதை பத்தங் உறம்.

1" சென்றிர்த்தார்க் கீக்தனனை பொருளுடம் புறப்புக்க இன்றினன் பிழக்கன்ன ஞுயினன் மாமேருக் குன்றியின் றுணேயாகக் கொடுதெதிட்டா னல்லனே"

2'' இன்பஞ்சால் பெரும்பார மீரைக்தை முடனிறைத்த கைன்கௌ கிலேபெற்ற நாதன் ''

என்பவற்றுற் பாடியிதையாமாறறிக.

தாண பாரமிதை - தாண ஈிறைப்பது; அது, ''குன்றியின்றுணேயாகக் கொடுத்திட்டானல்லனே'' என்பதஞற் பெறப்படும்.

சீலபாரமிதை - சீலஙிறைத்தல்; அது இவிகயபிடகத்துச் சொன்னவாறு செய்தல்; அது, "எண்ணிகந்த தானமுஞ் சிலமுமிகையாக்கி" யென் பதறை பெறப்படும்.

க்ஷமாபாரமிதை - க்ஷமை பூரித்தல்; அதை, " இன்ஞர்க்கு மினியஞ '` பென்பதனுற் பெறப்படும்.

வீரியபாரமிதை - வீரிய நிறைத்தல்; அது, 'வினே வாயபோதியை யுறுமன வும் வினேமடியான், நளர்வின்றி யோடிய தாளிஞனல்லனே'' என்பதஞர் பெறப்படும்; பள்ளி வலங் கோடன் முதலாயின செல்வுழிச் சோம்பாமையுமாம்.

> தியானபாரபிதை— தியான கிறைத்தல். சீலசமாதி—பிரக்களை யழியாமற் காப்பத; அதா,

4'' கலங்கின பொழுக்கந்தா னண்ணிய காலத்தாக் கலங்கு தற்குத் தக்கன கண்டன வுளவெளினுக் தலங்காது நேற்குந்தன் றுணிவுடைமை காணுங்கா னிலம்பூ?ன் யாமெயழியு நிறையினு னல்லனே.''

என்பதனுற் பெறப்படும்.

<sup>1</sup> குண்டல கேசி. 2 குண்டலகேசி.

<sup>3</sup> வியை பிடகம் - ஒரு பௌத்ததால். 4 குண்டலகேசி.

உணர்ச்சி; பிரக்ஞா பாரமிதை - அத மார்க்க ஞானம் ; அத, "எவ்வக்டூர்றி உர செய்திஞனல்லஞே'' என்பதஞற் பெறப்படும்.

உபாயமாவது - மோக்ஷோபாயமாகிய மார்க்க பூரணே; அது, "பிறப்புக்கே டெடுத்துமைரத்த பெருவழியானல்லனே" என்பதனும் பெறப்படும்.

தயாபா மிதை - அருள் கிறைத்தக் ; அது, "மறைபோகப் பொழி**கென்**ற மாண்பு சாலருளி ஞ<sup>3</sup>் லெபை தனுற் பெறப்படும்.

பலபாசுமிதை - பல கிறைத்தல்; அதை, " பற்றுய அலி கிறைத்த பழியிலா னல்லஞே" எனபதஞற் பெறப்படும்.

ஞானபாடியிகை - ஞானகிறைத்தல்; அதை, 1அபிதர்மபிடகமோ இயுணார்தல் அதுவும், '' அறிவா செய்திஞ்'' னென்பதஞர் பெறப்படும். இவை யெல்லா மறிக்துகொள்க. (அஅ)

355 விருக்சமூலி பாகதும் வெள்ளிடை யுறைத்தும் பிருத்தனிற்ற லன்றியு பிட்டகறை பெப்தேலும் மருக்கையின் மயானத்துட் சேக்கையும் மணேகளே ஹேருச்சியார் புகுதலும் மற்றவற்றெ டுண்டலும். (அகூ)

350 அத்திட்டாடை கோடலும் மமையுடுமன்ன சீங்கலும் பெற்றதன்னிற் சேக்கையும் பேர்த்துண்ணு தொழிதலுங் குற்ற மென்னப் பிச்சையுங் குறிததுழிப் புகாதுதான் 8றுற்றியுய்த்த றன்ணெடு துதாங்கென்றுத்தர் சொன்னவே.

இவை, 4 தாங்க மாமாற சொல்லின. இவையெல்லா மறிக்து கொள்க. மருக்கை - மருவுதல். வருச்சியார் புகுதல் - எல்லார் மீணகளிலும் திகை புகுதல். மற்றவற்ரே மிண்டல் - கப்பிய மாம்சக் தின்னல். அத்திட்டு - துவர் தோய்த்து. அமையுமென்ன கீங்கல் - வேண்டாவென்று விலக்கிஞர் பின்னேயிடு வித்துக் கொள்ளாமை. பெற்றதனிற் சேக்கை - 5 கூநியதவாஸம். பெயர்த் துண்ணு தொழிதல் - அகால போஜனம். தற்றியுய்த்தல் - ஒரு பிடியுமிரண்டு பிடியுங் குறையவுண்டல். இவையெல்லாமாராய்க் தறிக்து கொள்க. (க0)

357 6பாரமீ தை தாங்கொடு பற்பல கிலேசமுர் நேருமீணயி அண்மையா னீரும்வேண்டி னீரெனக் கூரிமம் வெயில்பசி கூடலங் கூடிஞற் சேர்தலில்‰ ரல்லறஞ் சிர்தையென்று செப்பலும்.

இது, ரீலகேசியாரு மொக்கலனுஞ் சொல்லியதோர் வாய்பாடுணர்த்தும்.

ī அபிதர்மபிடகம் - ஒரு பௌத்த தூல். 2 வருச்சியார் - கீக்கார்.

<sup>3</sup> தூற்றி உய்த்தல் - உணவு கெருக்கிச் செலுத்தல்.

<sup>4</sup> அதாங்கம் - தூய ஒழுக்கம் ; பௌத்த அறவிக்கு உரியது.

<sup>5</sup> அகியதவாஸம் - கிச்சயமில்லாத வாஸம்.

<sup>6</sup> பாரமீ அதாங்கு - பாரமிகைத், அதாங்கம்.

பற்பல விலேசமாவது - இக் காதைகளிற் சொல்லியன; அன் றியும், போதி விருகூத்து காற்றிசையும் எவ்வேழுகாள் போதி விருகூம் பார்த்து கின்று உப வவித்துப் பின் 1விசாகை யெனபாள் பொற்கலத்திற் சோறிடப் பத் தனுண்டா னென்பது முண்டேயாதலால், எம்மைக் காயக்லேசம் சொல்லித் தூடிகிக்கின்ற உனக்கு மிக்தக் காயக்லேசங்களுண்டாயின வென்பது. அவை தீல சிரைத்தல், புருவஞ் சிரைத்தல் முதலாயினவுமாம்.

358 அருக்கடிக வீரவும் மறஞ்செய்வாளிற் போழவும் வருக்துவான துள்ள டூ மாட்சி <sup>2</sup> தன்று மென்றியா விருக்துகின்று கன்னெறிக் கிடைப்படாத சிக்கையாற் பெருக்துவங்கள் செய்க்கரைப் பேசுவாயோர் பேதையே.

இது, போன காதையால் அபார்த்தத்துக்குப் பரிகாரம். (கூடி)

359 புத்த ராகு மாண்பினர் போதிசத்து வர்கட்காம் பத்து மாய பாரமீதை பாரவிட்ட மென்றலுஞ் சித்தராகு மாண்பினுற் சீலமும வதங்களும் மெத்துணேயும் மாயிரம்மா மென்றுமியாமு ஃமென்றனள்.

பாரவிட்டம் - அதாங்கம்.

(元)

360 <sup>4</sup>உடம்பினுள்ள பல்லுயிர் சாவஆனுண் மானுக்குத் தடங்கொண்மா வரைமிசைத் தன்னேயித னன்மையேற் படம்புளேந்த வர்கடாம் பலருமுண்ணு நீரினுள் விடம்பெய்தார்க்கு நன்றுகொல் வியாதியாளன் றீர்கென.

இது, புத்தன த ஞான பிரவிருத்தி அறிவிக்கும்.

(இ - ன்) தனனுடம்பினுன்ன பல பிராணிகளு மரிக்கப் பகியால் வருந்திய புலியை ரக்பிப்பேனென்று மூலயேறி வீழ்ந்து மரித்தான் புலிக்குடம்பு கொடுத்த போதிவானவன்; பல்லுயிர்களின் மாண கோக்கா அபுலியது பகிவருத்தர் தீர்ப் பது நன்மையாயில், வைவைத்தார் பலரும் தண்ணீருண்பதோர் பொய்கையி லொரு 5மஹாஸ்தவிரர் குட்டகோயால் வருக்துவார் வருத்தர் தீர்ப்ப லென்று ஒழிக்த சங்கத்தார் மாணகோக்காது ஒரு உபாஸகண் விஷவிசேஷமாகிக் குட்ட நோயுடையார்க்குப் பொறுப்பதொரு மருந்திக்காக் கரைத்தான்; குடித்த சங்கத் தார் பலரு மரித்தார்; ஸ்தவிரர் பிழைத்தார்; இவவழி யவனுக்கு நனமையுண்டா மென்பது.

<sup>1</sup> விசாகை - புத்த பக்தியுள்ள ஒரு பெண். 2 கண்று - பெரி தம்.

<sup>8 &#</sup>x27;என்றனர்' என்றும் பாடபேதம்.

<sup>4</sup> வியாக்கிரீ ஜாதகம்.

<sup>5</sup> மஹாஸ்தவிரர் - பெரிய பௌத்த பிகுு ...

361 அல்லவர்கள் சாதலே யறிந்தனன் அவணெனில் நல்ல நில்லே நஞ்சினு லெண்றுநாட்டு வாயெனி னெல்லேயில்ல பல்லுயிர் தண்கணுள்ள வெஞ்சலுங் கொல்லவந்த வூன்களுங் குற்றமென்ற வாறுகொல்.

இதுவுமது.

சங்கத்தார் சாவதறிக்கு. ஈஞ்சுகரைத்தலிற் பாபமெனில், தன்னுடம்பிற் பிராணி மரிப்பதாஉம், மாம்ஸத்துப் பிராணி மரிப்பதாஉ மறிக்கு, உடம்பு கொடுத்தலாலு மூனுண்டலாலும் பாவமாமென்பது. (கூடு)

## வேறு

362 நீட்சி திரிவா மயிருகிர் காட்டிண மாட்சியில் லாமயிர் மன்னுயி ருள்வழித் தாட்க ணிமிருர் தலேகியி சாவெழல் காட்சி மரத்திற்குக் காறலே பெங்கும்.

இது, '' மற்ற மாமரங்களு''......ற்று.

இருவகை மாங்களு முயிருடைய; 1 தத்வைத்த நீருமெருவு முதலாயின பெற்றுத் திருப்தியோடு வளர்தலால்; இறைச்சியுஞ் சோறும் பெற்றுத் திருப்தி யோடு வளர்ந்த சாக்கியீனப் போலவென்று நாதகுப்தனர் சொல்லுதற்கணிந்த ஹேதுவினுக்கு 2 அவித்த விருத்தமென்னுர் தோஷு மில்லாமையில் 8 வியபிசார தாஷணஞ சொல்லுதம்; யாக்கனமெனில், 4 கொடிப்புற்றும், மயிரும், உதிரு முயிரில் பொருளாதியும் வளர்தலினிந்த ஹேது வியபிசாரியென்று சொல்லுவா யெனில், அவ்வாறு சொல்லுவதுன பேதைமையாம்; நீ காட்டியே விவை தோய்த்து வளர்கின்றன வன்மையினென்பது.

என்னேயெனில், புற்று வது கறையான் முதலாகிய நீவன்கள் கீழின் மண் மே ஃல யேறட வோங்குவது; மயிரு முகிரும் நீவசரீரத்தி னீங்கிஞல் வளராவா தலில் நீவசரீரத்து கின்ற வழியும் நீவஸ்பர்சமுடைய அடியில் வளர்வதல்லது மேலும் சுற்றும் வளரா; மேல் வனராமை கரைத்தமயிருக்குக்கறுப்பிடுவாருழையு முகிருக் <sup>5</sup>கை வண மிடிவாருழையுள் காண்க. ஆதலாற் றுய்த்து வளர்த லிலவெண் பது. மாங்கள் மனுஷ்பர் வளருமாறு போல வெவ்வழியுக் தக்கவாறு வளரும். அவற்றின் துய்ப்பும், திருப்தியும் பிரசித்தமாமாறுக் காண்கே.

இளி, அசேதனக் துய்த்துத் திருப்தமாய் வளர்க்தால் வருங்குற்ற மென் னென்பாயாயில், அசேதனத்துக்குத் தூய்ப்புக் திருப்தியும் வளர்ச்சியுமாமாயில்.

<sup>1</sup> தத்வைத்து-அதே ஜீவசாலத்து. 2 அவித்த விருத்தம்-தருக்க குற்றம்.

<sup>3</sup> வியபிசார தூஷணம் - தருக்க குற்றம்.

<sup>4</sup> கொடிப்புற்ற - கொடிபோல் வளரும் கறையான்புற்ற.

<sup>5</sup> ஐவணம் - மருதான்றி.

சேதனை சேதனை வியவஸ்தை கெடும். ஆதலாலிந்த ஹேதுவினுக்கு வியபிசார பிரசு>்கமுமில்லாமையில், அகனக்கமாகிய இந்த ஹேதுவிஞல், மாங்களுக் ஆது, முண்மை முடியுமென்பது.

இருவகைமா மென்றதை - புறக் <sup>1</sup>காழ்ப்புடைய புன்மாங்களேயும், அகக் காழ்ப்புடைய கன்மாங்களேயும். என்னே? <sup>2</sup>் இருமாப் பெயரு மம்மொடு சிவணு" மென்*ரூ*ராகலின். (கூக)

363 **ப**ாங்கள் வளரு மெனமன்றுங் கூம்பி விரிந்த விலேயின் வேற்றுமை சொன்னுப் பொருந்து மிவையு மல்லவு மன்றே வொருங்கிவ் வுலகத் துயிர்களு மென்றுள்.

இது, '' உறங்கு தலான் ''.......ற்று.

"மாங்களுயிருடைய உறங்கு தலான், சோக்கிய மேஷா திவத்" என்றதற் கண் புளிமுதலாயின் இலே குவித்தலல்லது தூங்கு கின்றனவல்ல; அவை உறங் கிலும் ஆலுமகிழு முதலாயின் வுறங்காமையி லவையுயிரிலவாகாவோவெனில்,உயி ருண்டாக கீன்னுற் கருதப்பட்ட மனுவ்தபரும், விலங்கும் உறங்குவழி இமை குவித் தூறங்கு வனவு மிமை குவியா துறங்கு வனவுடம். மபின் முதலாயினவு மக்க ளூன் சொருசாராரும் விழித்துறங்கு வதுபோல ஆலுமகிழு முதலாயினவு மிலே குவியாதுறங்கு கின்றனவாம். புளி முதலாயினவு மில் குவித்தலல்ல துறங்கின வல்ல வெனில், பசு முதலாயினவும் ராத்திரிகளிலுறங்கு கினைறனவல்ல; கண்ணி மை பொருக்து கின்றன வெனவு மமையும். மயக்கமுண்மையி லுறங்கின வெனில், மயங்கினவை மென்பது யாதினுன மிக்தலே இருகால் கிர்வியாபரங களாகி, ஒருகால் உலியாபரித்தலி லறிக்கேவெனில், உறங்காது மவ்வாறு செய்யலாம். இனி, யாது சொல்லினு மிக்கடைவரும்.

இனி, இராத்திரிகளிற் பசு முதலாயின உறங்குமென்பதற்கு லோகமே சான்றெனில், இராத்திரியிற் புளி முதலாயின அறங்குவதற்கும் லோகமே சான்றை. புளி முதலாயினவற் அறக்க முலகத்துக் கேட்டுக்கொள்ளென்பது. சேதனத்தல்லது சம்பவியாத உறக்கத்தைப் புளி முதலாயினவற்றுக் காண்டலி கைவை சேதனங்க ளாமாறுபோல, ஒழிக்க மரங்களு மவற்றே டொத்தலிற் சேதனமாமென்பது. முன்னுரைத்த ஹேதுவால் மரங்களுக்குச் சேதனத் துவம் வித்திக்கவைத்து, இந்த ஹேது கூறவேண்டுமோ வெனின், ஒன்றைப் பல ஹேதுக்களால் அறிவது குற்றமல்ல; வேறுவிருவறி செவயான கிவிமுறைராக வாயு வல்றைருவிமுறைராக நூற்று வரைவிமுறையாக வரயு வல்றைற்ற வரைவிமுறை கூறிவற்ற வரைவிமுறையாக வரையுக்கு வேறுதுவுண்கைய் குற்றமாகர்கள்றையால்.

<sup>1</sup> காழ்ப்பு - வயிரம். 23

<sup>3</sup> சாக்கியமேஷாதிவது.

<sup>4</sup> வியாபரித்தல்.

அன்றியும் மொக்கலன் சொன்ன குற்ற நீக்கு தற்கு இச்சொல்லப்பட்டன வேனவு மமையும். இது, மேல்வருமவையிற்றுக்கு மொக்கும். வளர்தல்-உறங்கு தல். (கஎ)

364 வயாத்திரு வாக்கி வளர்பூ சணிக்குத் தயாச்செய்கை தீதென்னும் தத்துவ<mark>ங் கண்டா</mark> யுயாப்பிழைத தாய்மெழு கூடுறை பட்ட வயாவதற் கீண்டுப் பயத்தலி லன்றே.

இது, ''கட்டுச்சோறவாவுறு''...ற்று.

மாமுயிருடைய வேட்கை யுடைமையால், ''வரு உரு வழிவது'' என்றற்கண் வட்டாகிய மெழுகு அகனியைச் சேர்ந்தால் இளகிப் பெருத்ததெனி இயம், அவளிற்று காதவா றபோல பாக லெச்சிலாலும், அவரை கழுசீராலும், சுரை பாற்சோற்று மெருமு தலானவற்று ஆம் வர்த்தித்தனவேனும், அவாவின வாகாமையி னிர்த் ஹோது அவித்தமெனில், மெழுகு வட்டு அர்கினி ஸந்நிதானத் துப் பெருத்ததே பெனினு முனபுள்ளதிற சிறிது குறைவதல்லது வர்த்தித்த விண்று; மரம் அவவாறன்றி வாத்திப்பது காண்டுமாதலிற் பிழைக்க வுசாவினும். நீருந்காலத்து வாடி நின ந மரம் மழைபெற்றுத் திருப்தமாவதறியாயோ? பட்ட மரத்தினும் படாது வாடிகினற மரத்தினும் மழைபெய்த வழி பொக்குமோ? ஜலமுதலாயின யதாகாலம் பெற்றன ஸுகுமார் மாவது உங் காலங்களிற் பெறு தன நைங்கி வளர்வதாடம், நீருந்காற்ற முதலாயின வொருகாலும் பெறுவிடிற் சிறிது நாளிற்பட்டுப் போவதாடம் மனுஷ்டியைர்போலக்காண்டவி வவற்றுக்கு அவர வண்மையில் அவரவுதிலன்னும் ஹேது சித்தமேயாதவின் 1உசாப் பிழைத்தா யென்பது.

உயா - உசா; விகாரம். வயா - வேட்கை; வருத்தம்; என்னோ? 2"வயாவே வேட்கை வருத்தமாகும்" எனமுராகலின்.

இனி, வேட்கை அசேதனத்தில் சம்பவியாமையில் <sup>8</sup>கைவி ஆவிரு ஆர கெகாணிக் தோஷ்பின்மையில் <sup>4</sup> றூக்கெயோ மென்பது. வேட்கை அசே தனத்தில் சம்பவிக்கில் சேதனு சேதன வியவஸ்தை செடும். அஃதெயெனின் அக்கினி யிந்தன முதலாயின பெற்று வளர்தலில் திருப்தியும், வளர்ச்சியும், வேட் கையு முடைத்தாமோ வெளி துடைத்தாகாது. என்னே? இந்தனுக் காரணமுள்ள துணையும் அக்கினியாகிய கார்யம்பெருகுவதல்லது அவாவி அறுபவித்துத் திருப்த மாய் வளர்கின்ற தன்மையினென்பது. இனி, மாமும் ஜலாதிகாரணமுள்ள துணையும் வளரதலின்றி மினம்பருவத்தே வளர்க்து பினபு ஜல முதலாயின சம் பண்னமாகப் பெறினும் வளர்தலின்றி <sup>5</sup> அவசானகாலத்துப் படுதலும், ஜல முதலாயின அளவுக்கு மேற்படப் பெறிற் சில சோறுங்களாற் பீடிதேங்களா

<sup>1</sup> உசா - விரை; கேள்வி. 2 தொல்காப்பியம் - உரி.

<sup>3</sup> அசித்தம், விருத்தம், அணைகாக்கிகம் - மூவகை தருக்க குற்றம்.

<sup>4</sup> கமகம் - முடிபு. 5 அவசானகாலம் - கடைக்காலம்.

கிப்படுதலும் இளம்பருவத்து சுகுமார சரீரத்தவாதலும், முத பருவத்து 1 ரூக்ஷகர்க்க சசரீரத்தவாதலும், வெட்டுதன் முதலாயின வொழியவும் ஐல முதலான வுண்டாகவுஞ் சில மாங்கள் சாதலும், மக்களேப்போலக் காணப்படுகின் றது. அக்கினி யவ்வாறன் றி 2இக்தணுக் பெறிற் கல்ப காலத்தளவும் வர்த்தித்தே நிற்கும். ஐல முதலாயின பெறினும் அவசான காலத்தைப்படுதல் தினே முதலாயின வற்றிற் கண்டு கொள்க. ஆதலின், மாங்கள் காரணகாரிய வகையாலன்றியவாவித்து வளர்கின்றன வென்பது.

365 யா இனு மாழ்குமம் மாழ்கியு மென்றுழி நீதின்னுக் தோலே நெருப்பொடு கூட்டத்தி னே நிணே தேறை நீர்க்குரைத் தாய்மற்றுஞ் சேதின யில்லாய் திரிவென்னே வண்ணம்.

இது, "மெய்தீண்ட விலு"…ற்று.

மாமு முயிருடைய; ஃமாழ்கி, சுண்டில் முதலாயின மாழ்கு தலால்: அட்டை முதலாயினபோல என ppaக்கூ, கின்றைற்றின்னப்படுக்கோல் கொருப்பொடுகூடிச் சுருளும் கீண்டி கின் ஹை உயம்போலக் கலங்கிய கீரிற் கலக்கக் தேற்றும் பால்தேய்க்கத் தெளிவதீன யுற் காட்டினு யறிவிலாதா யானகயால், தீண்டினுங்க கற்கொண்டெறியினு மாழ்கி முதலாயின மாழ்கு தொடம், முன்ளின்ற மலர்ச்சி யொழிவதாடம், கிறிது பொழுது கழிக்தான் முன்புபோல்வதாடங் காண்கின்ற வன்றே? தோல் கெருப்பொடு கூட்டத்தச் சுருள்வதல்லது மாழ்குகின்றதோ? மாழ்கில் யாதினுய மட்டை முதலாயினபோல மாழ்கவேண்டுமன்றே? கலக்க மும் தேற்றும் பாளெடு கூடிய வழியன்றி யாதினுக் தெளியுமோ? ஆதலால் தோல் முதலாயின மாழ்குகின்றன வனமையிலிக்க ஹே தவினுக்குத் திரிவெவ் வண்ணமென்பது இனனுக் தீண்டமாழ்கி முதலாயினவும், அட்டை முதலாயினவும் மாழ்கு கீன்கிறைற் காணமின்றி முகலாயினவும், அட்டை முதலாயினவும் மாழ்கு கீன்கிறைற் காணமின்றி முகையுபோலே யாம். தோல் வலிய கியிர்க்குமளவுஞ் சுருண்டே கிடக்குமாதலால் அது மாழ்குகினற தன்றென்பது. சேதினையில்லா யென்பது - அறிலிலா யென்றவாறு. (கூக)

366 அரும்பு மலரு மரும்பிணி தீர்வு மொருங்குதங் காரணத் தாக்க முணர்த்து மாங்களு மன்னுயி செய்தின வென்ன விரும்பொடு கார்த மியைவி றிரிவே.

இது, ''தீயுற்குற் கொடியரும்பு''…ற்று.

மாம் உயிருடையை; பிணிப்பட்டுச் சுடுதண் முதலாய பரிகாரங்களாற் பிணி தீர்ந்தரும்புதலால்: சடிதன் முதலாயினுவற்றுற் பிணிதீர்ந்து பெருக்கும் பசு முதலா

I ரூகூ, கர்கசம் - சொற சொறப்பு, கடினம்.

<sup>2</sup> இந்தனு சு விறகு முதலியவை. 3 மாழ்கி - தொட்டால் சுருங்கி.

யினபோல. இன்னும் மாந்கள் உயிருடைய: கிறைப்பட்டுச்சிறையினி**ங்கி மலா்த** லால் : சிறைப்பட்டுச் சிறையினிங்கி முகமலா்ந்த ¹மனுவ்\$யவ**து. மாம் உயிரு** டைய : பிணிப்பட்டுப் பிணிதீா்தலால்: மனுவ்\$யவது.

'அரும்புதல், மலர்தல்' என்ன வேண்டாவோ? 'அரும்பு' - 'மலர்' என்ற தென்'னையெனில், வேண்டா; தல், கை, கி - என்பண முதலாயின பகுதிப் பொருள் விகுதி; உணர்தல், உணர்கை, உணர்ச்சியென விவற்று வெல்லா முண சென்பதன்றே பகுதி? அதுபோல வீங்கு மரும்பு, மலமொன்னும் பகுதிதானே யரும்புதல், மலர்தலென்னும் பொருடோற்று மென்பது; '' நாவலருவ் காம்பி குருச்சி'' இதன்கண் நாவலென்பது நாவறலென்னும் பொருள்பட்டது போல வென்பது.

மல்லிகை முதலாகிய கொடி யோர்சாரண சுட்டாற் பிணிநீர்க் தரும்பும்; மாமுதலாகிய மா மோர்சாரன அவற்றினது கொம்புகளேப் புரிச்சுற்றியாயினும், பிறவாற்ருயினும் சிறைசெய்துவிட்டு நீரிறைக்க அக்காலத்துப் புஷ்பிக்கும்.

இனிப் பிணியாவன - கெல்லுட் <sup>2</sup> செம்பை, உகுகை, தாட்புழு முதலாயின; கெற்றி ஃக்கு டாவேறு, சுருட்டை முதலாயின; இவ்வாறே யொழிந்த பிணி களு மறிந்த கொள்க.

பிணி வருவதும், சமிப்பதும் கர்மங்களா லன்றே? அன்ருயில் ஃஜீவபுகங்க ஞுக்கு கோமாரி, கருகோய் முதலாயினவும், மக்களுக்கு வெக்கை முதலாயினவுக் தானே வாவேண்டுமனறே. ஆதலால், மாங்கள் கர்மத்தாற் பிணிப்பட்டனவாம். இனி யப்பிணிகள் தீருமிடத்து உப்பு முதலாகிய ஒளவுதங்களும், மக்தொயக்திர பிரயோகங்களும், கர்மோபசமனமும் சாதனங்களாம். இவ்வாருகுதல் அசேத னத்து ஸ்ல ஹவியாமையி லிவை மாங்களுக்குயிருண்மை முடிக்கு மெனறற்கண், 'வாங்கு காக்தம் வாய்த்த வாளி?ன'' ச்சமாதானம் பண்ணுதலில் வாட்பிணி தீர்க்தகாமே வெனி லடிகிதன்று. என்?ன? மாங்களும், மனுஷ்பேரும் பிணி தீர்க்த மல்குகின்றவாறுபோல வாள் முனபு கின்றவளவின் மிக்கதண்டோ? இவவாறு காட்டிய திரிவு பொருத்தமில்ஃல செயன்பது.

இல்ஃ யெண்ப தில்வென்று பினேறது; 4 'கோரெனச் செய்தாரு மில்'' என்றுற்போல வெனபது. (600)

367 ஒப்ப மாங்கட் குயிருண்மை யாமினி யிப்படிக் தோன்ற மிருதுக்கள் சார்க்தெனச் செப்பிய வேதுத் திரிவெனக் காட்டிய வெப்பங் குளிரவை தாமவை யேயால்.

இது, ''தோற்ற''......ற்று.

மாங்கள் உயிருடைய: இனவேனிற் காலத்துச்சுதித்து, பனிக்காலத்துத்துன் புறு தலால்: மனுஷ்யவது: என்றற்கண், அவ்வகை யிருதுவிலும் வெப்ப முதலா

<sup>1</sup> மனுஷ்யவத் - மனி தீணப்போல.

<sup>2 &#</sup>x27;செப்பை' என்றும் பிரதிபேதம். 3 கால் கடை. 4 காலடியார்: 103.

யின தோன்று தலில் அவற்றுக்கும் உயிருண்டோவென்று நீ கூறியது, 1காவும தைக்களத்தை வெப்ப முதலாயின் தாமே ருதுக்களாதலா வென்றவாறு. (க0க)

368 **ம**ரங்களே பொப்புமை யாலுமி சென்னக் கொக்தியும் வெப்பங் கிளக்குவை யாயி னிரக்த வுடம்பின் விகார நினக்குப் பாக்துண ருண்மையைப் பார்ப்படுத் தாயால்.

இது, '' ஒப்பவற்ருலே ''......ற்று.

மாங்கள் உயிருடைய; கிளே கொப்புமையால். கிளே யொப்புமை யாவதை -வாழைக்கன்று வாழையாதன் முதலாகக் கொள்க. பசுவின கன்று பசுவானது போல.எனறற்கண், கொக்தியும் வெப்புங் கிளேயொக்கு தலி லவற்றுக்குயிருண்டே யென்று திரிவுசொல்லினே; அவை கிளேயொக்கு மெனினு முயிருடைய வுடம் பிற் ரேனறுதலி லுயிருடைய வென்றுமாம், சவத்திலவை தோனருமையின்.

இனி, மாததினை கிளையும் மாமானுற்போல, வெப்பு உடம்பின் கிளோயாய்த் தோன்றுகினறதோ? வாகுழை தொட்டாற் குளிாவதுபோல உடமபு தொட்டாற் சுடுவதன்றே வெப்பாவது. நினக் குணாவ்ஷண்டோயின மண்ணுக்கு முணர் அண்டோமென்று அவன் 2ஜாட்யஞ் சொன்னவாறு. (க02)

369 வாட்டங்க ளுண்மையின் வாழ்மாஞ் சேர்ந்தவை நாட்டிய வாதலி னல்லுயி ரோவெனக் காட்டிய தோலொத் திராமையும் வாடுமத் தோட்டஞ்செய் சேம்புயிர் தொன்முடி வன்றே.

இது, '' சேர்த்திட ''......ற்று.

மாங்கள் உயிருடைய: சேதிக்கவாடிப்படு தலால்: மனுக்கபடி என் றற்கண், தோல் கீறிப்போகட வாடுதலி னதற்குயிருண்டோ வெனில. அஃ தணைங்கு கினறதல்லது வாடுகின்றதல்ல; எனனே? கீறிப் போகடாவிடினு மூலரு மாத லால். மாம் சேதிக்கிலல்லது வாடாதாதலி விதற்கொவவாதாம்.

இனி, சேதிக்கப்பட்டாலாஞ் சேம்புங் கரும்பு முதலாயின வாடாமையில் 8 ஹா நாவித்தமாகிய இந்த ஹே ஆ நமகமன்றெனில், சாவிறகு முதலாயின வற்றினேடு கூடிய கெருப்பின்ல்லது கெய் முதலாயின வற்றினேடு கூடிய கெருப்பிற் புகையின்மையிற் புகைவோ நாவித்த மாதலில் அக்கினிக்கு நமக மன்று தல் வேண்டும்; அது நமகமாகி லிதுவும் நமகமாம். ஆதலால், சேதனத் தல்லது சம்பவியாத இந்த ஹே தவால் மாங்களுக் குயிருடைமை முடியும். கில மா முயிருடைய வாறைற் பிறமாங்களு மாங்களாதலி லுயிருடையவா மென்பது.

<sup>1</sup> ஒவ்வாது. 2 ஜாட்யம் - அறிவின்மை.

<sup>3</sup> ஹா மாவித்தம் - தருக்க குற்றங்களில் ஒன்று.

தொன்முடிவண்ரே வென்பத - உறங்கு தலால் என்னும் ஹோதவா லூயி குடையை முடிச்தவாறு முடியுமன்ரே வென்றவாறு; முன் சொன்ன ஹோதுக்க கால் முடியுமென்றவாறுமாம். சாாமையும் வாடுமென்பதீனுக் குறுக்கல்வழிக் குறுக்கி, '' இராமையும்வாடு '' மென்ருரென்பது. கோல் சுரினு மீராவிடினு மொத்து வைக்மெனபதாம். இனி, 'ஒத்திராமையின்' எனப்பாடமோதி, 'உண்டு' என வருவித்து, 'தோலொத்திராமையு முண்டு' என்று முடித்துச் சேம்புவாடு மென்றும் பொருளுரைக்கப்படும். சேம்புவாடு தலாவது - சேம்புங் கரும்பு முத லாயின சேதித்துப் போகட்டாற் சிறிதுகாவக் கழிததாயினும் வாடும்; காட் டட்டை முதலாயின சிலநாட் கிடந்து சாவதுபோல வென்பது. 'வாழ்மாஞ் சேர்ந்தவை வாட்டங்களுண்மையில் நல்லுயிரென நாட்டிய வாதற்கண்' எனக் கட்டி யுரைக்க. சேர்தல் - சேதித்தல். (க0டை)

370 **அ**ற்ற வுடம்புக ளாறு**த லா**ன்மாக் தெற்ற வுயிருண்மை செப்பததி தைமனப் பெற்றபி <sup>1</sup>(ழை) சொல்லிப் பிததெழுக் தாரொப்பக் குற்ற மிலைபெனக் கூறு தி யன்றே.

இது, ''சேசொத்து வாடுறு''.....ற்று.

மாங்கள் உயிருடைய; புண்பட்டுத் தீர்ந்தவடு ஆறு தலால்: புண்பட்டுத்தீர்ந்த மனுஷ்ய சரீரம்போல: என றற் கண், காரத்தாற் பொண் கே துவாய்ப்பட்டால் தீரும; காந்தததால் வாள் கதுவாய்ப்பட்டால் வடு ஆறம் அவற்றுக்கு முயிருண்டோ வெனின், பொனனும் வாளும் சுத்தியிட்டு ஒக்கத்தட்டினவாறு போலக் காரமுங் காந்தமும் படுதலி லொத்துகிரவி கின்ற தல்லது வடு ஆறுதலில. உளதேல் மரங் குறைபட்டது கிரவினவாறுபோலக் காரததாற்குறைபட்ட பொன்னிரம்பவேண் டும் என்பது. இனனும் மரம் ஸவயமே வடு ஆறும்; பொன்னும் வாளும் காரத்தா லுங் காந்தத்தாலு கிரவி கிற்குமென்பது. கீ பித்த முடையானரப்போல என சொல்லுகினரு யென்பது.

371 கொட்டின மண்ணே முதலா வுடையன வோட்டி யுரைத்த வுடிரென வொட்டலர் நாட்டினுள் வாழ்பவ ரிணைரென் ருவந்த நாட்டை யவரென்ன நாட்டிய வாறே.

இது, ''மண்களுங்கற்களு''.....ற்று.

சின் ஞற் காட்டப்பட்ட மண் முதலாவுடையனவற்றுக்கு உயிருண்டென்ற ஒரு காலமுஞ் சொல்லா ரி.அ ரின் பேதைமையாற் சொல்விஞப்.

300 கீர்மா கிலங்கள் செல்லும் விலங்கொடு மக்கடம்மில் " என்பது தானும் காட்டுள் வாழ்வாளை பாடென்றவாறு போல, பிருதிவியில் வாழுஞ் சீவன் பிருதி

<sup>1</sup> விடுபட்டதற்குக் கட்டப்பட்டது. 2 கதுவாய் - வடுபட்டால்.

<sup>3</sup> மேருமந்தாம் - வைசயக். 74.

வியென விடத்தின்பெய ரிடத்த கிகழ்வதற்சாகிய ஆகுபெயர் வகையாற் சொல்லப்பட்டதென்பது. (க௦௵)

372 தாவர மாய மாமிவை தாமென வாவருஞ் சொல்லுப வஃது மறிக்கில கீவி செவர்சொல்லச் சொல்வினீ சென்று தின் சீவரம் போற்கட்டில் செப்புவ தென்னே.

இது, ''வர்திங்கு வைகுங்கள் ''......ற்று.

யாம் மாங்களே ஸ்தாவாஜீவ கெனன்பதல்லது, ஒன்றிகெஞன்றேறுதலுக் தேசா தேச பிராப்தியுஞ் சொல்லோம்; கீ யாவர் சொல்லக் கேட்டு இதை சொல்லுகின்று யென்பது.

1விலங்கின் வகையும் விரிவன யான சொல்ல வேண்டு இயே னிலங்களி னிற்பவுஞ் செல்பவு மாமென சிற்பனதா மிலம்பட லின்றியிவ் வையகத்....."

தாதலின், சீவாம் போலப் பிறாரற் புடைபெயர்வதாகிய ஃகட்டிலெற்றுக்குக் கூறினே யென்றவாறு. (க௦௬)

373 **மக்களுட்** டோன்றிய போழ்த மாவுயிர்க் சொப்ப வுடம்பறி வன்றியொன் றில்லெனிற் றக்கதன் றன்மை யுடைப்போ <sup>4</sup> தி சத்துவன் மிக்கதென் ஃனுதிக்) கு வேற்றமை வேண்டார்.

இது, '' ஒரறி வாமுயிர் ''......ற்று.

(இ - ன்) எகேந்திரிய ஜீவன் மரித்த மக்களுட் டோன்றி ஒலும் எகேந் திரிய ஞானமே யாதல் வேண்டுமெனில், முயலாய்ப் பிறந்த அல்ப ஞானவான கிய வது மனுஷ்யளுக சாஸ்திரார்த்த ஞானவாளுக வேண்டுவதில்ஃ. வேண் டில், மனுஷ்யருட் பிறந்தாற் பஞ்சேந்திரிய ஞான முடைத்தாமென்பது தக்க தன்றென வேண்டாசென்பது. ஞானுகி ஸ்டியாவமுடைய ஜீவன் பாலோகத் தைச் செல்வதல்லது ஞானுகி குணங்கள் பாலோகத்துச் செனமு வேறுபட்டுப் பிறக்குமென்பது வேண்டா. வேறுபட்டுப் பிறக்க வேண்டிணன்றே, எகேந் திரிய ஞானமே சென்று பிறத்தலாற் பின்னும் எகேந்திரிய ஞானமே யாக வேண்டுவது; அஃதேன்றி எகேந்திரிய ஞானத்தோடு கின்ற ஜீவன் வேறு பட்டுப் பிறக்குமென்றவி லெமக்குக் குற்றமாகாதென்பது. (கேரை)

<sup>1</sup> இக்தூல் - 77-ம் செ. (தருமவுரைச் சருக்கம்.)

<sup>2</sup> புடை பெயர்தல் - இடம் மாறு தல். 3 கட்டில் - ஆஸனம்.

<sup>4</sup> இச்சொற்கள் சுவமுகளில் இல்லே; பூர்த்தி செய்தற்குச் சேர்க்கப் பட்டவை.

- + 30.0

374 நாண முடைய மரமுத வியாவையும் மூணின வாழ்ந்துமுண் ணுவிடிற் சாதலேக் காணவும் பட்டது கஞ்சியோ டல்லதை 1யாண மிலாப்பொரு ளாட்சியர் போன்றே,

இதுவும், மாங்க ளுபிருண்டை முடிக்கும்.

அறிவுடைய மாங்களெல்லாம் உண்ணின் வாழ்ந்தம், உண்ணுவிடின் வாடு வதுந் காண்டலினுயிருடைய: இவ்வாறுகிய சாக்கியிணப் போல வென்றவாறு. நாணம் - அறிவு. நாணுமுடைய மாம் - எகேத்தொரிய ஞானமுடைய மாம்.(க**ு**அ)

#### Garm

375 மயக்குடை யாட்சியி ஞர்க்கு மாங்கட்கு மன்னுயிர்தாம் பயப்பட வொக்கு மெனவே பெனமன்னும் பற்றிலனுப் வியப்புடை யாகம மீரிதன நீயும் விரித துரைக்கு நைப்பிர மாணங்கண் மேற்குற்ற நாடுவன் யானெனவே.

இதுவுமது.

உறங்கு தென்ற சாக்கியனுக்குயிருண்டான வாறெண்டினை ன்ற கேட்டற்கண், உறங்கு கென்ற சாக்கியனுக்குயிருண்டை யாதெனின், கப்பியமே செயன்ற வாய் 2 வருவு தலின் எனில், வருவா தபோது உயிரிலனும். இனியுயிர்த்தலா லுயிருண் டெனில், தாருத்திக்கு முயிருண்டை உயிர்த்தலாலென க. இண்டிறுக் சென்று மனு காணத்தாற், 3 கொரக்கை விடுதலாற் சாக்கியனுக்குயிருண்டெனில், நீர்ப்புக் குருண்ட பானே யவ்வாறு கொரக்கை விடுதலினதற்கு முயிருண்டெனில், நீர்ப்புக் குருண்ட பானே யவ்வாறு கொரக்கை விடுதலினதற்கு முயிருண்டென்க. பல் இறுகுகின்று தைலா லுயிருடைய செனைவில், உலர்ந்த மூங்கில்கள் செறுக்கென்ற லி னுயிருடைய கென்க. இவ்வாற்றுற் போர்த் பொருள் இவைபோலு நீ மர முயிரில வென்று சொல்லியவாறென்பது.

இனனு நீ சொல்லிய திரிவுகளால் மாத்துக்குயிரில்ஃபெணில், யான் சொல்லிய திரிவுகளா லுறங்குகின்ற சாக்கியனுக்கு உயிரில்ஃயா யவனே விறகி லிடப்படுமென்று சொல்லி, உறங்குஞ் சாக்கியனுக்கு மாத்துக்கு மொப்ப வுயி ருண்மை முடிப்ப, நயப்பிரமாணங்கண்மேற் குற்றஞ்சொல்லுவ னென்று சொன்றுமென்றவாறு. (க௦க)

376 நிற்றலுங் கேட்டினே டுண்மையு மின்மையு கேர்களினு மொற்றுமை வேற்றுமை தம்மையு மொட்டப் படுகளினுங் குற்ற மிவையிவை பாதலேக் கேடுளனக் கூறினனே முற்று மவளது பக்க மறிதலில் மொக்கலனே.

இது, '' ஙின்றுகுக் திரிவாகு '' மென்னுங் காகைகமை அறுகரித்தவாறு.

<sup>1</sup> ஆணம் - அன்பு. 2 வருவுதல் - திறத்தல், பினத்தல்.

<sup>3</sup> கொரக்கை - குறட்டை.

கீலகேசெயாரது பக்ஷமறியாது மொக்கலன் குற்றங்களுண்டை கேளென்று

கூறினுனென்றவாறு.

கிற்றல் - கித்யத்வம். கேடு - அகித்யத்வம் உண்மை - அஸ்தித்வம். இன்மை - ாஸ்தித்வம். ஒற்றுமை - அஹேகம். வேற்றுமை - ஹேகம். (ககo)

317 வேபெரத்த தோளி நிஃவுதல் வேண்டப் படுதலினுற் காயத்தின் றன்மைய வாயெக்கருமமுற் காண்பரிதா காசத் தவமெனிற் மேரன்றவ தாமு நவநவமாக் தோசத்த வாகின் பொருளெனக் கேட்டிது சொல்லினனே.

இது, நித்தியாகித்பத்திற்குக் குற்றங் கூறுவதாகிய, '' நின்னுற் பிரகாச மேபோ'' வென்னுங் காதையை அறுகரித்தது.

(இ - ள்) போன காதையிற் குற்றமிவையிவை யெண்பதனு லிர்த தர்மங் களொன்றிற் கிடத்தலாவது அப்பொருளினது அவஸ்தையோ? பொருளிலே பிறவற்ருற்றாப்படுமோ? பொருளினது தனமையோ? என்று மொக்கலன் கேட்ப, பொருட்டன்மையாலிவை பொருளிற் கிடக்குமென்று சீலகேசியார் சொல்ல, கித்யதவம் பொருட்குத் தன்மையாயிற் பொருள் ஆசாசம்போல அர்த்த கிரியாகாரியன்றும்; திரிவெனறு நும்மால் வேண்டப்பட்ட அதித்யத்வம் பொருட்குத் தன்மையாயின் மேற் பிறப்பனவெல்லாம் புதியனவாம்.

இனி, இரண்டு மாகாதெனில், பொருட்கு நிகழ்ச்சியில் ஃ ; ஒரு உகை யாலெனில், பொரு கொருவகைகயாற் கெகிவதாம் என்னுர் தோஷமுடைய பொருள்களென்று சொல்லினன் என்றவாறு. என்?ன?

1 '' சென்றெய்து மவத்தையோ சிலவற்றுற் றாப்படுமோ வனறியு மப்பொருள்தோ றவவவத் தனமையோ" எனவும்,

2 '' நின்ற தூடர் திரிர்தது உ மன்றுயி னிகழ்வில்லே யொன்றிய வொருவகையே லொருவகையாற் கேடுண்டோ ''

எனவுங் கூறின்னு தலின். இவற்றுண் முகலது குற்றம், "இவையிவை" பெண் பதனுற் பெறப்பட்டது. ஒழிக்கது, "தோசத்தவாகின பொருள்" என்பதனுற் பெறப்பட்டது. புதியன தோன்றலாவது - முன்புள்ளது மைகயற நசித்துப் பிறி தொன்று தோனறு தலாம். இதனுல் கித்யமாயினும் அகித்யமாயினும் 8 பிரத்ய பிஜ்ஞானுகி கூடாதென்று சொல்லினுகெனைபது போந்ததென்பது. (ககக)

378 நின்றன வேபென்ற நில்லல வேபென்ற ரேர்பவர்க்கு மொன்றென வேபும்பின் வேறென வேயுக்கம் முண்மையின்கட் சென்றன வேபென்றுஞ் செல்லல வேபென்றுஞ் செப்பினர்க்கே லன்றென லாமேர வறைந்தபல் குற்ற மவையவையே.

இது, அக்குற்றங்குளப் பரி எரிக்கும்.

<sup>1, 2</sup> கு. கே. 3 மீட்டுணைர்ச்சி.

(இ - ன்) கித்பமே பென்றம், அகித்பமே பென்றம், ஒன்றே பென்றம், வேறே பென்றம், உண்டேயென்றம், இல்லே பென்றம், வகாக்கமாக வேண்டுவார்க்கு கீ சொல்லிய குற்றமெல்லா மாகும். யாங்கனவ்வாறன்றித் தேவதத்தனில் இள்ளுன் யக்ளுதத்தனில் மூப்பன் பிரம்மதத்தனென்றவழியும், கல்வியானல்லன் கர்மத்தாற்றீய னென்றவழியும் எண்ண குற்றமாம்? பிரம்மதத் தன் இளயானேயுமன்றி மூத்தானேயுமன்றி மொருவனிலிளயானயு மொருவனின் மூத்தம் கல்லனேயுமன்றித் தீயனேயுமன்றி யொண்றுனல்லனுயு மொன்றுற்றியனையு மிருக்கின்றிலனே? அவ்வாறே யொருமுகத்தால் கிலேயுதலு மொருமுகத்தா னிலேயாமையு மொருபொருட்குரைத்தை மாதலின் எமக்கொரு குற்றமுமில்லே யென்றவாறை.

1''கல்வியா னல்லணே காமாதி யாற்றீயான் செல்வத் தையர்ந்தான் குலத்தினிற் ருழ்ந்தனஞம் வல்லுவா தென்றென்றே வல்லா னி.துவன்ரே நில்லாமை நிற்ற னி?லஃ''

2. 'ஒருமு சத்தா னி?லயினதே யொருமு சுத்தா னி?லயா சென் துரையா றில்லா விருமு சுத்த தொருபொருளி னியல்பென்று மொழிந்தவர் தம் மிருக்கை போலாம் ''

என்ப வெம்மோத்தாகலின். ஒழிக்தனவற்றிற்கு மிஃசொக்கும். அவையு மொரோவொரு முகங்களாற் கொள்வேமாதலினென்பது.

'' அன்றென்லாமோ '' வென்னு மோகாரம் ஒழியிசைப் பொருண்மேல் வந்ததாகலின் இத்தூண்யும் தந்துரைக்கப்பட்டது. (ககஉ)

379 நின்ற குணங்களி னிச்திய மென்று கிஃயிலவா மென்ற குணங்க ளனியசு மென்று மியம்புதலாற் சென்ற குணங்க ளிருமையு மல்ல தவற்றினிற்றீர்க் தொன்றங்கு கின்ற பொருளுள்ள தேலா தெனவுரைத்தான்.

இது, '' நித்ய குணங்களால்,'' '' அசித்ய குணங்களால்'' என்னுங் காதை கூள அநுகரித்ததை

போன காதைகளில் கித்யாகித்பாதிகள் ஒரோவோர் முகங்களாற் கொள்வே மெண்ருர்க்கு கித்யாகித்யங்கள் எம்முகங்களாற் கொள்ளப்படுமென்ற மொக்கலன் கேட்ப, 3 அநவிருத்த ஸ்வஹாவமாகிய கின்ற குணங்களால் கித்யமென் மும், 4 வியாவிருத்த ஸ்வஹாவமாகிய கிலேயில்லாக் குணங்களால் அகித்யமென்

<sup>1 ?</sup> 

<sup>2 ?</sup> 

<sup>3</sup> அநுவிருத்த ஸ்வஹுவம் - ஒன்றும் தன்மை.

<sup>4</sup> வியாவிருத்த ஸ்வஹாவம் - வேரும் தன்மை.

அஞ் சொல்ல, கீத்ய குணங்களால் கித்யமா மென்றியேல் கித்திய குணங்களே கித்யமாம் பொருளல்லவென்ற இஃதென் சொல்லினேயென, கல்வியானல்லன் காமாதியாற்றீயன் என்றுற் கல்வியே மன்றுகப் புருஷனுக்கு மன்மை யென் னென்றும், காமாதியே நீதாகப் புருஷனுக்குத் தீமை யென்னென்றுஞ் சொல் லலாமோ வென்றுர்க்கு, அனுவிருத்த வியாவிருத்த ஸ்வஹாவங்களே யொழியப் பொருவென்ப தொன்று கண்டிலே னென்று னென்றவாறு.

ஒரு பொருட்கட் பிரகார பேதத்தால் தர்ம பேதம் வருமாறு மவ்வாறு வந்த வழி விருத்தாதி தோஷிமின்மையுள் காட்டுதற்கு இந்த திருஷ்டாந்தல் காணப் பட்டதென்பது. உரையிற் கோடலென்னுக் தந்துரை யுத்தியா 1னுபபத்திபற்றி வித்தூணயுடித்துதனைக்கப்பட்டது.

380 கேடில வாய குணத்தி னிஃயுங் கெடுங்குணாக்கி னீடில வென்பது கேர்க்தினி யப்பொரு ணோர்தலில்லாய் மூடஃ யாவதன் காரண மென்னே முடிகுணத்திற் கூடல தாய குணிப்பொருள் கூறினர் யாவசென்முள்.

இது, அதற்குப் பரிகாரம்.

(இ - ள்) அநுவிருத்த வியாவிருத்த ஸ்வபாவங்களே யியைந்தவற்றை பொழியப் பொருள் காணேனென்று பொருளே யியைந்தாய்; நீ மதி செடுத்தற்குக் காரணமென்னே? குணமுண்டாளுல் குணியில்லேயாமோ? ஸர்வக்ஞ மகந்தகுணம் பிரணம்ய" எனவும் "குறையில்லாக் குணத்தானேக் கூறுதற்கு மேற்கொண்டாள்" எனவும் குணமுங் குணியுமாகக் கூறுகின்றுயணமே? கேணியை யொழிய குணம் ஸம்பவிக்குமோ? ஸம்பவிக்கில் கிலம்வலிது, நீர் துவ ஞம், நீத்தெறும், காற்றுளரு மென, இதனுள்கில மென்பதோர் பொருளாகவும், வன்மையெனபததன் குணமாகவுஞ் சொல்லிய தென்னே? இந்த அயுக்தங்கள் கின்னே யொழியச் சொல்ல வல்லார் யாவரென்றவாறு.

இனி, அறவிருத்த வ்யாவிருத்த ஸ்வபாவங்களும் பொருளுக் காட்ட வேண்டுமெனில், சமுத்திர மென்னும் பொருளில் ஐலஸ்வபாவமாகிய திரவ யத்வ சைத்யாதிகள் அதுவிருத்த ஸ்வபாவங்கள். 2 கல்லோல முதலாயின வ்யா விருத்த ஸ்வபாவம். இரண்டு ஸைவபாவத்தையுமுடைய சமுத்திரம் பொருள். 3 அதவா ஸ்வர்ண மென்னும் உஸ்துவில் வர்ணமும், டீவற்கெணவும், 5 வசஞ் செய்தது முதலாயின அநுவிருத்த ஸ்வபாவம்; 6வட்டு, முடி, கடகாதிகள் வ்யாவிருத்த ஸ்வபாவம்; இரண்டு ஸ்வபாவமுமுடையது ஸ்வர்ணம். இவற்றுள் வ்யாவிருத்த ஸ்வபாவங்களது கேடும், அநுவிருத்த ஸ்வபாவங்களது கெடாமை யுங்காண்கை. ஆதலால், நித்யாகித்யாத்மக மென்பது. (ககச)

<sup>1</sup> உபபத்தி - முடிவு. 2 கன்னோலம் - அஸே. 3 அதவா - அண்றேல்.

<sup>4</sup> வற்கெனவு - அழகு. 5 வசஞ் செய்கல் - வசியஞ் செய்தல்.

<sup>6</sup> வட்டு - வட்டில்.

- 381 குணங்களல் லாற்பொருள் வேறில்லே யாயிற் குறிப்பொருளாம் பிணங்கல வாகிப் பிறபிற வாயிற பிறபொருளா முணர்க்கன தாமிரு சொல்லினு மொன்றெனி ஹென்றவையா நுணங்கிய கேள்ளியி அயொன் அரையென கோக்கினைல்.
- இது, ''குணங்குணி,'' ''பல குணமா'' பென்னுங் காதைகளே அநுகரித் தது; குணகுணிகளுடைய வொற்றுமை வேற்றுமைகட்குத் குற்றங் கூறிற்று மாம்.
- (இ ன்) குணத்தப் பிரித்தாக் குணி காகணமாகில் குணியோகச் சொல்லு கிண்ற உயிர் முதலாயின உயிரென்றும், பிறவென்றும் 1 குறிபெற்றவாம்; கேறை பெறிற் குணகுணிகளிரண்டாம்; குணுகுணிகளென்னு மவ்விரு சொல்லாலும் பொருகொளைக்குறெனில் ஒரு பொருளாம்; புத்தி, மதியே பலவாத கலொண்ருத லின்றிப் பலவுகுமான்றமா யிருப்பதொன்று படைத்தாச் சொல்லிக்காகிணன்று சொன்னுறைகை வென்றவாறு. (ககு)
- 382 நிலேயா தெனவு முயிரில்லே பென்று கெறிமையிறைற் ெருலேயாத் துயரொடு தூய்தன்மை பென்றின்ன தொக்குளவாக் கலேயா விழுப்பொருட் கக்தங்க ளேர் திற்குங் காட்டுதலான் மலேயா திதுறங்கண் மார்க்கத்தொடென்றனள் மாணிழையே.

இது, அதற்குப் பரிகாரம்.

(இ - ன்) ''வாய்மையை யுணராதான் உணகொருவ னுளனென்றுக், தூய்தென்று மினிதென்று முணர்பொருளேக் கடைப்பிடிக்கு'' மென்பதனு லும், பிறவற்ருலும், பஞ்சஸ்கந்தங்கள் அநித்யமும், துக்கமும், அசுசியும், அளத்மாவுமா யிருக்குமெனறு சொல்லுதலி லுங்கள் மார்க்கத்திடேடைம் பொருக் தூம் பேதாபேதமுங் குணகுணி ஸதுபாவமு மஃலயா தென்றவாறு.

மூலயாமையாவது - ஒருபுருவுகிண்டைத்து ரூபவேதனை விக்ஞான ஸம்ஞா ஸம்ஸ்காரம் ஐந்துளதாகச் சொல்லுதலாலும், அந்தப்பிண்டத்த அநித்யாதி நான்கு முளதாகச் சொல்லுதலாலு மென்பது. என்னே? ரூபாதியும், புருஷ பிண்டமும் பிரித்து வேறுகாணப்படா வெனினு முளவாய்த் தம்மி லொற்றுமை வேற்றுமையுடையவான வாறுபோலவும், அநித்யாதி நான்குகளும், பஞ்சஸ்கந்த பிண்டமு மிவவாருகுதலு முண்மையினென்பது.

அன் நியும், <sup>2</sup> 'தென்றுகுங்காரண காரிய மாக்தன்மையா, லன்றுகு மொன் நல்ல வவயவத்தின் கன்மையா'' லென்று கீயும் ஒன்றும் பலவுமாகப் பொருள் கீளேச் சொல்லுதலானும் மீலயாதென்பது. அன்றியும், ஃ''யா நிணேகீ கோக்கினை யிறக்ததற்குக் காரியமா, மாதூல யுடையதற்கே யினிச்சொல்லுங் காரணமே'' யென்று கீ சொல்லுதலில் வர்த்தமான ஆணைத்து ஸைத்தாகியதொரு செத்தம் கட்டிட

<sup>1</sup> குறி - பெயர்.

<sup>2?</sup> 

மான சித்தத்திற்குக் காரியமாகியும், மேல் உத்பவிக்கும் சித்தத்திற்குக் காணை மாகியும், தான் சேதனமாகியும், அசேதன ¹வியானுதி புடைத்தாகியும் இவ் வந்து அகேக தர்மங்களே யுடைத்தாதலிற் பலகுணைமா மொருபொருள் விரிந்த சென்புழிக் குற்றங்க நியது நின் பேதைமையாம். இதனு மூலயாதென்பது. நீ நின் சித்தாந்த ஃமேத்திக கொடுப்புழி இவ்வாறுசொல்லி யா மிவ்வாறுசொன்ன வழிக் குற்றஞ் செருஸ்லு தியாயி னக்குற்ற மூனக்கும் வருமென்று கொள்கெனன் பது. இதீன மேலிற்காதையாலும் விளக்குகின்றுர். (ககக)

383 ஆழிய சத்தைய லாற்கந்தம் வேறில்ஃ பேற்குறியா மாரிய சத்தையுங் கந்தமும் வேறெனின் வேறவையாம் பேரிவை தாமிரண் டொன்றினுக் கேடியனி ெனுன்றவையாங் கூரிய சிர்தையி ஞடுயான்று சொல்லென்று கூறினளே.

ஆரியசத்தை - அகித்யம், தைக்கம், அசுகி அங்கமா என்பண. அகித்யாதி யோடும், பஞ்சஸ்கந்த பிண்டத்திேஞைக் குணகுணிகளே யொப்பித்துக் காட் டினவாற. குணகுணிகள் பிரித்துப் பெறப்படாமையிற் குற்றமுடையவெனில், அகித்யாதியும், பஞ்சஸகந்த பிண்டமும் பிரித்துப் பெறப்படாமையிற் குற்ற முடைமையி லெமக்குக் குற்றமாகா தென்பது. என்னே? 3 வேலிராக ஜோ வெரா நடிவுர்வை

என்பதனல் யாவர்க்கு மொப்பது குற்றமன்றென்பது.

4'' இருவர்க்கு மொத்த பொருளே யொருவ ஹெருவர்க்குத் நீங்கா வுரைத்தல்— திருவீனயாய் கட்டிக் கடைகிடந்தான் முனழற்குச் சென்றுளே எட்டிச் சிரிப்ப தெனல்''

(४४व)

- 384 சொல்லலன் பானெனச் சொல்லுவை பாயினஞ் சொன்மூலவாஞ் சொல்லல னென்ன வினவினு பென்னினுஞ் சொல்லிலிலேயாஞ் சொல்ல <sup>5</sup>(வனல்ல) தெருவகையா <sup>6</sup>(ச்சொலினவ்) வகையாற் சொல்லிய குற்றங்க டுன்னு மெனவது சொல்லினனே.
- இது, ''சொல்லேன் யானெனறியே''.... ....தது. இது, <sup>7</sup>அவக்தவ்யத் தக்குக குற்றங் கூறம்.
- (இ ள்) பொருள்கள் அவக்கவ்யமெண்று சொல்லில் ஸ்வவசன விரோத மாம். என்னே? சொல்லப்படா தென்றுயினும் சொல்லப்படுதலில். அதற் கஞ்சி வாளாவிருப்பினும் அவக்கவ்யமென்று நயம்பிறவாதாம். ஒருவகையாலிவை கொள்ளி னிருவகைக் குற்றமுமா மென்பது. (கேஅ)

<sup>1</sup> ஐக்கு பிராணன்களில் ஒன்று. 2 புகழ்ந்து.

<sup>3</sup> *தருக்க தூ*ல் மாபு. 4 ?

<sup>5, 6</sup> விடுபட்டதந்குச் சேர்க்கப்பட்டது. 7 அவக்தவயம் கூறவமையாது.

385 தன்மையி னன்மையுக் தன்னல் பொருள்களி இயண்மையுக் தம் பன்மை யுடையவப் பண்புக சொல்லா முடனுரையுஞ் சொன்மை யுணரா தவர்கட்குத் தான்சொலற் பாடின்மையாற் புன்மை யுடைய புறத்தே ருரைக்கு முரையு மென்றுள்.

இது, அதற்குப் பரிகாரம்.

(இ - ள்) <sup>1</sup>வக்தவ்ய மொன்றுமின்றி, அவக்தவ்யமே பொரு**ளெ**ன்று சொல்லுவார்க்கு 🗗 சொல்லிய குற்றமாம். காங்களவ் வாறன்றி,

ana-kaus പ്രചാത്യാള് പാക്കുള്ള സുന്മുട്ടും ചുരു വ

என்பதெம்மோத்தாதலின், ஒருவகையால் வக்தவ்யமென்றும், ஒருவகையால் அவக்தவ்யமென்றுஞ் சொல்லு அம். அஃத யாங்ஙனமெனில், ஃஸ்வரூபா தி சதுஷ்ட்டயமாகிய தன்னியல்பினில்ஃமென்று சொல்லப்படாத உண்டென்று சொல்லப்படும். <sup>4</sup>பாரூபாதி சதுஷ்டயத்தி லுண்டென்று சொல்லப்படாது இல்ஃமென்று சொல்லப்படும். நித்யாதிகளு மில்வாறே அறிந்துகொள்க.

இனி, ஒரு பொருளின்கணுண்டாகிய அகே தர்மங்களாலும் பொருளொ ருங்கு சொல்லப்படாத முறையிற் சொல்லப்படும். சொன்னுற் கொள்ளாத வாலோர்மத்தாதிக்குப் பொருள் சொல்லப்படாது; சிஷ்யாதிக்குச் சொல்லப் படும். இவ்வாறு பொருள்களிருப்பது காண்கின்றிலேயோ கீ அயுக்குமே சொல்லுதி யெனறவாறு.

386 சேற்பொருள் போலரி சிக்திய கண்ணுய் சிதர்க்குரைக்கு நூற்பொரு டாம்பரி ணமத் திரிவென கேரக்கு தியேற் பாற்பொரு டான்றயி சாய பொழு தின்கட் பாழ்த் திலதேற் பாற்பொரு ளேயின் றயிசெனச் சொல்லப் பழுதி தென்றுன்.

இது, ''பரிணமிக்கும் பொருள்'' ..த்தை; இத வெஸ்தை 5 நிஃபெு ஷமாகக் கெடாது நென்று ஒரு பர்யாயத்தைவிட்டுப் பிறிதொரு பர்யாயத்தை யடையு மென்றற்கட் குற்றங் கூறும்.

(இ - ன்) பொருள்கள் கெடாது கின்ற ஒன்ரென்ருய்ப் பரிணமிக்கு மெனிற் பாலாற் றயிர் தோன்றியவழி பால் கெடாது கின்றதாயிற் றயிருள்ளும் பாலுனதாம். உனதாயிற் றயிரென்பதின்றிப் பாலேயா மாதலிற் றயிரென்று சொல்லுதலமையாதென்றவாறு.

<sup>1</sup> வக்தவ்யம் - கூறவமையும். 2 ?

<sup>3</sup> ஸ்வரூபாதி சதுஷ்டயம்-4 பாரூபாதி சதுஷ்டயம் - }விசேஷக் குறிப்பில் காண்க.

<sup>5</sup> கிச்சேஷம் - முழுதாம்.

387 உருவப் பிழம்பப் பொருளென் அரைப்பனிப் பாறயிர்மோர் பருவத்தி ைம்பரி யாயப் பெயரென்பன் பாலழிர்து தருவித் துரைத்த தமிருரு வாய்மும்மைத் தன்மையதார் திருவத்த தென்பொரு ளாதலேத் தோ தெளியிதென்றுள்.

இது, அதற்குப் பரிகாரம்.

(இ - ன்) உருவப் பிழம்பாகிய புற்கலத்தைப் பொருளென்பேன்; பால், தயிர் முதலாயின வதனது பரியாயமென்பேன்; பாற் பரியாயத்து நினற புற்கலத் தொவியம் தயிர்ப் பரியாயமடைக்கு பரிணமித்தலில் உற்பத்தி, ஸ்திதி விகர சாத்மகமாகித் தூஷிக்கப்படாத பெருமைத் தாம் என் பொருளெனறு தெளி யென்ற சொன்னுரென்றவாறு.

இவவாறன்றிப் பாலும், பாலாய் கின்ற புற்கல தொவியமு மொழிவறக் கெட்டதாயிற் றயிர் பிறக்கைக்குக் காரணமில்?லயாம்; இனிப் பாலாய் கின்ற பொருள் கெடாது தயிராய்ப் பரிணமியாதாகில், தயிர் யாக்கு கின்றும் வந்ததாம்? பாலொழிவறக் கெட்டுத் தயிர் பிறக்கிற் பாலிருந்த சட்டியிற் பிறக்கவேண்டுவ தில்?ல பிறிதொரு வழிப் பிறக்கவுமமையும்; ஒழிவறக்கெட் டின்மை செய்ய திய வழிப் பிறத்தலாலெண்ருர்க்கு ஒழிவறக்கெட் டின்மை பெய்தும் பாற் பொருட்டயிராவுழி யென்று சொல்லேன். என்?னே?

1" பொன நக்கே டின் மையாற் பொருள்வழிப் பொருடோன் ற கின் றறற வனமையா னெல்வழி மூளே தோன ற மொனருகும் காரண காரியத்தி னிகழ்ச்சியால் ஆன் ருகு மொன் நல்லா வவையவற்றின் றன்மையால்"

என்பதோத்தாகவின. பாற்பொருனொழிவறக கெடாதென்பா யெனின், யாங்கள் பாலாய் கின்ற பொருள் கையறக் கெடாது கின்று தயிராய்ப் பரிணமிக்குமென்ற சொல்லிய வழி, எனன குற்றஞ் சொல்லினுயாகுமைவ யென்பது.

இத்துணேயும், ''மும்மைத் தன்மையதாக் திருவத்ததென் பொருள்'' என் பதன கருத்தால் கொண்டுரைக்கப்பட்டதென்பது. ஒழிவறக் கெடுதல் பௌத்த பகுமென்பதற்குத் தயிரின்கட் பரிணமித்த பாலில்லே; 'பாலுளதெனறியே' செலன்றவன் சொன்னதே ஞாபகம். (கஉக)

388 பெற்றது தானுள் <sup>2</sup>கும்மாயத் திரிபு பயற்றியல்பே யிற்ற திதுவென திட்டமென் பாயிவ் விருமையினுர் தெற்றெனத் தீர்ர்தோர் பொருளென்னே தேற்றினித்தேற்ற‰யேன் மற்றது வாமை மயிசெனச் சொல்லுவன் மன்னுமென்ருன்.

இது, ''பிறக்த கும்மாயம்''…தது.

(இ - ள்) '' பயற்றியல்பு கும்மாயத் திரிபு பெற்ற '' தென்பதனுற் பயற் தியல்பு போய்க் கும்மாயத்திரிபு தோன்றிற்று பொருட்கென்பாயாயி னிரண் ஆயல்பு மொழியப் பொருளென்ப தொன்ற காணமையி னில்‰ யென்பே னென்ரு னென்றவாறு. (கஉஉ)

- 389 கெட்ட திரட்சியுக் தோன்றிய சாக்தும் பொருளெனவும் பட்டன வப்பொருள் 1பையைகளேயென்னும் பான்மையினுல் விட்ட திரள்வினுக் தோன்றிய சாக்தினும் வேற்றுமையாம் கட்டமுக் தோற்றமு காட்டே னுருவிற்கு கானுமென்றுள். இது, அதர்குப் பரிகாரம்.
- (இ ள்) திரட்சி முதலாகிய பயருமியல்பு கெடப் பயருய் நின்ற புற்கல திரவ்யம் கும்மாயமாய்ப் பரிணமித்தமையில், அவவிரண்டு பரியாய புற்கல திரவ்யம் அவவிரண்டு ஸ்வபாவத்திலும் வேறு பிரித்துக் காணப்படாதே யெனி னுர் திரவயமுள்ளதாம். எனனே? அகித்யாதியில் வேறு பெறப்படாத பஞ்ச ஸ்கர்த பிண்டமும், பஞ்ச ஸ்கர்தங்களே யொழிய வேறு பெறப்படாத புருஷ பிண்டமு முளவாகிய வாறுபோல வென்பது. பஞ்ச ஸ்கர்தங்களே யொழியப் புருஷ பிண்டமெனபது பரமார்த்தமன்றெனில், பஞ்ச ஸ்கர்தங்களே யொழியப் புத்தனெனபதாடிவுமோர் பரமார்த்த மினமையின் அதன் 2 விஷயதானுதி வியாவர்ணனம், ஆகாச புஷ்ப செளரானவர்ணனம் போல அயுக்த பிரலாப மாய்ப பௌத்த சமயமும் பரமார்த்தமன்றும் என்பது. ஆதலால், கெட்ட திரட்சியுர் தோன்றிய கும்மாயமுமாதிய விவை புற்கலமாகிய திரவியத்தினது பரியாய மாதலி னவைதானே தோற்றமு நாசமுமாக வவற்றின் வேறல்லாத திரவயத்தினுக்கு கிகழ்ச்சி நாட்டுவன், வேறுக நாட்டே கௌறவாறு. (கஉந
- 390 திரியும் பொருள்க டிரிகதாம் பயறுகும் மாயமுமாய் விரியும் மெனவது வேண்டுகின் குயறக் கெட்டமைக்கேற் கரியும் முடையன் பயஞெடு கீருங் கலைத்துபெய்தா லெரியுற கின்றதன் மேயிது வோவொப்ப விறறதென்முன்.

# இது, "பயற்றது தெரிவாக".....தது.

(இ-ன) பொருள்கள் கையறக் கொடிதாண்டுருன்ருய்த் திரிக்தாமாதலிற் பயறு கும்மாயக் திரிக்த தென்பாயாயிற் பயறு கையறக் கெட்டமைக்குப் பயற் ரேடுகூட வார்த்த கீர கையறக் கெட்டது தானே சாக்ஷியன்ரே? பயறு கும் மாயம் பரிணமித்ததாகிலதனேடு வார்த்த கீர் திரியாதாய்ப் பரிணமித்தது. கெட்டதாயி னதுபோலப் பயறுக் கெட்டதென்று கொள்ளென்று கெண்ற வாறு.

<sup>1</sup> பையை - பரியாயக.

<sup>2</sup> விஷய தானுதி வியாவர்ணனம் - நாடு தானம் முதலியவற்றைப் புகழ்தல்.

391 பருடை புடைய பயற்றின் வழிடுயான்ற பாவியுண்டோ யருடை யுடையவர் நீருக்கு மாவியன் றேவதன்றி யிருடையுள் கெட்டுட ஞுயிற்கும் மாயமு 1மில்லற்கனும் பெருமையி ஞெலான்று பெற்றேன்று பேறின்மை பேதைமையே-இது, அதற்குப் பரிகாரம்.

(இ - ன்) பயறு கும்மாயமாய்த் திரிந்தவாறு போல நீருமாவியாய்த் திரிந்தது. என்னே? ஒரு பாத்திரத்து நீர் வார்த்து ஒரு சீணாயால் வாய்க் கட்டிக் கீழெரித்தால் சீணா அந்த வாவிப் பட்டு 2உகைவதாஉ மச் சீணாமேலிட்டமா வெந்து பிட்டாவதுவ் காண்கின் நிலயோ? பயறு கையறக் கெட்டுக் கும்மாய மாயதன் வழித் தோன்றிற்ருயி னீர் கையறக் கெட்டா லதன் வழி யொன்றுந் தோனரு தொழிந்தது நின் பெருமையாலோ பேதாய் என்றவாறு.

இரண்டு ம் கையறக் கெட்டதாயினி ரண்டின் வழியு மிரண்டு பொருள்கள் பிறக்க வேண்டுமென்பது. கேட்டொப்பின் ஒன்றனவழி யொன்று தோன்று மெனபதோர் கியதியில்‰யெனின், ஒரு சித்தம் கெட ஒரு சித்தக் தோன்று மெனபதோர் கியதியில்லாமையில், வலவலார மென்பதொன்றில்ஃ யாகுமென் ரூர்க்குச் சித்தங்கள் பொன்றக் கெடாமையின் மேன்மேற் பிறக்குமெனிற் பொன்றக் செதேலாவது மேலொன்று தோன்ருமை யொழிவறக் செதேலன்றே? அவ்வாறு வலவலார சித்தங்களொழிவறக் கெட்டணவில்ஃயையிற் செகுதலுங் கெடாமையுமாய் கினறு சித்தாக்த விரோதமாகாதோ? சுண்டும் பயரெழிவறக் கெடாமையிற்கும்மாயமுக் தோனறிற்று யொன்றின வழி யொன்று தோன் றிற்றுயொன்றின்வழியொன்று தோனறுமிடமெல்லா மொழிவறக் கெடாமை பெறதும்.

இனி ஒழிவறக் கெட்டேயு மொன்றனவழியான்ற தோன்றுமெனில். ஒழிவறக் கெட்ட புத்தன்வழியு மொருவன ரேன்ற வேண்டுமாதலி லவன் மூக் தனனரி வுலவலாரியாம். இன்னுமொழிவறக்கெட்டதன் வழிப்பிறிதொன்ற பிறக்கு சியதியில்ஃ யெனில், வுலவலார மில்ஃ யோமென்பது மூதலாகிய குற்றங் கன் வந்த <sup>9</sup>தாக<sub>ு</sub> கூடுவலைமுமாம். ஆதலால், பயறு கெட்டுக்கும்மாயுக்தோன் றிற்றெனறு கொண்டை கீ, கீர்கெட வொன்று தோற்றுமென்று கொள்ளாதது கினபேதைகையையுமென்பது.

392 கெடுவன தோன்றவ நிற்பன தாமுங் குணமென்றியேற் கெடுவன தோன்றுவ நிற்பன தாங்குண மாயினக்காற் கெடுவது தோற்ற நிலேயுத முனப் பொருளெனவும் படுவதல் தாக வுரைப்ப தியாதின் பயத்ததென்முன்.

இத, ''தோன் றினவுங் கெட்டனவு''மென்பது முதலாகிய காதை மூன் றையும்......தது.

<sup>1</sup> இல் - இல்லே; அற்கல் - கிலே பெறுகல்.

<sup>2</sup> உகைதல் - எழும்புதல். 3 சக்ரசு பிரஸங்கம் - ஒருவித தருக்க குற்றம்

(இ · ள்) கெடுதன் முதலாகிய குணங்களல்லது குணியென்பது காணேன்; காணினும் அஃதோர் குறியென்றுணென்றவாறு.

போ**ம்த** பொருளென்பது - முன்பு பல படியுஞ் சொன்ன தூனயே போ**க்** 1 கறு தியாற் பின்புஞ் சொல்றுகின்*ரு* னென்பது. (கஉசு)

393 கூறிய தெக்குண மக்குணர் தானக் குணிபொருளே தேறிய தெக்குணி யக்குணி தீர்த் தில பல்குணமும் வேறென வொன்றென விவ்வகை வேண்டுகின் றேற்கவைதா மாறென்னுங் கொள்ளா முடிபு மொழிகின் மயக்கமென்றுள்.

இது, அதற்குப் பரிகோம்.

(இ - எ்) கூறப்பட்ட இயாதொரு குண மதுதானே யக்குணியினத் தோற்றுவீக்கும். என்னே? குணியை பொழியக் குணமென்பதொன்று பெறப் படாமையால். பெறப்படிற் கொக்ஷத்தேவு விஷாணாறிக்கும் குணமுள தாகல் வேண்டும். அன்றியும் குணியென்பதொன்றில்லேயாயிற் குணம் கிரா தாரமாகி யின்மை பெய்தும். என்னே? கிராதாரமாகிப் பெறப்படுவதோர் குணங் காளுமையினென்பது. ஆதலால, உற்பத்தி முதலாகிய குணம் பெறப்பட்ட தாயி னக்குணங்கட்கு ஆதாரமாகியது யாது? அதுவே குணியென்பதா மாதலிற் குணியும் பெறப்படுமெனபது. ஆதலாற் குணமுங் குணியுமாகிய விரண்டும் பெறப்படுதலில் வேறுகவும், இரண்டும் பிரித்துப் பெறப்படாமையிலொன்றுகவு மிவ்வாறு பெறப்படுதலின் மாறுகோளின்றி முடிதலின் மயங்கா தொழி என்ற வாறு. ஆதார ஆதேயங்களாகில் வேறு பெறப்படவேண்டும்; குனத்துட்குவளே போலவெனில், அறியாது சொல்லிஞப்; மணியின்கெணுளி யென்றுற்போலக் கொண்டு பிரித்தேக் காணப்படாமையு முண்மையு மறித்து கொள்க.

மா நென்பதனுல் புத்தனது 3ஆடையிலா ஞானமும், அளாவிலாக் கருணே யும், வரையா வீகையும், மறையா மொழியும் முதலாகிய பல குணங் களு முடைய கென்னினும், அக்குணங்களில் வேறு பெறப்படாமையில் இலஞைக வேண்டும். இலனுகில் பௌத்த சமயமிலதாம். குணத்தில் வேறு பெறப்படா கென்னினு முளைகென்னின உற்பத்தி முதலாகிய குணங்களின் வேறு பெறப் படாதாயினுங் குணியுண்கைம் பெறுதலின் மாறு கொள்ளாது மயங்காதொழி யெனறவாறு. குணகுணிகளுக்குச் சொல்லுங் குற்றமெல்லாம் புத்தனேடும், அவன் குணங்களோடுகு சொல்லிக் கொள்க. (கே.எ)

394 **பு**ற்கல மாய முதற்பொரு டத்தமுட் புல்வினவாய்க் கறகளு கீருர் கிலத்தொடு காற்றழ லென்றிணேய

<sup>1</sup> அறுதி - இல்லாகுமை.

<sup>2</sup> காக தந்த காவிஷாணம் - காக்கைப்பல், கழுதைக் கொம்பு.

<sup>3</sup> அடை - உவமை.

பற்பல கூற்றுற் பிறங்கிப் பாக்கும் திறமென்ணேயோ வுற்றவை யொன்றென்றி னுட்புகு மோத்துடையாய்க்கெனலும இது, ''குணியாய் புற்கல''......தது.

- (இ ன்) ஒரணுவுளோரணு 1 அவகஹான சக்தி வசத்தா இன்புகுமென்று சொல்லுவாய்க்கு அணுக்கள் பல கூடிப் பிருதிவி முதலாயினவாகிப் பரிணமிக்கு மாறென்னென்று சொன்னு னென்றவாறு. (கஉஅ)
- 395 யாத்தற் கடைந்த குணத்தின வாய வணுப்பொருள்க ணீத்தற் சுரியன ஃநீத்த வருக்க நெறிமையினு லேத்தற் கியமைந்த விரண்டணு வாதியி னின்னணமா மோத்திற் கிடந்த வகையிது கேடுளன் அரைத்தனளே.

இது,.....ம்.

- (இ-ள்)அவகஹு இணை முகங்களின் நி பந்தனேன முகமாகிய உணுக்கள், 'ஹே தாருக்கூகியா கிவ நு" என்பதனுல் ஸ்கிக்த ரூகு அகையால் பந்தித்து த்வியணுக ஸ்க்க்கமுதலாகப் பிருதிவியாகி மஹா ஸ்க்க்க மிறு இயாகஸ்க்க்கள் களாகுமென இவவாற ஆகமத்தாச் சொல்லப்படுகின நடிதன் நு சொன்ளு சொன்ற வாறு. 3" நிலமு தென்ணை உறு நுணி தொ வது நைறை கணைவில் முணைவில் முணைவில் கா வது வைறை கிறுவையை இறுவுறையில் இறுவறையில் இறுவறையில் முறை கிறைவை கிறுவையில் கிறுவுறையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறைவையில் கிறுவையில் கிறுவில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவையில் கிறுவில் கிறுவில் கிறுவில் கிறுவில் கிறுவில் கிறுவில் கிறுவில் கிறுவில் க
- 396 இரண்டணு வாதியி னின்னண மேறுகின் கர்கமெனிற் றிரண்டன வாய்த்தம்முட் சென்றுடன் பீண்டு மிடத்தவைதா <sup>4</sup>முருண்டன தாமொன்றி ஹுள்ளும் புடையு முடைமையினுற் றேருண்டனம் பாகுபா டுற்றற்கு மென்றனன் றேரனுமே.

இது, "புற்கல மிரண்டி"..... தது.

- (இ ள்) பாமாணு கிரம்சமென்ற சொல்லு தலால் இரண்டு முதல் பல வணுக்கள் தம்முட் பந்திக்கு மிடத்து, உள்ளும் புடையு மேலுங் கீழுமென நாற் புடைமையின் அணு, ஸாம்சமாமென்று கொன்றவாறு. (கடைல)
- 397 ஓரிட மாய முதற்பொருட் குள்ளும் புடையுஞ்சொல்லிப் பேரிட மாக்கிப் பிளப்ப னெனவும் பிதற்றுகின்று யாரிட மாய வறிவிற்கு மின்னண மாதலின னேரிடத் தாற்பன்மை யெய்தி யுருவா நெறியுமென்றுள். இதை,.....ரம்,

<sup>1</sup> அவகஹன சக்தி - இடற் கொடுத்தல.

<sup>2</sup> நீத்தவருக்கம் - ஸ்கிக்த ரூக்கம்; - பசையும், ஹட்சியும்.

<sup>3</sup> பிரவசன ஸாரம் II, 74. 4 'உரண்டன' என்றம் பிரதிபேதம்.

(இ · ன்) எபிரேதேகியாகவின் கிரம்சமாகிய பரமாணுவினுக்கு உள்ளும் புடையுமுடைமையில் ஸாம்சமாய் பகுபிரதேகியா மென்று அசம்பந்த பிரலா பம் பண்ணுவாய், அகேக பிரதேசமாகிய சரீரமுழுதும் வியாபித்தா கிற்கும் ஸ்பர்சகேத்திரிய விக்ஞானத்திற்கு பகுபிரதேச முண்மையில் அதினையும் ஸாம்சமும், ரூபமுமாமென்று கொள்ளென்று சொன்கு சென்றவாறு.

இஃ தென் சொல்லியவாரு வெனின், 166 து குதன் இரய தேசித் தம்'' என்பதனையம், சித்தம் கிரம்சமும், கூணக் ணமுமாயிருக்கு மென்பத பிரசித்தமாதலாலும், கிரம்சமாகி அரூபமாகிய ஸ்பரிசனேக்திரிய விக்ஞானத் அக்கு ஸாம்சமும், ரூபமுமாகிய சரீரசம்பக்தத்தால் ஸாம்சத்வமும், ரூபித்வமும் வராதவாறபோலப் பலவணுக்களோடு சம்பக்தமுண்டே யெனினும் பரமாணுவி னுக்குப் பகுபிரதேசத்வமில்ஃல யென்றவாறு.

அன் றியும் பலபிரதேசக் தம்முட்க டியன்றே நண்மணல், ஃஐயவி, என்ளு, கெல்லு, விரல், சாண், முழம், கோல், காதம், ஒசீண யென்னும் கேஷத்திரங்கள் பெறப்படுகின்றன. இவ்வாறு பெறுவுழி இரண்டு பிரதேசக் தம்முட் கூடு மிடத்து, எகபிரதேசம் அகேக பிரதேசமாமோ? ஆகாதெனில், எகபிரதேசியாகிய அணுப் பிறிதோரணுவோடு கூடிலும் அகேக பிரதேசியாகாமையில் ஸாம்ச மாகாதெனபது. ஒரு பத்ரம் பிறிதொரு பத்ரத்தோடு சேர்வுழி மூன்புள்ள பிர மாணத்தில் மேற்படாதவாறுபோல எகபிரதேசியாகிய அணுவும் பிறிதோரணு வோடு கூடிற்றெனினும் அகேக பிரதேசியாகிய அணுவும் பிறிதோரணு

## வேறு

398 வண்டாயுங் கோதாய் வரை நெல்லியின் காயதங்கை யுண்டாய போதே யுறையூரகத் தில்ஃ யென்பாய் கண்டாயிம் மெய்ம்மை பிறர் காண்டற் கரியதென்முன் பெண்டான மீயு மறங்கொண்ட பெருமையினுன்.

இது, '' அங்கையு ணெல்லிக்காய்''......தது.

(இ - ள்) மொக்கலன், 3 அஸ் திகாஸ் தித்வத் தினுக்குக் குற்றங் கூறவா கெருப்பட்டு, வண்டு மொய்க்கும் பூமாலேயுடைய கங்காய்! கினை கயிலிருக்கின் ற கெல்லிக்காய் கின்கையிலிருக்கின்ற காலத்து, உறையூர்க் கடையு ளில்லயாவது கண்டு, கினைகையிலுண் மையும், கடையுளின்மையு முடைமையின் கெல்லிக்காயுண்டு மில்லேயும் கெல்லிக்காயுண்டு மில்லேயும் கேண்டா தார் யாவரோ? கின்கையிலிருக்கிற கெல்லிக் காய் கடையிலு முண்டேடன்ற சொல்கின்றர் யாவரோ? இவ்வரும் பொரு ணீயல்வது காணவல்லாருண்டேர்? வென நு சொன்னன், தன் ஸ்வஸ் திரீயைப் பிறர்க்குத் தானம் பண்ணுதலென்னும் தர்ம மேற்கொண்டவ னென றவாறு.

<sup>1?</sup> 

<sup>2</sup> ஐயவி - வெண்கை கு. 3 அஸ்தினஸ்தித்வம் -

இதனுற் போர்த பொரு ளிவ்வா அண்டு மில்ஃவயுங் கொள்ளினிஃ அயாவர்க்கு மொப்ப முடிவதன்றே? இது சொவ்லவேண்டுமோ? என்பது. (கா.உ)

399 வெய்தாய தீயுங் குளிசாகிய கீரும் விண்டோய்க் தைதாய காற்று மவையாரு மறிப வென்றுற் பொய்யாகு மென்னு யவைபுத்த வசன மென்பாய் செய்தாய் முழுக்க முதுபோலச் சிதைக்க வென்றுள்.

இது.... ரம்

(இ - ள்) எல்லார்க்கு மொப்பமுடிக்கு விளங்கியதை சொல்லுகல் குற்ற மாகில் நீலம் வலிது, நீர்தாவளும், தீத்தெறம், காற்று உளரும் என்பதனுல், நீ நெருப்புச் சுடுமெனபது முதலாயின யாவரும் நிபவே யெனினு மணவ சொல்லு தலி லுனக்குக் குற்றமாமன்றே? குற்றமாமேயெனினும் அவை புத்த வசனமாக லிற் பிரமாணமெனம் சொல்லுவாய் அஸ்கி நாஸ்கித்வத்தினுக்கு என்ன குற் றஞ் சொன்னுயாகுதி? நின்மதத்துளார்க்குக் கலக்கஞ் செய்தாய். கெருப்புச் சுடுமெனம் நீ சொல்லியது குற்றமன்றுயி லதுபோல அஸ்கி நாஸ்தித்வத்தி னுக்கு நீ சொல்லிய குற்றம் தெகேவென்றவாறு.

முழுக்கூழ் - 1கலக்கம்; 2அவ்டிகமெனினுமமையும்.

(3成瓜)

- 400 காதின்கட் காணுப் களியாகு பை பில்ஃ பென்பாய் வரதிங்க ணின்ற பொழுதுண்மை மறுக்க லாமோ தர்திங் குரைத்த வுரை தானும் கெடுக வென்றுன் வெர்திங்கு வித்தின் னனேத்தாகிய வீடு கண்டான். இது, ''க்திடத்துக்காணதாயி''…தது.
- (இ ன்) கம்பத்திடத்த யோணமைக்காணதபொழுது, இவ்விடத்த யொண யில்ல என்ற சொல்லுவாயாயினவவிடத்த யோணவந்தை கினறபொழுதுண்டோ மாதலிற் கந்திடத்தியா?னயில்?லையெனறு நீ சொல்லிய சொற் செடுவதாகவெண் முன் வெந்தே வித்தப்போறு மோகூத கண்டவ சென்னறவாறு. (கூ.சை)
- 401 ஆண்டில்லே பென்பன் னது வுள்வழி புண்டு மென்ப னீண்டின்மை யுண்மை பிவையாக விசைத்து நின்றேன் வேண்டியனவே முடிப்பாய் விரி பொன் கொயிலு ளீண்டி யிமையோர தொழுவானெம் மிறையு மென்னுய் இது,...ரம்.
- (இ ள்) கம்பத்திடத்த யானேயைக் காணுதபொழுது யான யில்ஃமென் மும், அது அவ்வழிக் கண்டபொழுதுண்டேன்றாஞ் சொல்லுவேன். ஒரு காற் காணுத்தற்காக எக்காலுங் கம்பத்திடத்த யானே யில்ஃமென்றாஞ் சொல்லேண். இவ்விடத்திப்பொழுதில்ஃ யென்று நான் காலத்தையிட்டு விசேஷித்துச் சொல்

<sup>1</sup> கலைவை. 2 அவ்டகம் - எட்டுப்பொருள் சேர்க்க க.

லுதலின், யான் சொல்லியவாறே கீயு மொருகாற் கம்பத்திடத்து யானேயுளதாக வும், ஒருகாலிலதாகவுஞ் சொல்லுதலின் என் கிஷ்யீணப்போல சமவஸாணத்து இந்திராதி தேவர்கள் வணங்க வெழுந்தருளியிருந்த அர்ஹீணமே தெய்வமாகவுங் கொள்ளென்றவாறு.

402 கொல்லேற்றின் கோடு குழக் கன்றது வாயினக்கா வில்லாகு மென்றி யிவை யிங்ஙன முண்மையின்மை சொல்லேனு மல்லே னது சொல்லுவன் யானுமன்னுய் கொல்லேற தாகாப் பொழுதே யுடன் கூறுகென்றுன்.

இது, ''கொல்லேற்றின் கூர்ங்கோடு''…தது.

(இ · ள்) விருஷபத்தின் கோடு, அது குழக்கன்றுய காலத்தில்லாமையின் அஸ்திகாஸ்தித்வஞ் சொல்லுகின்றுயாயி னஃ தியாவர்க்கு மொக்குமாதவிற் சொல்லவேண்டுவதில்ஃ; குழக்கன்றுய காலத்தே யுண்டுமில்ஃலயுஞ் சொல்ல வேண்டுமெனது சொன்றைனென்றவாது.

403 ஏருயகாலத் தெழி னல்லது வததுபேதுக் 1 ஆரு ரெழாத குழக் கன்றினுக் சின்மை முன்ன வீருகி நிற்கும் முதலுண்மையிற் கின்மை பெங்கு மாறியாது மில்ஃ கீலக் குண்மையு மற்றுமென்ருள்.

இது,....ம்.

(இ - ள்) யாங்கள் பொருளுக்கண்றே யுண்டுமில் ஃயுஞ் சொல்லுவது; ஆதலால் பொருளாய்ப் பெறப்பட்டால் அதற்கொரு வழியினமை சொல்லுவதல் ல்து, பெறப்படாததற்கு உண்டுமில் ஃவயு முதலாயின சொல்லேமாதலின், எறுய காலத்திற் பெறப்பட்ட கொட்புக்குக் குழக்கன்றுய காலத் தினமை சொல்லுவதல் லதை குழக்கனருயகாலத்துக் கோடு பெறப்படாதவழியினமை முன்னை வுண்மை பின சொல்லேம்; உண்மை முன்னுக வதற்கின்மை பின சொல்லுதும; ஆக லினை, மாறுபாடின்றி முடியும் அஸ்தி காஸ்திதவமெனறவாறு.

இனி, மித யாவர்க்குமொப்பமுடி தலிற் சொல்ல உண்டுமோ வெனி னதற்கு முன சொல்லியவாறே சொல்லிக்கொள்க. நீ மெமது சிததாந்த மறியாது வேண் டியவாறு சொல்லுகினரு யென்பது. எனனோ? 266வல் தகு மூ உறி கிதுத வலக்கு மூகி" என்பதெம்மோத்தா தலின்.

வத்தைபேதம் - அஸ்திகாஸ்தி,

(காடவ)

404 கன்று முயலுங் கழுதைப்பெயர் பெற்ற னவுங் குன்றுர் த‰யுட் பெறப்பா டெய்தல் கோடுறுப்பா

<sup>1</sup> இரண்டிடத்துள் கூட்டுக.

<sup>2 ?</sup> 

வென்றும் மவற்றுக் கெழ வில்ஃவின் பே தமென்றுர் சென்றுஞ் கிலவிற் கிலவின்மையு மாகு மென்றுன்.

''இது, ''ஒருவகையாற் குழக்கன் று மொருவகையா**ன் மு**யருனு'' மெண் னுங் காதை...தது.

- (இ ள்) குழக்கண்றும், முயலும், கழுதையு முதலாயின கின் பகூத்தா லொருவகையாற் கோடுடையவாகவேண்டும். வேண்டினு முயண் முதலாயின வற்றுக்கு ஒருகாலுங் கோடு பெறப்படாமையின் அஸ் கிகாஸ் தித்வஞ் சிலவற்று ஞுண்டாகியுஞ் கிலவற்றுளில் ஃயாகியும் 1 அவ்பாப்த மாகுமென்று கெனன்ற வாறு.
- ''தூலயுட் கோடுறப்புப் பெறப்பா டெய்தல் குன்றுமாக'' வென்று கூட் கெ. (காடஅ):
- 405 இல்லாத கோட்டை யுளதாக வெடுத்து மென்று சொல்லார்கள் பேதஞ் சொல்ல வேண்டுவை யாயிணக்காற் புல்லாது நில்லாப் பொரு டங்களுக் குண்மைக்கின்மை கல்லாது நீயுங் கழுதைக் கருள் செய்தி பென்றுள்.

இ. ... ரம்.

(இ - ள்) இவ்லாத முயற்கோடு முதலாயினவற்றுக்கு அஸ்திநாள் தித்வ முத லாயின சொல்லுகை பெமக்குப்பக் மண் ருதலின். நீ, நின்போக்கறு தியாலொரு காற் சொல்லியதீன மீட்டு மீட்டுஞ் சொல்லு தின்றுய்; யாங்கள் ஸைத்தாகிப் பெற பட்டது ஒரு காலத் தோரிடத்த ஒரு ஸ்வபாவத்தாலில்ஃலயா மென்று சொல்லு தேம். நீயஃதறியாது நினஸ்வாமிலுக்தியால் கழுதைக்கு அருள் செய்கின்று பென்று சொன்ளு செனறவாறு.

பேதம் - அஸ்திநாஸ்தி.

(45.5)

406 இல்லே வலக்கை பிடக்கைவகை பால தென்றுஞ் சொல்லின் னதற்கு மதுவேயெறுஞ் சூழ்ச்சி மிக்கா பொல்ல பிரண்டு முளவாக அணர்க்க கோரீ கல்லே பெரிதும் மென மொக்கல னக்கனனே.

இது, ''இடக்கை வகையாற்''...தது.

(இ - ள்) வலக்கை <sup>2</sup>ன்வஹருப வகையால் அஸ்தி, இடக்கையினது ஸ்வு ரூப வகையால் நாஸ்தி. இடக்கையும் ஸ்வஸ்வரூப வலையால் அஸ்தி, வலக்கை யினது ஸ்வரூபவகையால் நாஸ்தியென்று சொல்லுதற்கண் இடக்கையன்று வலக்கை, வலக்கையன்றிடக் கை யென்பதன்றி யடையில் லேயாமாறென்? அவை யில் லேயெனினு முனவாகவன்றே சீபுத்திபண்ணி மிருக்கின்று யென்று சிரித்தா கென்றையாறு.

<sup>1</sup> அவ்யாப்தம் - தருக்க குற்றம்.

<sup>2</sup> ஸ்வஸரூபம் - தன் தன்மை.

407 இக்கை வகையா லது தானுள தாயி னக்காற் ருெக்க விரண்டும் முட தைகிற் ஹாய்தொருபால் பக்கம் மதுவும் படுபாழினிக் காலுமற்குய்ச் செக்கின் கணேபோன் றினிச் சென் ஹருள் சேமமென்குள்.

## 

(இ - ள்) இடக்கையன்று வலக்கையென்புழி, வலக்கையி லிடக்கையில் லாகையில் ிடக்கையில் லாகையில் டிக்கை யன்று வலக்கை யெனகின்ருயோ? வலக்கையி லிடக்கை யுண்மை கண்டு இடக்கை யன்றென்கின்ருயோ? வலக்கையி லிடக்கையது ஸ்வரூபமுண்டாயிலிடக்கையன்று வலக்கை யென்றல் முடியாதாம். இனி, வலக்கை யிலடக்கையது ஸ்வரூப மில்லேயாயின் இடக்கையின தின்மை வலக்கைக்குளதாம். இனித் தன் வகையாலுளதாவதன்றி யிடக்கை வலக்கையாலும், வலக்கை—யிடக்கையாலு முண்டாமாயி னிடக்கை யென பதொன்றில்லேயாம்; இவ்வாறே வலக்கையு மில்லேயாம். இவ்வாறே வலக்கையு மில்லேயாம். இவ்வாறே கால்களு மில்லேயாம். இல்லேயாகச் செக்கு சற்போல கியுருளாயோ வென்றவாறு.

இனி பிடக்கையினதுண்மை பிடக்கையிற் கிடப்பதன்றி வலக்கையினுங் கிடப்பினும் வலக்கையினதுண்டை வலக்கையிற் கிடப்பதன்றி பிடக்கையினுங் கிடப்பதாயினும் இடக்கை வலக்கை பென்பதோர் வ்பவஸ்தை பில்ஃபைரம்; சேதனத்தில் அசேதனமும், அசேதனத்திற் சேதனமுங் கிடக்கில் 1இதரே தாபாவம் என்பதொன்றில்ஃபைரய்ச் சேதனை சேதன வியவஸ்கைதை செமோறு போல வெண்பது.

408 கைகால் வகையால் பெறப்பாடில்லே காலு மற்றுய் மெய்தா மொழிய வவை பாறெய்தல் வேண்டு தலாற் கொய்தார் நறும்பூங் குழலாய் குழ மண்ணர்சளாச் செய்தா யுலகிற் சிறுமானுயர் தம்மை யென்றுன்.

இது, 'கோற்றிறத் தாற்கையில்லே''......தது.

- (இ ன்) கால்வகையாற் கையில்லே கைவகையாற் காலில்லே; இவ்வாருகச் சரீர மெய்யா யுலகத்துள்ளாரெல்லாங் 2குழமணர்களாகாரோவென்ற சொன்ன னென்றவாறு. (கசஉ)
- 409 கால்கால் வகையா அள கைகளுங் கையினற்றுய்ப் பாலாய் முடியு மவை பண்டை பியல்பிஞலே யேலா திவைதா முள வெத்திறத் தானுமென்னி ஞலாவ தான முடிவி ஞமொடு எண்டு மொத்தாய்.

இது.....ம்.

<sup>1</sup> இதரேதா பாவம் - வேறுவேறு தன்மை. 2 குழமணர்கள் - மாப்பாவைகள.

(இ - ள்) கால் காலாக்தன்மையாலுள், கையாக்தன்மையாலில்வெண்றும், கை கையாக்தன்மையாலுள், காலாக்தனமையாலில்வெண்றுஞ் சொல்லு தம்; அப்பொருள் அவ்வாருகின்றமை காண்கின் நிலேயோ? இனி பெய்வகையானுங் காலுங் கைகபு முன வென்பாயாயிற் கை கான்குங் காண்குமாக (காயோடும்) கண்டோடொத்தி பெயன்றவாறு.

என்பதனுற் போக்க பொருள் - காலின துண்மை காலிற் கிடப்பதன்றிக் கையிற் கிடப்பிற் காலிலுண்மை கிடவாதாகக் காலில் ஃலயாக வேண்டும். இனிக் காலின துண்மை கையுவ காலுமாகிய விரண்டிலுற் கிடப்பிற் கால் நான்காம்; கையும் வளறே யாக வெட்டாம். இனிக் காலின தின்மை கைம்முதலான பிற பொருள்களிற் கிடவாதாகில், எல்லாப் பொருள்களிலுமொருவன அட காலுனதாக வேண்டும். நெருப்பின தின்மை நீரில் கிடவாதாகில் நீரிலேயு கெருப்புளதாக வேண்டியவாறு போலவெனபது. ஆதலாற் காலின தின்மை கைக முதலான பிற பொருள்களிற் கிடக்கவேண்டுமாதலிற் கை தன் வகையாலுளதாய்க் கால் வகையாலிலதாமெனபது பொருந்துவதாம்.

தனவடை பென்பது - ஸ்வகேடித்திராதியை. கால்வகை பென்றது - கால் கிற்கின்ற இடமுதலாயினவற்றையாம். இனிக் கால்வகையால் கையில்லே யெண்பதென்னே? கையிற் காலில்லே யென்ன வமையாதோவெனின், ''மெய்த் தவத்தாற்றொக்கான் குணத்தால் மிக்கா'' பென்றை வழி மெய்த்தவர்தொக்கது புத்த னுமைழயென்னுது புத்தன் மெய்த் தவத்தாற் நெக்கானென்றவாறபோலக் கொள்க வென்ப.

410 ஆல்லென் அரைத்த வுரை தானுமெம் மாகமத்து ளில்லென்ற வாற்றன் நிவை யிங்நனம் வேண்டுகின்றுப் சொல்லன்ற காயைக் நரி தானென்னச் சொல்லுகின்று ரில்லென்ற வாறே நரி தனினாபு மென்றனனே.

இது, ''சீயன் றென்றுடைப்ப''......தது.

- (இ ன்) 1 தொகாயான் தொள்ளி த்கமாவது, ஒன முறு குறல்லாகைம் பென றற்க ணல்லென பதற்கு மில்லென்பதற்கும் பொருளொன்று கல் வேண்டும்; வேண்ட, காகையக் கண்டிதை கெரியன் மெறன்று னரியில்ஃல் பென்று ஞொடீதா வென்று னென்றவாது.
- 411 நாய்கொன் னரிகொல் வெனத் தோன்று முணர்வுகண்ணி யாய்கொல் விரண்டின் இரணர் தல்லது வன்மையென்றுப் கீசொல் லறியா யறிவார் கெறி கேடுகில்லாப் பேய்சொல் அபவே பல சொல்லிப் பிதற்றலென்றுள்.

இது,.....மம்.

<sup>1</sup> தொவயாஸ்தி நாஸ்தித்வம் - பொருளின் உண்மை இனமை.

(இ - எ்) நாயோ நாயோ நென்றையக் தோன்றி நியன்மை தணிக்தி, நியன்றை நாகியோ மு நியன்றை நாயிற் கிடக்ததெனில், நாயாதலு நியன்று தலு நாயிற் கிடக்ததாம். அவ்வழி நியன்மை யாதிரைந் பெற்றுய்? நியாந் தன்மையின் மையினெனின், நியாந்தன்மையின அஇன்மையினுற் கிடக்ததாம். ஆதலாலின்மையப்பற்றி அன்மை வந்ததாம். ஆதலாலவ்விரு சொல்லுக்குமோ நொற்று மையுளதாம். அன்றியும் இல்லென்பது பொருளின தின்மையைக் நாட்டி நிற்கும்; அல்லென்பது ஒரு பொருளின தின்மையினையுடைய பிறி தொரு பொருள் காட்டும். இது தம்முன் வேற்றமை; நாயின்ற, நாயன்றை வன.

"இரண்டின்னுணர்தல்லது வின்மை பென்றுன்" என்பதனுல் பொருள் இல், அல் - என விரண்டும் கூடியல்லது அன்மை பெறப்படாடுதன்றுராயிற்று.

412 பேரும் முணர்வும் பொரு ளில்லதற் கில்ஃபென்றி சார்வும் மகல்வுக் கூஃப் பெய்தலோ டுள்ளமின்மை கேரிங் கிவையு முண சாமையிற் கென்றனஞய்த் தேரன் கெறிதே தெரி கோதையை கக்கனனே.

இது, ''உணராஸம காரணத்தால்''...தது,

<sup>1</sup> க - வடமோழி எதிர்மறைச் சொல.

<sup>2</sup> ப்ரஸஜ்ய ப்ரதிஷேதம், பர்யு தாஸப்ரதி ஷேதம்.

<sup>3</sup> ப்ரஸங்கித்து.

<sup>4</sup> வர்த்தமாகஸ்ய கிஷேத ப்ரஸஜ்ய ப்ரதிஷேத.

<sup>5</sup> பாம் பரிக்ரஹ்ய விவக்ஷிதமு தஸ்யதிதி பர்யுதாஸ.

(இ - ள்) 1 முலு புத்தியாற் பெறப்படாத பொருளில்ஃ பென்பாயாயின், சப்த புத்திகளாற் பெறப்படாத அணிமையுஞ் சேய்மையுக் தூலப் பெய்யா மையு முள்ள மின்மையு மெனபன வுளவாதலிற் சப்த புத்தியின்மையேலைவை யில்ஃ பென்று கொள்ளலாமோ வென்று சிரித்தானென்றவாறு.

அணிமை - கண்ணு எஞ்சன முதலாயின ; அவையுணாரத பொழுதமுன சேய்மை - தாரமாகிய மந்தாபர்வத முதலாயின ; அவையுணணர்வெழாதகாலத்த முன. தூலப்பெய்யாமை - இந்திரியங்கள் விஷயங்களோடு தூலப் பொய்யாமை; அதுவு முணராத பொழுது முண்டு. உள்ளமினமை - ஒரு பொறிப்புலத் துள்ளஞ் செல்தின்ற காலத்துப் பிறிதொரு பொறிப்புலத் துள்ளஞ் செல்லாமை ; அதுவு மப்பொழுதுண்டு. தூலப் பெய்யாமையும், உள்ளமின்மையு மென்பண - பெய ரின்றியும், பொருளுண்மையுடையவாயின. ஆதலால், சப்த புத்தியில்லாமை பொருளின இனமைக்குக் காரணமன் நொபது போந்தது. பேருமுணர்வுடில்ல தற்குப் பொருண்மை யில்லேயென து கூட்டுக. பொருண்மை பென்புழி, மை-செய்யுள் விகாரத்தாற் குறைந்து கினறது. ''நேரிங்கிவையுமுணராமையிற்'' கென பதன பொருள் - உணராமையிஞலின்மைகேசென றவாறு. கு - பகுதிப் பொருள் விகுதி.

413 ஆததன் ஹரைத்த பொரு டன்னேயவ் வாகமத்தாற் சாத்தன பயின்று லறியாவிடுக் தன்மை யுண்டோ வீர்ததிங் குரைதத பல தம்முளொன் மின்னதென்ன யோததின் வகையாற் பெயரோ டுணர் வின்மைக் கென்றுள்.

(இ - ள்) பேருமுணாவு முடைய தியாதொரு பொருளதில் யென்னப் படாதெனப தல்லது, பேரு முணர்வு மில்லாததனே யில்லேயென்று சொல் லோம்; இவவாறு பேரும் முணாவு மில்லாதனவாக கின்ஞற் கூறப்பட்டன ஆப்தவாக்கிய முதலானவற்று அணாப்படாதோ ? நீ சொன்ன இவற்று ஞணை சப்படாத தினைதென்று சொல்லா பென்றவாறு.

பேரும் முணர்வுமுள் <sup>2</sup>(வழி) பொருளுண்டாயின் முயற்கோடு முதலா யினவு முனவாக வேண்டுமெனின, அறியாது சொல்லினுய், முயலிற் கோடில் இல யெனபதல்லது முயலென்னும் பெயரும் கோடென்னும் பெயரும் பொருளு டைய, மொக்கலன் மஹாபோ தியி லில் இல யென்றுல் மொக்கல னில் இலயாகாத வாறுபோல வென்பது.

414 ஒன்றி னியற்கை யொரு வான்பொருட் கில்லே யென்றே பென்றும் முரைக்கி யிரும்பெய்திய வெம்மை யக்கீர்

<sup>1</sup> சப்தபுத்தி - சொல்லாலாம் அறிவு.

<sup>2</sup> விரிபட்டதற்குச் சேர்க்கப் பட்டது.

சென்றும் மறுகித் தீக்குணஞ் சேர்ந்த தற்றேற் குன்றும் பிறவோ வினிகீ கொண்ட கோளு மென்முன்.

- இது, '' ஒன்றின தியற்டையால் ''.....தது.
- (இ ன்) ஒன்றின தியற்கை பிறிதொண்றி னில்?ல யென்கின்ரு யாயி னிரும்பு காய்ந்து கெருப்பாவதாஉங் குளிர்ந்த வியல்பையுடைய நீர் காய்ந்து மது கிச் சுடுவதாஉ முதலாயின கினமேற்கோன் குறைபடு மன்ரே வென்ரு கென்றவாது.
- 415 கொண்ட வுடம்போ டுபிர் தானுடன் கூடிநின்றுற் கண்டும் முணர்ந்து மவை யாவதென்கல்வி யில்லா யுண்டங்க ணின்ற வுயிர்க்காக வுரைப்ப தொக்கும் பிண்டுக் நிகழ்ச்சி பிழைப்பாகு நினக்கு மென்றுள்.

இது,....ம்.

(இ - ன்) 1 சரீ ர நகமாகிய ஆதமனது ஞானுகி குணவிகாரங்கள் சரீ ரத்துக்குக் காணப்பட்ட வெளினும், அவை சரீ ரத்திற்குச் சம்பந்திகளன்றிச் சரீ ரத்துகின்ற ஆத்மனுடையனவாவதறியாயோ? அதுபோல விரும்பும் ஐலமும் அக்கினியோடு கூடுதலில் இரும்பிலும் ஐலத்திலும் அக்கினி ஸ்வபாவங் காணப்பட்ட வெளினும் அவை அக்கினி ஸ்வபாவமெனறே கொள்ளென்பது. இவவாறு கொள்ளாதொழியில் அஷ்டக பிண்டமாகிய அக்கினி சுட்ட தெனினு கீரு மண்ணுஞ் சுட்ட தென்னு அக்கினி சுட்ட தெனினு வழக்குப் பிழையாமென்றவாறு. இதனுற் போக்த பொருள் ஸ்வரூபபரித்யாக மென்பதில்லயா மென்பது.

கெருப்பினியல்பானீரில்ஃயென ஐம், கீரினியல்பா னெருப்பில்ஃ வென்ற மன்றே கீங்கள் சொல்லுவது. ஆயின் கெருப்பின்னியல்பாகிய சுடுதலால் கீருள தாயிற்று காதோ வெனி ஞகாது. என்னே? கெருப்பினியல்பாகிய சுடுதலன்றி கெருப்போட்டைக் கூட்டத்தான் கீரின்கட் டோன்றியதோர் விகாரமன்றே? ஜவாத்தோடு கூடிய சரீர விகாரமான உஷ்ணம் அக்கினி ஸ்வபாவமாமோ? அக்கினி ஸ்வபாவமாமோ? அக்கினி ஸ்வபாவமாமோ? அக்கினி ஸ்வபாவமாகில் ஜ்வாங்கொண்டார்மேலிட்ட புடவை வேவாதோ? ஆகையா கெரைப்பினது உஷ்ணமன்றி ஜலாதிக்குக் காரணத்தாற் ரேன்றுவதோர் ஸ்வ பாவ விசேஷமேன்று கொன்கெரண்பது. அன்றியு மிக்காலத்திவ்விடத் தித்தன்மையால் அஸ்தியென்று கொன்கெரன்பது. அன்றியு மிக்காலத்திவ்விடத் தித்தன்மையால் அஸ்தியென்று சொல்லுதலால் கீ சொல்லிய குற்றமெங்கட் காகாதென்மது. இது ஸ்வரூப பரித்யாகங் காட்டி தூஷிக்கப் புகுவதீனப் பரிகரித்தது.

416 மெச்சி யிடத்தாற் பிறி இன்மை விளம்பு இன்றுப் பிச்சை முதலாப் பெரிதாவறஞ் செய்த வன்று

<sup>1</sup> சரீர<u>முதம்</u> - சரீரத்தை அடைக்தை.

னச்செல் கதியுள் ளமான் னெனப் பாடு மின்றே விச்செய்கை பெல்லா மிகழ்வாம் பிற வென்றனனே.

இது, "பிறிதிடத்துள்ள"...தது.

- (இ ன்) இவ்விடத்துண்டு பிறிதிடத்தில்லே யென்ற சொல்லு தலால் தானுகியாகிய தர்மங்கள் செய்தானிவ்விடமென்ற விடத்திலன்றிப் பிறிதோரி டத்தில்லே யாதற்கட் பாலோக மென்பதொன்றில்லேயாய்த் தர்மஞ் செய்ததெல் லாமவமாமென்ரு கௌன்றவாறு.
- 417 ஊனத்தை மின்றி வழங்காவுழல் கின்ற போழ்த மானத்தி னீங்கி வதங் காத்து வருர்தும்போழ்தும் வானத்த தாய பொழுதுமன் ஹயிர தென்று டானத்தி ஹண்மை மிதுதத்துவ மாக்கொ ளென்றுள்.

இது,…ரம்.

- (இ ள்) இக்காலத் திவ்விடத்தில் வென்றி யாங்கள் காலத்தை மிட்டு விசேஷித்துச் சொல்லுதலாற் பிறிது காலத்துப் பிறிதிடத்துண்டென்பது பெறப்படுதலால், தர்மானுவ், டானம் பண்ணுகின்றகாலத்தும், மனுவ், யலோகத்து தர்மபலம் அநுபவிக்கின்ற காலத்தும், சுவர்க்கலோகத்துமோர் உயிரே பெண்ற வின், சொல்லிய குற்றமெங்கட் செய்தாதென்பது. அன்றியும் இடமுங் காலமும் இயல்பும் ஜீவாதி திரவ்யங்களால் அடையப்பட்டன ஸ்வகேஷத்திரும், ஸ்வகாலம், ஸ்வபாவமெண்றும், அடையப்படாதன பாக்ஷத்திருதி பெண்றுஞ் சொல்லுது மாதலால் கேஷத்திராதிக்கு கியதியின்மையி கெமைக்கு கீ சொல்லிய குற்றமாகா தென்பது.
- 418 காலம் பிறி திற் பொரு ளில்லெனக் காட்டுகின்றுய் ஞால மறியத் தவஞ் செய்தவ னல்லுயிர்தா னேலங்கொள் கோதா பெ திர்காலத்தி னின்மை பாமேற் சீலங்கள் காத்தல் வருத்தஞ்சிதை வாக வென்றுன்.
  - இது, ''ஒருகாலத்தன பொருன்''...தது.
- (இ ன்) இக்காலத்துண்டு பிறி தகாலத்தில் ஃ யென்று சொல்லுவாய்; தபசு பண்ணுவானுருவன் தபசு பண்ணுகின்ற இக்காலத்திலே புளைய், எதிர்கால முதலாகிய பிறி து காலத்திலனுதல் முடி தலில், பாலோகமென்பதொன்றில் ஃ யாய்த் தர்மா நுஷ்டானத் அக்குப் பலமில் ஃ வையி மென்று னென்றவாறு. அன்றி யும் இக்காலத் தண்டு பிறி து காலத்தில் ஃ யெனவே பொருள் கூணிகமென்ப தை உம் பெறப்படு மென்றவாறு. (கடுடை)

- 419 ஆம்ற வருக்தித் தவஞ் செய்து மரிய காத்துக் கோற்றும் பெரிதுக் நாணுகா நின்ற பொழு திறைலும் மேற்ற முடைய விமையா னெனப் பட்ட போழ்துஞ் சாற்றின் ஹயிர்தன் பொழுதே யுண்மை தங்கு மென்முள்.
  - இது,......ரம்.
- (இன்) தபசு பண்ணுகின் p காலத்தம், தபசின் பலமான 1 ஸ்வ மு ஃலோகா நு மவாத்திலும் ஜீவன் ஸ்வகாலத்திலே அஸ்தியாயிற்ரும். அஃதாவது, பதார்த் தம் கூணர்தோ மும் காலத்தை விட்டுக் காலார்தா த்தை யடைதலா லடையப்பட்ட காலம் ஸ்வகால மாகவும், அடையப்படாத காலம் பாகாலமாகவும் சொல்லு தலி வொருகாலம் ஸ்வகாலமென்னு கியதியினமையிற் pபசு பண்ணுகின் p பொழுது அது ஸ்வகாலமாய் எதிர்காலமும், இறக்தகாலமும் பாகாலமாம். பின்பு பலாநு பவன காலத்தி லது ஸ்வகாலமாய் ஒழிக்தகாலம் பாகாலமாம். ஆதவி னீ சொல் லிய குற்றமாகா தெனபது.
- 420 நூரு னிரும்பாய் நிகழாமை <sup>2</sup>கொடி **தி யாங்**கே பாறுன் றயிரா மென நின்ற பயிற்ற தியான் <sup>3</sup>மாறு துடையா ருரையொக்குநின் மாற்ற மென்னுக் தேறூர் தெருண்டா செனச் சொல்லினன் **றோனு**ம்மே.
  - இது, '' நாலிரும்பாய்''.....தது.
- (இ ள்) நூலிரும்பாய்ப் பரிணமியாதென்ற சொல்லு தியாதலிற் பால் தயி ராய்ப் பரிணமியாதா மாகவும் பால் தயிராமென்றஞ் சொல்லு தி யாதலாற் பித்த ருமையோ டொக்கு கின்னுரையென்ற தோன்றச் சொன்னு னென்றவாறு.
- 421 தத்தர் நிமித்தர் தஃப் பெய்து துக் காரியம்மா யொத்த பொருள்க ணிகழ்வாக்க முரைத்து நின்றேன் பித்தன்னி ெனுப்பப் பிறி திற்பிறி தாமென்பனே வித்தின் வழியா ஹாரைரீயும்வெள் யாணே பென்றுள்.
  - இது,.....ம்.
- (இ ள்) கையறக் கெடாது நின்று விகாரத்துக்கு யோக்யமான காரணங் கள் பெற்றப் பொருத்த முடைத்தான விகாரத்தை யடையுமென்று யாங்கள் சொல்று தம். ஆதலால், நூலிரும்பாய்ப் பரிணமிக்கைக்கு யோக்யமான சாதனை மில்லாமையி லஃதாகாதாதலின், யோக்யமான பரிணுமத்தை யடையுமென்பது பொருந்தும். ஒருபொருள் கையறக்கெட்ட விடத்து, அதில் அத்யந்தம் பின்ன மானபொரு எதேன்வழித் தோன்றுமென்று சொல்றுகின்ற கினைக்கே யக்குற்ற

<sup>1</sup> ஸ்வர்க்கலோகா நுஹுபவகம் - தேவலோக சுகமனுபவித்தல்,

<sup>2</sup> கொடிதி - சொல்லுதி. 3 மால் - மயக்கம்.

மாவதை. ஒன்ற கையறக்கெட்டுப் பிறிதொன்ற தோன்றில் கிலத்தி லிட்ட வித்து கையறக்கெட்டா அதன்வழியோர் வெள்ளான பிறக்கவேண்டு மென்று யாங்கணினக்குரைக்குங்குற்றத்தை நீ பெங்கண்மே லிட்டுக் கூறிஞ யென்ற வாறு.

கிமித்தம் - சாதனம். நூல் புடவையாய்த் திரி தற்கு 1 அச்சன முதலாயின ஸாதனம். வித்து மூளேயாதற்கு மண்ணு நீரு முதலாயின ஸாதனம். பால் தயி ராதற்கு மோர் முதலாயின சாதனம். இவ்வாறே யொழிந்தனவு மறிந்துகொள்க. காரணமன்றி யுள்ளது கையறக்கெடுதலு மில்லாதது தோன்றுதலுஞ் சொல்லு தலா லுனக்கிவவாறுகோட லருமையி னீ சொல்லியகுற்ற முனக்கேயா மெண் பது.

'' கேட்டிற்குக் காரணங் கேட்பேனயா னென மொழிந்தாள் கேட்டிற்குத் தோற்றமே கெடுப்பதிங் கில்லென்றுன் ''

இது, காரணமின்றிக் கெடுமென்பதற் கவனேத்து.

" தோன முவ அள தாகிற் சூல்கன்னிக் குளதாகும்"

இது, இல்லாதது தோன்ற மெனபதற் கோத்து.

இனி, உள்ளது கெட வில்லாதது தோன்று தற்கண் வித்துக்கெட வித்தின் வழி வெள்ளான தோன்றவு மமையு மென்பது. ஒன்றென்றுய்க் கையறக் கெடாதேஙின்று பரிணமிக்கில் ஸ்வர்ணம மகுடாதியாய்ப் பரிணமிப்புழிக்கெட்ட தில்லே யெனினும், பீஜமங்குரமாய்ப் பரிணமிப்புழிக் கெட்டது கண்டா மல் வுவோவெனி இன்றென்றுய்ப் பரிணமிப்புழிக் காரண வசத்தாற் பிறிதாகிப் பரிணமிப்பனவுக் தானதுவாயப் பரிணமிப்பனவு மென விருவகையாம். அவற் றுள் ஸ்வர்ணங் காரணம்பற்றி வெள்ளியாய்ப் பரிணமித்தலும், பீஜம் காரணம் பற்றி அங்குரமாய்ப் பரிணமித்தலும் இக்துகங் காரணம்பற்றி உள்மமைய்ப் பரி ணமித்தலும், பால் காரணம்பற்றித் தயிராய்ப் பரிணமித்தலு முதலாயின தான் பிறிதாகிய பரிணமம். இவ்வழிப் புற்கல திரவ்யக்கெடாது கின்றது; ஸ்வர்ணுதி கெட்டது.

இனி, வியவஹார இரவ்யமாகிய ஸ்வர்ணு தியும், பிரு திவியாதியு முதலா வின காரணவசத்தால் மகுடகுண்டலா தியாய்ப் பரிணமிப்புழித் தான துவாய்ப் பரிணமிக்கும். இவ்வழிப் புற்கல 2 ஸக்தோஹா விசேஷமாகிய ஸ்வர்ணு தி திரவ் யங்கொடி தி கின்றது; மகுடாதிகெட்டது. ஜீவனுள்ளும் மனுஷ்யன் தேவைய்ப் பரிணமித்தல் முதலாயின, தான் பிறி தாகிய பரிணுமம். இவ்வழி ஜீவன் கெடாது கின்றது; ஜீவ பரிணுமமாகிய மனுஷ்யத்வ முதலாயின கெட்டன.

இனி, <sup>8</sup>வொ®ுரிலியாய்ப் பரிணைமிப்புழி, மனுஷ்யத்வாதி தான துவாய்ப் பரிணைமித்தது. இவவிடத்து ஜீவ புத்கல ஸம்பர்தமாகிய மனுஷ்யத்வாதி

<sup>1</sup> அச்சனம் - கெய்வோர் கருவி. 2 ஸக்தோஹம் - சேர்க்கை.

<sup>3</sup> பால்யாதி - குழவிப் பருவம் முதலியன.

கெடாத கின்றது; வாய**ுர**லி கெட்டது. இனித் தானும் பிறிதுமாகிப் பரிணமிக்கும் பரிணுமமு மிவற்றின்பாற்படும். இவ்வாறு காரண வசத்தால் வள் து பரிண மிக்குமென் று கொள வெமக்கு யாதோர் குற்றமும் வாராதென்று கொள்ளென்பது. இத்தூணயும் யுத்தி பற்றிக் கொண்டுரைக்கப்பட்டது.

க்கழ்வாக்கம் - பரிணுமம். (466)

- 422 கூடா பொருள்கள் பிறிதின்குணத் துண்மை யென்பாய் 1பாடா அலப் புட்பத தனவாகிய பண்பு நாற்றம் மோடாவ தெய்திற் றெனவையமுரைக் கின்ற தஃதா டை து சொன்னு பதனன்மை பொழிக வென்றுன்.
  - இது, ''ிறிதொனறினியற்கை''.....தது.
- (இ ள்) ஒன றின அன்வபாவத்தாலொன் றில்?ல பென்பாயாயிற் பாதிரிப் பூவின ஸ்வபாவமாகிய நாற்ற மோட்டின்கண் வந்ததாகலி ஹென்றி னியல்பாற் பிறி தொன் நடண்டாயிற்று மாதலா விது விசாரியாது சொன்டையன் ற சொன்னு னென் றவர் அ. (45年)
- 423 போதுக்க வாசம் புதுவோட்டைப் பொருர்தி னுலும் மேதக்க நூற்ற மிதுபூவின தென்ப மிக்கார் காதுக்க நின்று மவைபோக்குர் ததாகதற் கென் ேற துக்கள் காட்டி முடித் தாளிணே யில்ல ஈல்லாள்.

இது,....மம்.

(இ-ன்) பாதிரிப்பூவுட ேடு சம்பர்தித்தவி லோட்டிற்கு அந்த நாற்றம் வந்த தாயினு மது ஓட்டிற்கு ஸவபாவமன்ற. ஸ்வபாவமாயி னேட்டிற் கெப்பொழு . அம் அந்த நாற்ற முளதாக வேண்டுமனறே? அக்கினிக்கு உவ்வணைமொ*ரு*, காவத்து வர்கதோ? ஆத்மாவின அ 2வியாஹாராதி சம்பர்தத்தால் சரீரத்து வர்ததெனினும் ஜீவனுடையதாகின்ற தில்ஃலயோ 2 அதபோல வக்க காற்றம் பாதிரிப் பூவினதே யாம். தாது எவ்வழிகிற்பினும், <sup>3</sup>ததா <sub>மு</sub>தன தாயிறை போல திருஷ்டாக்குக் சொல்லிமுடித்தார் சீலகேசியார் என்றவாறு.

எதுவென்ற திருஷ்டார்தத்துக்குப் பெயர்; ''அதர்குவரு மேதுவு முரைப் பனி அ கேணி", "காரணங் காட்டிக் கணிகையரோ டெண்ணல்" எனவும் வரும்.

## வேறு

424 வீட்டிட மென்று நின்னுல் வேண்டவும் பட்ட தன்னே காட்டுவ னதுவு நாயிற் கென்றுகன் றென்றி யாயிற்

<sup>1</sup> பாடாஅலம் - பாடலம் ; பாதிரி ; நாலடியார் 139.

<sup>2</sup> வியாஹாராதி - பேசுதல் முதலியன. 3 ததா மதன் - புத்தன்.

சூட்டடு நாகர் தானுஞ் சுடர்ந்தநற் சுவர்க்கர் தானும் ் பூட்டின மு**ரைத்த** வக்காற் போர்ததங் கென்னே யென்முன்.

இது, ''கீயுளைக்கும் ஃ'ட்டிடமும்".....தது.

(இ - ள்) மோக்ஷ்ஸ் தானமென றட் சோல்லு கின் றதுவு மோரிட மாகையால், நாய்கிடக்கு மிடம், நாகம், ஸ்வர்க்கம் என்னு மிலற்றேடொக்கு மென்று சொன்னுற் போக்க குற்றமென்?ன என்றவாறு.

சித்தி கேஷத்தொம் நாயிருக்குமிடம், இடமாகையால் நாய்க்கொட்டில்போல: சித்தி கேஷத்திரம் அக்ககாரணம், இடமாகையால் நாகம்போல: சித்தி கேஷத்திரம் 1வு நடு நடிக்க காரணம், இடமாகையால் ஸ்வர்க்கம்போல: எண ற அநுமானஞ் சொன் ஒனென் றவாறு.

சூட்ட கொகம் - சுட்டு வருத்துகின்ற நாகம்.

(4B2)

425 கதியின வகைய வாறுங் கந்தபிண் டங்கள் சொன்றுன் பதியின வென்ன நிண்ருய் பாக்களுய் காட்டு தீயால் விதியினின் விண்யட் டார்தம் வீட்டிட மின்ன தென்ருர் கதைவென்னே பென்னச் சொன்னு லாகம மல்ல தாமோ.

இது,.....ம்.

(இ - ன்) அறுவகைக் கதியு <sup>2</sup>மைவகைக் கந்த பிண்டமுஞ் சொன்ஞ னிருக்கின்ற மஹாபோதி பிரதேசம் கபிலபுர முதலாயின வரிவ்டிடமுடைய வென்று சொல்லுகின்ரு யெமது சித்தி கேஷத்திரத்தினுக்குப் பாக்கீனயும்,நாயை யும் காட்டுகினருய்; கர்ம கூயம் பண்ணிஞ ரின்னவழி யிருப்பாரென்ற பரமாக மத்துச் சொன்னவாறு சொல்லில் கீ யிவ்வாற தாவுணஞ் சொல்லிஞல் ஆகமத் தில் சொல்லுகின்ற பொருள்களல்லவாமோ வென்று சொன்னு ரென்றவாறு.

புத்தனிருக்கும் மஹாபோதி பிரதேச முதலான மாயிருக்குமிடம், இட மாகையால் நாய்க்கொட்டில்போல; தூக்க காரணம், (இடமாகையால்) அவீசி நாகம்போல; வுறுநிவ தந்தாரணம், (இடமாகையால்) படுகுழிபோல; தேடித வீமானத்தினின்றும் போந்தை, குயிலாலபுரத்துத் தோன்றி, உலும் பினிவனத்துப் பிறந்தை, கபிலபுரத்துப் புத்தத்வம் பெற்றுத் தர்மோபதேசம் பண்ணி, மஹாபோதி பிரதேசத்துப் பொன்றக்குடுதல் புத்தனுக்கு வியதி.

கதியாருவன - விலங்கு கதியும், பேய்க்கதியும், நாககதியும், தேவகதியும், பிரமகதியும், மக்கள் கதியுமென்பன.

> '' இத்திறம் படரார் படர்குவ ராயின் விலற்கும் பேயு காகரு மாகிக் கலங்கிய வுள்ளைக் கவீலயிற் ரேகுன் முவர் ''

எனவும்,

<sup>1</sup> புகபதகம் - மறுபடியும் வீழ்தல்.

<sup>2</sup> ஐவகைக் கந்தபிண்டம் - ஒபம், வேதின, குறிப்பு, ஸம்ஸ்காரம், விஜ்ஞா கம் என்பன.

'' சீலக் தாங்கித் தானக் தூலகின் மு மேலென வகுத்த வொருமூன் மு திறத்தைத் தேவரு மக்களும் பிரமரு மாதி'' "

எனவுஞ் சொல்லுதலால்.

இவை 1மணிமேகுல அறவிற் காண்க. பாக்கண் - காட்டுப் பூ?ண. (கடுகை)

426 பேர்த் திவண் வாச லில்லாப் பிறவியாக் தான மென்னிற் தீர்த் திவண் வாச லின்மை சேர்விடக் குண்மை பாமோ கூர்த் தலில் விணேயி னின்மை கூறுவ னென்றி பாயி ஞர்த் துள னவனே யாயி னண்ணுமே விணேயு மென்றுன்.

இது, ''பேர்த்தில்கு வார்''......தது.

- (இ ள்) மோக்ஷ லோகமாவது மீட்டுப் பிறவாப் பிறவிக்கு யோக்கியமான தொரு ஸ்தானமெனில், கேஷத்திரமாகிய விதனுக்குத் தன்னுழைச் சென்றுரை மீட்டுப் பிறவாமை செய்யு மாற்றலுளதாமோ? இனிப் பின் பிறப்புச் செய்ய தாகிய கர்மக் செடுதலிற் பிறவானெனில், அவனுள்ளை யிருப்பிற் கர்மக் தானேயுளதாமென்று சொன்றைனென்றவாறு. (கேல்)
- 427 பிறப்பதை வீடு மென்னே ணவ்விடம் பேர்ப்பின் றென்னே னுறத்தகு விணக டாமு முண்மையா லொட்டு மென்னேன் மறத்தலில் யோக பாவ மாசுதா மீட்டு மென்ப திறப்பவும் வேண்டு கின்றேற் கெய்தல நின்சொ லென்முள்.

இது,.....மம்.

(இ - ள்) மேற்பிறவாமற் பிறப்பதோர் பிறப்பு மோக் மென்றும், மோக் ஸ்தானம் பிறவாமைக் காக்குமென்றும் ஜீவன துண்மை மாத்திரத்தாற் கர்மமா மென்றுஞ் சொல்லேன. யோ மஹாவங்களாற் கர்மமாம்; கர்மத்தாற் பிறவி யாம்; யோ மஹாவ சீங்கக் கர்மம் சீங்கும்; கர்ம சீங்கப் பிறவி சீங்கும்; பின்பு யோ முஹாவ மின்மையிற் கர்ம பந்த மில்லே யென்று சொல்லுவேனுதலி னீ சொல்லிய குற்ற மெமக் கெய்தாவென்று சொன்னுரென்றவாறு.

யோ முமாவ த மனே வாக் காய வியாபாரம்; உலாவமாவ த - அக்க யோ ஹக் தால் ஜீவன்க ணுண்டாகிய பரி ணும விசேஷம்; சித்த பாமேஷ்டிகளுழை மகோவியாபார முனதன் ருவெனி லுனதன்றா; என்?ன?

> 2" இன்ன நிருந்தடி மீண்டு குணச்செல்வ னென்னும் பகைபசி வேட்கை வியப்பிலன் கண்ணும் அயிலான் கழுவச்ச மார்வரு மன்னுமொன் நில்லே மனச்சிக்கை மின்றே"

என்பதனுல் அருகதாவஸ்கைதயிலு மில்லாதது சித்த பாமேஷ்டி யுழை யுன

ஈட்டு மென்பது - ஈண்டுமென்றுமாம்.

(84.5)

428 பிறக்குந்தன் ஞானத் தாலும் பின்னுந்தன் னுண்மை யாலும் புறப்பொருள் கொண்டு கின்று புல்லிய சிக்தை யாலுஞ் சிறப்புடை வீடி தென்று செப்புகீ தீவி வேமைத் துறக்குமா றில்லே நல்லாப் சொல்லுகீ வல்ல தென்றுன்.

இது, ''உணர்வவர்க்குப் பிறக்குமேல் ''.......தது.

(இ - ன்) இவனுக்கு ஞான மெப்பொழு தம் பிறத்தலாலும், தன அண்கைமை யாலும் 1 ஹஹிர்ர்த்தங்களோப் பற்றிச் சிங்கைதயுளை தாதலாலும், வின் வித்தாத் மாவினுக்குக் கர்ம 2 பந்த நீங்குமாறில் ஃ நீ மிதற்கொன்று வெல் ஃபேற் சொல் லுவாயாக வென்று வென்றவாறு.

விளக்குள்ள தூணையு மையுண்டானவாறு போல, ஞானருபஞ்சிய இவ லுள்ள தூணையு மிவன் கர்ம பந்தனும். என்னே? ஸம்ஸாரியான காலத்தும் புறப் பொருண்மேற் சென்ற ஞான கிகழ்ச்சியாலன்றே கர்மபந்தமாவது; அந்தஞானத் தோடு கூட நிற்சி;லிவனுக்குக் கர்மலந்தமா மென்று சொன்னு சென்பதை போந் தது. (ககூட)

429 நன்றியில் கார ணங்க ணுட்டிரி காட்டி னவ்வு மொன்றுநா ெருட்டல் செல்லேன் யோகொடு பாவ நின்முற் குன்றினிற் கூர்ங்கை நட்டாற் கூடுகோ யா திற் குண்டோ வொன்றுரி யுணர மாட்டா யொழிகரின் ஹரையு மென்முள்.

இது, ......ம்.

(இ - ள்) நின்னுல் அயுக்தமாகக் காட்டப் பட்டனவும், பிறவு மொன்றுங் கர்ம பந்த காரணமாக விசையேண்; முண் சொன்ன யோறு உளங்களே கர்ம பந்த காரணமாக வேண்டுவன வாதலால், நீ மிவை சொல்லு தலால் நின் வாய் நோவதல்லது எமக்கு வருவதண்டோ? பர்வதத்து முழங்கை நட்டு அமுக்கினு லுக்கல்லது அதனுக்கு நோவுண்டோ? நீ யாத மறியூல்; நின்னுட னுரைப்ப தெமக்கு 3லாவுவமே யென்ற சொன்னு பென்றவாறு.

நான் காட்டியன அயுக்கமானவா நென்?ன பெனின், எண்ணெயுடனுக் திரி முதலானவற்றுடனுக் கூடிய விளுக்கன்றே!மையுமிழ்வதை; இவையின்றி யெரிவதோர் 4பிரதீப முளதாயி னது மையுமிழுமோ? ரத்ன பிரதீப மையுமிழு மாறுண்டோ? அதுபோல கர்மபுத்கலத்தோடு கூடிய ஞானம் கர்ம காரணமாம். ர்ம பந்தத்து நீக்கிப் பரிசுத்தமாகிய கேவலக்ஞானங்கர்ம காரண மாகுமோ?

<sup>1</sup> ஹஹிரர்த்தங்கள் - வெளிப் பொருள்கள்.

<sup>2</sup> பந்தம் - பற்று. 3 வரகவம் - எளிது. 4 விளக்கு.

அன்றியுக் தோஷ வித்தாகியஜலம் யோக்யமாகிய ஒளவுதங்களால் 'வைமைக்க கிக்கப்பட்டுத் தோஷத்தினீக்கிறைல் வியாதி காரணமாமோ? ஆதலால், கேவைலை ஞானவ் கர்மகாரண மாகாமையில் கீகாட்டினைவை யெல்லாம் அயுக்கமேயா மெண் பது. அன்றியும் கினக்கு மோக்ஷமாவது ஞானவிகாசமன்றே; ஆதலால், கின் தர்மா மானுஷ்டானம் ஞானத்துக்குப் பகையா மண்றே; பகையாதலால் கின் தர்மா னுஷ்டானம் ஞானத்துக்குப் பகையா மண்றே; பகையாதலால் கின் தர்மா னுஷ்டானம் வளா வளா ஞானக் தேய்க்து சூன்யமாகல் வேண்டும்; வேண்ட், இவன் புத்தத்வம் பெற்றவழி 'மேருதகல்பளும் அத்யக்கும் அல்பஞானி யாதல் வேண்டும்; வேண்ட, இவன் அனுத்மனும். இனி மிக்க ஞானத்தை யுடைய வெண்டும்; வேண்ட, இவன் அனுத்மனும் இனி மிக்க ஞானத்தை யுடைய வென்றில், மிக்க கர்மங்களாற் பக்தனும் சம்சாரத்துப் பிரமிக்கும். ஆதலால், கீ கின் குற்றம்பாராது பிறர்க்குத் தோஷஞ்சொல்லத் தேடுவது கினக்கே தோஷமா மென்பது போக்கது.

- 430 களுவிதா ென்ன்ற மின்றிக் கடையிலாப் பொருளே யெல்லா மருவிய ஞானக் தன்னு லறியுமெம் மிறைவ னென்பாய் கருவிதா னகத்தி னுய கடையிலா ஞான மன்றே மருவியார்க் கமிர்த மொப்பாய் மாற்றக்தா விதனுக் கென்றுன். இது, "கருவியால் பொருள்க" எென்னுக் சாதை...... •தது.
- (இ ன்) கருவியின்றி யெல்ஃலயில்லாப் பொருள்கீன ஃஸாகூரத்கரித்தாண் சர்வக்ஞு சென்று சொல்லுவாய். ஞானந்தான் பொருள்கீன யறியு மிடத்துக் கருவி யன்றோ? இவன் புண்ணியவாஞதலில் புண்ணியந்தானும் கருவியன்றேரே?

கருவி யன்றே? இவன் புண்ணியவானுதலில் புண்ணியக்தானும் கருவியன்றே? கருவியின்றி யுணர்க்தா சென்னுமா மெற்றுண்? இதனுக்கு மறுமாற்றஞ் சொல் லுவாயாக வென்று சொன்னு சென்றுவாறு. (கசுச)

431 விணயுமவ் வினேயி பை விகலஞா னங்கடாமு மிணயவே கருவி பென்று லிங்குகின் ஹள்ளம் வையாய் முணவஞுய் மூர்த்தி யல்லான் மூடுமே மாசு மென்பாய் கீணகட லெல்லே காணுங் காக்கையொத் தாய்கொ லென்றுள்.

இது, ......ம்.

(இ - ள்) கருவியென்றியாங்கள் சொல்லுவது கர்மங்களுங்கர்மகாரியமா**கிய** இ**ந்**திரியங்களும், லிங்காதியும், அவற்முலாகிய விகல ஞானங்களுமே; அவை யொழிய வுணர்ந்தமையிற் கருவியின்றி யுணர்ந்தா னென்போம். என்?ன?

4" முறையினும் பொறியினு மறையினு கீங்கி"

என்பதாகலின்; இந்திரியங்களும், புண்ணியங்களும் பகவானுழை யுளவெனினு மவை கருவியாகப் பொருள்கோ யுணாரதைலின். என்போலவெனின், மத்தி

<sup>1</sup> ஸம்ஸகரித்தல் - சுத்தி செய்தல். 2 பிரேதத்திற்கு சமானமாய்.

<sup>3</sup> ஸாக்ஷாத் கரித்தல் - பிரத்தியக்ஷமாக காண்டல்.

<sup>4?</sup> 

தாகாதென்: வெள்ளிடை கின்றுன் கையுள் விளக்குளதேனு மது கருவியாகப் பாபமும் காணவேண்டாதவாறு போலவும், கடையை வழிர்தை தடையின்றி

ா கின்ற மஹாஐலத்துக்குத் தாம்பு முதலாயின வுகுவேனு மடை 1ஜலகிர் மைத்துக்குக் கரு வ யாகாதவாறுபோலவு மென்பது. இவையொன்றம் கீ புத்தி பண்ணு அழும் த்தனுகிய சித்த பாமேஷ்டிக்கு மூர்த்தமாகிய கர்மங்களோடு சம் பக்த முண்டென்று சொல்லுவாய். கீ யிவ்வாறெமக்குக் குற்றஞ் சொல்லத் தேடு கின்றவிது, சமுத்திரத்தைக் கடக்க கிணக்கின்ற காக்கைகபோல நினக்குக் கிலேசகாரணமா மென்று சொன்னுரென்றவாறு.

இனி, <sup>2</sup>மாக்கலக் காக்கை சுழலப்பறந்து மாக்கல மொழிய வறியாதவா*ற* போல சீயுமொ*ருகாலுரைத்ததிணயே <sup>3</sup>புனருக்தமாகப் பலகால் சொல்லுகின்று* யென்றுமாம். (கசுடு)

432 கொண்டதன் காணக் கானு மில்ஃபேற் கூற்று மில்ஃ மண்டினர் வினைவு வார்க்கு மஃச்சிலம் பணேய னென்று லுண்டுதன் காணக் கானு முரைக்குகர்க் குறுவ னெனனிற் பண்டுசெய் கல்வி ணேயைப் பகவனே பென்று மென்றுன்.

இது, ''கா 4(ணத்தை யிலனுகி''.....தது.

(இ - ள்) உதை தா இரஜியாகக் கொள்ளப்பட்ட காணங்களாற் பேசலஞ யிற் சொற்பிறவாதாம். அஃதன்றி மூல கிலம்புமாறுபோல வினவிஞர்க்கவ னுழை யுத்தாம் பிறக்கி லதுவுக் காரணமுடைத்தாம். என்னே மேலச் கிலம்பா வது, ஒரு சப்தம் சென்றுறைக்க வது காரணத்தாற் பிறக்குஞ் சப்தமாதலில். அறிந்து சொல்லுக் கணதா தேவாதிகட்குக் காரணமா யுதவி கிற்பனெனில், இவண் வாக்கு தத்வோபதேசத்தித்குக் காரணமாயது அவர் செய்த புண்ணியத்தா லண்றேயாதலால், அந்தப் புண்ணியத்தைத் தூலவஞைகக்கொள்ளவமையு மென்று சென்றைவாறு.

இவ**ீ**ன பொழித்து, இவன் டிசய்த புண்ணியத்தையே த°லேவஞகக்கொள்ள வென்பதாஉமாம். (ககக)

433 ததுவெறுங்கருவி தன்றைற் றன்னடைக் தார்க டன்னே விணவின வுணர்க்து சொல்லும் விண்பிறைக் கின்ன துண்டோ சினவிறைக் தோ வொன்று செப்புவன் செல்க நீயுட் கனவிறை நின்ன ஹைக்காணல் தை வென்றுள்.

இது,.....ம்.

<sup>1</sup> கிர்கமம் - போக்கு.

<sup>2 &#</sup>x27;'வங்கத்தின் கூம்பேற மாப்பறவை போன்றேனே'' என்ற பின்னேர் செய்யுளிலும் வக்களைகு.

<sup>3</sup> புனருக்தம் - திரும்பக்கூறல். 4 இல்லாததற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

- (இ ன்) தணது நிவ்ய மூர்த்தியின்கணுளவாகிய 1 உதை தா இரி காரணங்களாலே தத்வோபதேசஞ் செய்யுமென்று சொல்லுவதல்லது, கீ சொல்லிய அயுக்த வசனங்கள் சொல்லுவதில்ல; அதனைல்றே யாங்கள் 2 வலகவு கோலத் தல்லது தத்வோபதேச மில்லேயென்று சொல்லுவது. அசே தனைகிய கர்மத்தி இயக்கு தத்வோபதேச சாமர்த்திய முனதாயினன்றே யதுண் தேவதை யென்று கொள்ளவேண்டுவது. அன்றியும், 3(6 கூலிலாவ வல் வைறி நி வந்கிலா வலாவந்தி வந்கிலா வலாவந்தி வந்திலா வலாவந்தி வந்திலா வலாவந்தி வந்திலா வலாவந்தி வந்திலா வலாவந்தி வந்திலா வன்பதனைய், 46விக்கு மொர்க மேர் மூர் என்பதனையும் கல்பனு ஞானமுளவழி யல்லது சப்தமில்லே யென்று கீ சொல்லு தலில், 566 வியுடு த கூறு நாஜாறு மல்லி மென்று கீ சொல்லு தலில், 566 வியுடு த கூறு நாஜாறு மல்லி மென்று கே சொல்லு கில், நானியாகிய சுகதனுமைழயே சப்தம் பிற வாதாதலின், அவனுக்கே சொல்லிய குற்றம் வருவது. கீ மெம்முடன் மாத் வலய் கொண்டுக்கும் சொல்லிய குற்றம் வருவது. கீ மெம்முடன் மாத் வலய் கொண்டுக்கும் சொல்லி வைகின்ற உன்னே மொன்று சொல்லுவன்; யான் சொல்லாதன சொல்லி வைகின்ற உன்னே மொப்பானர் ஜன்மாந்தரத்தாயினுக் காணுதே கெனன்றுர் என்றவாறு.
- 434 முறையினு லறிய லன்னேன் மூத்தலே யிளமை சாக்கா முறையல வொருவன் கண்ணே புடனவை யாக லொட்டி னிறைவனு ருணர்வு தானு மின்மைமே லெழுலும் வேண்டி யறைதுநா மன்ன மன்னு யன்னண மாக வென்முன்.

இது, ''முறை யுணரா னென்றியே''......தது.

- (இ ள்) சர்வக்ஞன் பொருள்குளே முறையால் அறியாகௌனின், மூப்பு, இளமை, சாக்காக முதலாயின ஒருவன்கண் குளுருங்குளவாகாவன்றே; அவை வா**ள் முறை**யே யுணராது ஒருங்குளவாக ஆணரி னிவனுடைய ஞானம் அசத் விஷேயமாகச் சொல்லு துமெனரு கென்றைவாறு. (கசுஅ)
- 435 சிலவான் றெய்வ யாக்கை திண்ணிதா வெய் தி நின்முற் காலமூன் முனு முய்த்துக் காட்டலுங் காண்டு மன்மே ஞாலமூன் முனு மிக்க ஞானவா ணை நாதன் போறுமென் மேர்தல் செல்லாய் போர்த்தணே பகமுமென்முள்.

இது,.....மம்.

<sup>1</sup> பல், அண்ணம் முதலியவை.

<sup>2</sup> கர்மங்களே உடைத்தெரிர்த கலாம்.

<sup>3</sup> ஸம்பந்தல் பிரதிபாஸா பிரதிதா கல்பனு.

<sup>4</sup> விகல்பயோகய் சப்தா8.

<sup>5</sup> **விது**த கல்பன ஜால கம்பீரோதார மூர்த்தயே.

(இ - ன்) திவ்ய தபோதனரும், தேவ கதியீற் பிறக்தாரு மூன்று காலத்தப் பொருளுமறிக்து சொல்லுவது காண்கின்று மன்றே? 1த்கைகிலோக்யமும் ஒரு அணுவாகப் பெருகிய கேவலக்ஞானமுடையானுக்கு முறை யுணர்தல் வேண்டு மோ? 2 அஸ்மதாதிகளும் 8விகல ஞானத்தாற் பலபொரு கொருங்கு காண் சின்றமை அநைபவ பிரவித்த மன்றே? 4 ஜோதிர்வித்துக்களாயுள்ளா சொருவினா மிவன் முன் இன்ன காட் பிறக்தா கொண்றம், மேலின்னகா னிறக்கு மெண்றும், இன்ன காட் கிரஹணக் தீண்டுமெண்று மறிக்தகாலத் தவை யில்ஃல பெனினு மது அசத்கிரஹண மாமோ? இது கீ யுணராமையின் புறம் போர்த் ததைமன்றி யுன்னும் போர்த்தாயாகுதி பெண்றுமென்றவாறு.

ஒரு பொருளின்க ணுண்டாகிய அதீதோகாறுக பர்யாயங்கவேல்லா மொருங்குள வென்றுணார்கின்ருனல்லன். இப்பொருள் மூன் பிற்றைப் பர்யாயங் களேயடைந்தது; மேலிர்தப் பர்யாயங்களே யடையும்; இப்பொழுகின்ன பர்யாயத் தது: என்டுறப் பொருளோயு மொருகாலத் தொருங்குணாரு மாதலி னீசொல்லிய குற்ற மெமக்கில்% யென்பது போர்தது.

- 436 நாளெல்லா மாகி நின்ற நன்பொரு டம்மை யெல்லாங் நோளெல்லார் தாணு ருங்கே கொள்ளுமே வீர்ங்கு வள்ளே த் தாளெல்லார் தாணு ருங்கே தானுநல் லானேர் நல்ல வாளினு லேறு முண்டேல் வாய்க்குநின் ணுசையு மென்றுன்.
  - இது, ''உடனுகப் பொருன்களே யொருங் குணர்ந்தான்''......தது.
- (இ ள்) சர்வகாலத்தும், சர்வ தேசத்துமுள்ள பொருள்களே பொருங் குணருமெனில் ஒரு குளத்துப் பூத்து கின்ற குவீளகளே யெல்லா மொரு வாளி லோரேற்மு லொரு காலத்தே சேதித்தல் கூடுமாகில் கின்னுரை பிர மாணமாமென்று சொன்னு னென்றவாறு. (கஎo)
- 437 நீருசீர் தோறு மொவ்வா நிலேயிற்றே திங்க ளென்று மூரினூர் தோறு மெரவ்வா வொளியிற்றே ஞாயி றென்றும் யாரின்யார் கேட்டறீவா சன்னனே யண்ணலென்ருர் தோனீ சொன்ன <sup>6</sup>தன்னம் சேசல வாக வென்ருள்.

இது,.....ம்.

(இ - ன்) ஜல பாத்தொங்கள் பலவற்றிலும் ஒரு காலத்துச்சக்திர மண்டேலம் ஒப்ப கிழலிட்டவாறு போலவும், ஆதித்யன் ஒருகாலத்துத் தன்னுல் விளக்கப்

<sup>1</sup> த்ரை லோக்யம் - மூன்ற லோகப் பொருள்கள்.

<sup>2</sup> எம் போன்றவர்கள். 3 விகல ஞானம் - ஸகல ஞானத்திற்கு வேறுனது.

<sup>4</sup> ஜோதிர்வித்துக்கள் - ஜோதிஷம் அறிக்தோர்.

<sup>5</sup> கோள் - குணம் -

<sup>6</sup> தன்னம் - திருஷ்டார்தம்.

படும் பிரதேச மித்துணேயும் ஒரு காலே வினக்குமாறு போலவும், சர்வக்குன் ஒருகாலத்தே யறியப்படும் பொருகென்னா மறியுமென்று கொள்வாயாக. 🗗 காட் டிய திருஷ்டார்தம் 1<sub>வ ந</sub>த்வம்ச விசேஷமானகயால், <sup>2</sup>காரகஸாதனமாகையில் 8 ஞாபக ஸாதனமாகிய ஞானத்தக்கு திருஷ்டாந்த மாகாது. என்னே? பல கப் பியக்கறியுஞ் சோறுமாக நின்முன் வைத்தபோது அவை யடைவடைவே நுகர்ந்தா யெனினு மொருங்கே காண்கின்றி‰போ? விகல ஞானுதிகளாகிய அஸ்மதா திகளும் பல பொருள மொருங்கு காண் கை அதுவைசித்த மன்ரே? இது பிற ருபதேசியாமற் றெரியாதோ? சேனேயும், வனமும் பல கூடிய வேனும் ஏக ஞானத்துக்கு விஷுபமாவது சீ யறியாயோ? அவை போலக் கொள்வாயாக ; இவ்வாறு கொண்டக்கா லெங்கட்கோர் குற்றமு மாகாதென்று சென்றவாறு. (கஎக)

- 438 அளவிலாப் பல்பொருள்கட் காகுபண் பாகி கின்ற வுளவெலாப் பொதுக்கு ணத்தா ஹெருங்கு <sup>4</sup>கோ வீயு மென்னிற் பிளவெலா மாகு மன்றே பெற்றி தா மொத்த வில்லேற் கொளவெலா ஞானக் தானுங் கொள்ளுமா றெவன் கொலென்ருன்.
- (இ ள்) எல்ஃ விலாத பொருள்களு கொல்லா முளதாகிய சாமான்ய ரூபத்தை ஒருங்கே கிரஹிக்கும் விசேஷத்தை, கிரமத்தாலே கிரஹிக்குமென்பா யெனில், பதார்த்தங்கள் அர்யோர்யம் வேறுபட்ட குணங்களேயுடைய வாகையா லிவற்றை கிரஹிக்கின்ற ஞாணமும் பிளவுபட்டுப் பல்வேறு வகைப்படல் வேண் டும். அனறியும் சாமான்யம் பொருள்தோறும் பலவுளவன்றே? உளவாக சாமான்ய மும் ஒருங்கு கிரஹிககை கூடா தாமாதலின், ஸாவக்குனுடைய ஞான மொருங்கு கிரஹிப்ப தெவ்வாறெண்று சொன்றை கென்றவாறு.
- 439 ஒன்றல்லாப் பலபொருளு மொக்கொவ்வாப் பெற்றி யாலே நின்றுகோட் செய்யு மென்று வீடிய குற்ற மாகா தென்றலா வின்ன தன்மை யிறைவன தறிவு மெய்ம்மை யின்றெலாக் கேட்டு மோரா யேடனீ பென்று சொன்னுள்.

இது,......ம்.

(இ - ள்) ஒன்றல்லாத சகல பதார்த்தங்களேயும் சாமான்ய வகையாலும், விசேஷ வகையாலும் அகேக ஸ்வபாவத்ததாகிய கேவல ஞானத்தால் ஆதித்தன், தன் கொணங்களாற் பொருள்களே வினக்குமாறபோல அறிவனென்று சொல்

இது, " பொதுவாய குணத்தினுல்"......தது.

<sup>1</sup> ஹேத்வா பாசங்களில் ஒன்ற: தருக்ககுற்றம்.

<sup>2</sup> காரக ஸாதனம் -இல்லாத பொருளே உண்டுபண்ணும் கருவி.

<sup>3</sup> ஞாபகளாதகம் - முன்பே இருக்கும் பொருளே ஞாபகப்படுத்தும் கருவி.

<sup>4</sup> கொள்ளும் - C. F. மணிமேகலே v. 44.

அதலா லெங்கட்கோர் குற்றமுமாகாதென் றிவ்வாறு பலபடியுஞ் சொல்லவு மஃ தேறியாயாய்ச் சொன்னத?ணபே மீட்டு மீட்டுஞ் சொல்லுகின்றுய் கினக்கே சீ சொல்லிய குற்றங்களாவன. என்னே?

'' பொ.தவினு லொருங்குணரை மிகுதியால் முறையுணரு மி.துமற்றவ விருவகையு மிக்தனம் பெற்றதீப் பொ.துவாகச் சுடுதலுமொன் ரென்ருகச் சுடுதலுக் கதுவாயிங் கில்லாமல் காண்கின்றே மல்லமோ ''

என்று நீயே சொல்லுதலி கௌன்று சொன்னு சென்றவாறு.

(sam)

- 440 எல்ஃபில் பொருள்க டம்மை பெல்ஃபி லேறிவி ஞேலே பெல்ஃபின் றறியு மெந்க கொல்ஃபி லேறிவ கொக்பாய் எல்ஃபில் பொருள்க டம்மை பெல்ஃபின் றறியி னின்ற வெல்ஃபி லேறிவு தானு மெற்றன மெய்து மென்றுன்.
  - இது, '' வாம்பில்லாப் பொருள்கின ''......தது.
- (இ ன்) அங்கமாகிய பொருள்களே அங்கமாகிய ஞானத்தா லறிபோரு ஞுள்ளளவு மறிவனென்று சொல்லுவாய் இவ்வாறுணர்கின்ற அங்க ஞானம் கிர மத்தா லறியாதாயி கெனவ்வா றறிவதென்று சொன்னு கென்றவாறு. (கஎசு)
- 441 துளக்கில்லாப் பலபொ ரூளுக் தொக்கதன் றன்மை பெல்லாம் விளக்குமே ஞாயி நெப்ப வென்பது மேலுஞ் சொன்னேற் களக்கிவர் தன்ன மன்னு வாத்தன தறிவு மென்றென் றிளக்கிலீ யின்னு மஃதே சொல்லு தி யேழை யென்ருள்.

இது, ......ம்.

- (இ ன்) சகல பதார்த்தங்களே யும், அவற்றது தண்மைகளே யும் ஆதித்யன் பொருளகளே விளக்குமாறுபோல விளக்குமெண்று போண காதைகளுட் சொல் லப்பட்டது. சொல்லவு மது புத்திபண்ணுது சர்வக்ஞுனது கேவலக்ஞானத் தினே கின் போக்கறுதியாற் புனருக்தமாகப் பலகாலுங் கேட்கிண்ரு பென்று சொன்னு சென்றவாறு.
- 442 1 ஓதலி அணர்வு பின்றே தொறவர்க் குண்டு மாகு மோதலி துணர்வு முண்டே கொன்றுமே<sup>2</sup> புலவும் வேண்டா மோதலி துணர்பொ ரூடா முள்ளவும் மில்ல வும்மே லேதமா மில்பொ ருண்மே னிகழ்ச்சிதா னிறைவற் கென்ருன். இதை, " எப்பொழுத மறியானேல்"தது.

<sup>1</sup> ஓதலில் - சீங்காத; ஓவுதலென்பதன் திரிபு. திருக்குறன், 66 - 3.

<sup>2</sup> ஏ - எதிர்மறை.

- (இ ள்) எப்பொழுது மோவாதே பொருள்கின யுணரானுயின், அவ துடைய ஞானத்துக்கு இடையூறுண்டாய் ஒருகாற் சர்வக்குனுயினு கெனனினு-மொருகாற் 1கிற விஜ்குனும். இனி யோவாதே யெப்பொழுது மறிவனுகில் ஒவாது விஷயங்கள் சம்பவியாமையில் இவனுடைய ஞானம் இல் பொருளேப் பற்றிப் பிறக்ததாம். பொருளுண்டு மில் வேயுமா மெனினும் இவனுடைய ஞான மில்பொரு ளேப் பற்றிப் பிறக்ததா மென்று சொன்ன கென்றவாறு. (கஎசு).
- 443 சென்றவக் குணங்க டாமுஞ் செல்லுமக் குணங்க டாமு மன்றையக குணங்க டாமு மப்பொருட் டன்மை யாலே நின்றதன் ஞானக் தன்னு ணிருமல ஹணரு மென்முற் பொன்றின வெதிர்வ வென்றல் பொருள்களுக் கில்ல பென்றுள். இது......ரம்.
- (இ ள்) அதீ தமாய்க் கழிக்த பர்யாயங்களும், அகா மு தமாய் வாக்கடவதான பர்யாயங்களும், வர்த்தமானமாய் கின்ற பர்யாயங்களுமாகிய இக்தப் பர்யாயங்களே. அப் பரியாயங்களே யுடைய பொருளுக்குத் தண்மையாக, இப்பொருள், முன் பினன பர்யாயங்களே யுடைத்தாய் கிகழ்க்த தென றம், இப்பொழுதின்ன பர்யாயங்களே மடைத்தாய் கிகழ்க்த தென றம், இப்பொழுதின்ன பர்யாயங்களே மடைபுமென்றுக் தன்னுடைய சகல விமல கேவல ஞானத்தால் பாமேர்வரன் கூணக்தோறு முணர்கின நமையிற் பொருள்களுக்குக் கேடுக் தோற்றமு முதலாயின வின்மையில் சர்வக்ஞனது ஞானம் அசத்விஷய மெனறு சொல்லுதல் அயுக்தமென்று சொனை சென றவாறு.

இன்னும் பதார்த்த முண்டு மில்ஃபி மாதலாற் சர்வக்குன அகு குரனம் அஸத் விஷயமென பதம் அயுக்தமாம். என்னே? 2 (6 வேற ஹ டி தலெவை டொ நாவழி?? என நு பிறந்த ஞானம் ஸ்வவிஷயமாகிய 3வாடிக்கை 4விவகிழ்த பூதலத்த இல்ஃலையன நு கொஹித்ததெனினும் அஸத் விஷயமாகாதவா நுமோலவென்பது.

- 444 பிறவிதா இென்று மில்லான் பெரியனே பென்று நின்றுன் மறவிதா னில்ல யோனி மன்னூரான் கென்னு மில்லா னறவியா யுந்த நூலுள் ளாத்து மொயி னக்காற் புறவினிற் புரளுங் கல்லும் புண்ணிய சை வென்றுன்.
  - இத, "யோனிமற் றவர்க்குடை"……ததை.

<sup>1</sup> அல்ப ஞானமுடையோன்.

<sup>2</sup> இஹபூதலே சடோ ான்தி - இங்கே பூமியில் குடமில்?ல.

<sup>3</sup> கடம் - குடம். 4 குறிக்கப்பட்ட.

உன்னு கமத்துள் ஆப்தனென்று சொல்லப்பட்டணனுயிற் பிறவியும், மறவியும் நுதி நான்கு மில்லாதனவாய்க்கானத்துக் கிடக்கின்ற கல்லு முதலாயினவும் ஆப்ததை வேணுமென்று சொன்னு கென்றவாறு.

நான்காவன - அண்டேஜம், <sup>1</sup>வொதஜம், <sup>2</sup>ஜராயுஜம், <sup>8</sup>உவவாதஜம் **என்** பனவுமாம். (க**எ**அ)

.445 பிறத்தலே தலேமை பாயிற் பிள்ளேக எல்ல தென்னே பறக்கெட ருன தென்னி லட்டக வித்தை வெர்தாம் புறப்படும் போர்வை பாலேற் புண்டொழு நோய பாகச் கிறப்புடை பண்ண றன்னேக் கல்லெனச் சொல்லு வாய்க்கே.

இது,....பரம்.

(இ -ன்) பிறப்பு முதலாகிய பான்குமில்லாத சர்வக்குன் ஆப்தனென்ற வழி யதற்குக் குற்றங் கூறு தியாயின், பான்குமுடைய அவினயே ஆப்தளுகக் கொண் டாயாகு தி; நின் பக்ஷத்தாலு மஃ தொக்கும். என்னே போலெண்ணிறப்பு நாருயி ரங்கற்பகாலம் பிறந்து அக்கங்கின அனுபவித்தான் சுகதனென்று சொல்லு தவின்.

அவ்வாரு தற்கட் பின் ுனப் புழு வெனனும் பிராணிகளும் 4 சுறு தனபோதி ஆப்தராகல் வேண்டும், என்றோ? சுகதுகுப்போல அமையுஞ் 5 சாணுக முதலா யினு வற்றுட் பிறந்தும் பிணிப்பட்டு மூத்துஞ் சாகின்றன வாதலானும், சுகதன் பூத பிசாச ராகு ஸாநிகளாற் டீடி தஞியின வாறுபோல பின்றோப் புழுக்களுங்கட் டெறும்பு முதலாயின வற்றுற் டீடி தங்களாகையாலும், சுகதுகோப்போல கூண வர்த்தியாகிய ஞானத்தை யுடைமையிற் பொருள்குளே யறியாவாதலானு மென் பதை.

இனி யவ்வாறன்றி, சுகதன் கையறக் கெடுதலால் ஆப்தனெனில், அவ ஊப்போல 6 கிஃபுக்திகமாக வெர்த அஷ்டக பிண்டமாகிய பீஜம் ஆப்தனைகல் வேண்டும். இனி யவ்வாறின்றி முகமொழிய உடம்பு போர்த்தலால் ஆப்த னெனில், அவ்வாறு போர்க்கின்ற அழுகு தொழு கோயாளரும் முணிகா ஜனங் களும் ஆப்தராகல்வேண்டும். கர்மங்களி னீங்கி அந்ததஞானுகி ஸ்வரூபனுகி கிர்மலனுகி திரைலோக்கிய பூஜார்ஹுகைய பாமேஷ்டியைக் கல்லோ டொப்பித் தைச் சொல்லுகின்ற பாபிஷ்டனுகிய நினக்கென்று சொன்னு சென்றவாறு.

> 7" பின்'ளே யுட் புகுக் தழித்த தாதலாற் பின்'ளேப் ...... பெயர்ச்சி"

என விவற்றுட் பின்?ன யென்னும் பக்ஷி விசேஷத்தைப் பின்?ன யென்றவா*று* 

<sup>1</sup> கர்பத்திலிருந்து பையின்றிப் பிறத்தல்.

<sup>2</sup> கர்பத்திலிருந்த பையுடன் பிறத்தல்.

<sup>3</sup> தேவ காரகர்கள் பிறக்கும் விதம்.

<sup>4</sup> சுறத்தோப்போல. 5 சாணுகம் - சாணி. 6 சக்தியற்றது.

<sup>7</sup> செக்தாமணி - கோவிக்தை யாரிலம்பகம், (கூ).

'போல **வீண்டு**ம் பிள்ளேப் புழு வென்னும் பிராணி விசேஷத்தைப்பிள்ளே பென்று . கூறிஞ சென்பது.

இவனுடைய ஞானம் குணைவர்த்தி யாதலிற் சகல பதார்த்த சாகுவுக்காரி யாகாமையாவது இவனுடைய ஞானம் எக்கூணவர்த்தி யாதலில் அதீத காலத்துப் பொருள்கீன யும் இவனுக்கு அறிதல் கடாதாம். என்னே? அதீதகாலத்துப் பொருள்கள் முன்பே கையற நித்தில்லாமையாலும், அநாறுக காலத்துப் பொருள்கள் முன்பே கையற நித்தில்லாமையாலும், அநாறுக காலத்துப் பொருள்கள் பிறவா தில்லாமையாலும் எக ஞானத்துக்கு அகேக பதார்த்தங்கீன யறிதற்கு அகேக சக்தி யில்லாமலாலும் என்பது. எகஞானத்துக்கு அகேக சக்தி யுண்டாகில் இவனுடைய ஞானம் விறுகோக்க ஸ்வஹாவத்ததுவுமாய், அநேக ரூபத்ததுவுமாய், ஸ்வமத விரோதமாமென்பது. இனி வர்த்தமான காலத்துப் பொருள்கள் யுமிவனுக் கறிதல் கட்டாதாம். என்னே? "நாகா ரணக்த விஷப்ப் பொருள்கள் யுமிவனுக் கறிதல் கட்டாதாம். என்னே? "நாகா ரணக்த விஷப்ப் பொருள்கள் ஞானத்தோமெயைமர்த்திக ளாதலிற் காரணமாக மாட்டாமையி னென்பது.

- മംദ് സെയ്റ്റം ,,ന്ന ജൂല്ലാ ന്റെ ജ്യയത്വെയ്യം സഴര്ദ്രജ്ല - മംദ്രസ്ത്രം ,,ന്ന എട്ടും നിരുത്തിന്റെ ജ്യവത്വം നെയര് ജ്ലി

இனி யிவனுக்குப் பிறவியுண் டென்பது,

3… அனவிலாக் கடைப்பிடி யொருநான்கும் பிறப்பென்னும் குறையருர் தேன்பத்தாக் கற்பதா ருயிரமும் விளேவாய போதிமைய யுறுமனவும் விளேமடியான் தளர்வின்றி யோடிய தாளினு னல்லனே"

என்பதனூல், 4'' வானுடும் பரியாயும்.....மான ஆரோ'' என்பதனூலம் பெறப்படும். இதனைலே இவனுக்குப் பிறப்பு மூப்பு முண்டென்பதாஉம் பெறப்படும். இனி யிவன் கர்மவசத்தால் வருவனவாகிய பகியாலும், கித்திரையாலும் வருக் திப் பாத்திர மேக்தி திகையு பண்ணுதலும், உறங்கு தலும், வெயிலுக் குடைக்து தன் கையிற் குடைபிடித்தலும், பூமியுட் பருக்கை முதலானவற்றுக் கஞ்சிச் செருப்புத் தொடுதலும் முதலான வுண்மையி னிவனுக்குப் பிணியுண் டென் பதாஉ மிவன் 5 அக்ருதார்த்த வென்பதாஉம் பெறப்படும். ஆதலா லிவன் ஸ்வேச்சைசயால் பிறக்தானென்றை சொல்லினு மிவன் ஸம்சாரியேயா மாதலில் ஆப்தனை வென்பது.

446 அடைவிலா யோனி யானு யாருமொப் பாரு மின்றிக் கடையிலா **ஞா**ன மெய்திக் கணங்கணுன் மூன்றுஞ் சூழ்ர்து

<sup>1</sup> அகே காக்தஸ் உடைவத்த து - பல முடிபுகளாம் தன்மை.

<sup>2</sup> ததா சோக்கம் :—'' யத்ஞாகம் கூணவர்தி வஸ்து ஸகலம் ஞாதும் கசக் யம் ''—இதி.

<sup>3</sup> கு. கே. 4 ? 5 விரும்பினதை முடித்தானல்லன்.

புடைபெலாம் போற்றி யேத்தப் பொன்னெயிற் பிண்டி மூன்ற குடையினு னிறைவ னென்றுற் குற்றமிக் கென்னே யென்றுள் இதனுல், அர்ஹத் பாமேஸ்வானது ஸ்வரூபக் உறகின்றுர்.

(இ - ள்) ஜன்மஜராமாணு இ ஸம்ஸார ரோ முமிலஞய்த் தன்னே டொப் பாரையும், மிக்காணாயு முடையனின்றித் தானே பெரியஞாகி, அமந்த ஞாஞு இ ஸ்வரூபவாஞுகித் தபோதனர் முதலாகிய 1த்வாதச கணங்க ளெப்பக்கமும் கின் நேத்த சமவசாண மண்டலத்த அசோக விருகூத்தின் கீழ்த் திரிலோகாதிபத்திய மெடுத்தச் சாற்று வெனவாகிய 2சத்ரதிரய கிழல்செய்ய எழுந்தருளி யிருந்த அர் ஹத் பாமேஸ்வான் ஆப்தனென்றற்கண் குற்றமென்னே பென்றவாறு.

இதனுல், '' யோனி மற்றவர்க் குணாயே'' கென்னுங் காதையா வொரு குற்றமுஞ் சொல்லிற் றில்லே என்பது சொல்லப்பட்டது. '' அடைவிலா யோனி யஞ்'' செயன்பதனுல், '' யோனி......லே'' என்ற இத்துணேயுஞ் சொல்லப்பட் டது. '' யாரு மொப்பாரு மின்றி'' யென்பதனுல், '' தானத்துப் பெரியனும்'' என்ற சொல்லப்பட்டது. '' கடையிலா ஞானமெய்தி'' யென்பதனுல், '' தத்து வத்தாற் சொல்லப் படுவா'' னென்பது சொல்லப்பட்டது. இவ்வாறு குணன் தவகம் பண்ணிய கீ யவவேக் கல்லோடொப்பித்த தெக்குணத்தா லென்று அவன் குற்றமென்று சொன்னதினக் குற்றமன்மை சொன்னவாறு போக்தது. (கஅல)

447 கோ தியிட் டுள்ள தெல்லாங் குண்டல கேசி பென்பா ளா திசா லாவ ணத்து ளார்கதர் தம்மை வென்ற வீ தியீ தென்று சொல்லி வீழ்ந்தனே நீயு மென்ரு ணீ தியாற் சொல்லி வென்ற நீலமா கேசி நல்லாள்.

ஆவணம் - நகரம். ஆர்கதர் - ஆர்ஹதர். வீழ்ந்தின - தோற்றின. (கஅக). வேறு

448 பேதைக ளுரைப்பன வே சொல்லிப் பெரிதலப் பாட்டினேரீ பேதை மற்றிவன் பெரி தெனப்படும் கருத்துடை மிகுதியிஞம் தாதையைத் தலேவணேத் தத்துவத் தரிசியைத் தவரெறியி னீதியை யருளிய கிருமலன் றகைகினக் குரைப்ப னென்முள்.

அலப்பாட்டினோ - அலமந்தின.

(5012)

### வேறு

449 பகைபசி பிணியொடு பரிவின பலடுகட முகைமலர் தளிசொடு <sup>3</sup>முறிமாம் வெறிசெய

<sup>1</sup> த்வாதச கணங்கள் - வி. கு. காண்க.

<sup>2</sup> சத்ர திரயம் - முக்குடை.

<sup>3</sup> අතුති - මුකා, **උත්**බේ.

மிசைகிலம் விளேவெய்த விழைவொடு மகிழ்வன திசைதொற மிவைபிற 1சுக்தன செலவே. (கஅக)

450 குழுவன பிரிவன குறைகில நிலேயின வெழுவன விழுவன விறு தியி லியல்பின வழுவலில் பொருள்களே மலர்கையின் மணிடுயன முழுவது முணருமெ முஜேவா னறிவே.

குழுவன, பிரிவன - ஜிவனும், ஃபுத்கலமும். குறைவில, கிலேயி**ன - ஃதர்** மாஸ்தியும், <sup>4</sup>அதர்மாஸ்தியும், <sup>5</sup>ஆகா*பு*மா ஸ்தியும். எழுவன, விழுவனவி*று*தி யிலியல்பின - உத்பத்தி விரோ*ப*ுவலி தி. (கஅச)

451 நிறைபொறி யுளவவை யறிக்கி கொறிமைய முறைபொரு ணிகழினு முறைபடு மேறிவிலன் மறைபொரு ஞாளவல் னறிவினே மறையல விறைபொருண் முழுவது மேறிதிற மிதுவே.

(இ - ள்) கிறைபொறி யுளவவை யறிதலி கொறிமைய - அருகத் பாமேஸ் வரனுக்குச் சம்பூர்ணமாய்த் தஃயை கிய இந்திரியங்களுளவே யெனினு மவை கருவியான் அப்பொருள்களே யறியாதவாற போல வென்பது. முறை பொருணி கழினு முறைபடு மறிவிலன் - பொருள்கள் முறையே நிகழினு முறையே நிகழு ஞான மிலன் . என்னே ? இருட்டறையில் விளக்குக்கொண்டு பொருள்களேக் காண்பானுக்கண்றி, நன்பகல் வெள்ளிடை கின்றுன் பல பொருள் ஒருங்கு காண் பது காண்டு மன்றே யதுபோல சகலாவரணத்தாலு சீங்கிய விவணுடைய ஞானம் 6ோயமுள்ள ஆணேயும் ஒருகணத் தொருங் குணரும். மறைபொரு ளுளவுவ னறிவினே மறையல் - தோன்ருப் பொருள் உளவேனும் அவனுடைய ஞானத்திற் ரேன் றங்கள். தோன்ருப் பொருணைக்கு வகைய - தொவ்யத்தாற் -ரேன்று தனவும், கேஷத்திரத்தாற் றேன்று தனவும், காலத்தாற் றேன்று தன வும், ஸ்வ ஹாவத்தாற் ருேன்ரு தனவுமென. அவற்றுள் தொவ்யத்தாற் ருேன்று தன - பூமியுட் ஐல முதலாயின ; க்ஷேத்திரத்தாற் ருேன்று தன - பாதத்தார்க்கு மஹாமேரு முதலான ; காலத்தாற் ரேண்ருதன - அதித காலத்துப் பொருளும், அள மத காலத்துப் பொருனும்; ன்வஹாவத்தாற் ரூன்ரு தன - 7வியக்தா சரீர முதலாயின. (கஅந)

<sup>1</sup> சுகதன் - அருகன்.

<sup>2</sup> புத்கலம் -

<sup>3</sup> தர்மாஸ்தி - | ஜீவஞேடு - ஐக்தை அஸ்திகாயங்கள் - விவாம் வி. கு.

<sup>4</sup> அதர்மாஸ் தி - காண்க.

<sup>5</sup> ஆகாஸாஸ் தி -

<sup>6</sup> ஞேயம் - அறியப்புடும் பொருன். 7 வியந்தாசரீரம் - பேய்ச் சரீரம்.

452 பிணி தரு பிறவிய மறுசுழி யறுவதொர் துணிவிது வெனகம் துயர்கெடு முறைமையு மணிதரு சிவகதி படைதலு மருளுதல் பணிதரு பரமன தருள்படு வகையே.

1ஹேயோபாதேய தத்துவங்களே வினவிஞர்க்கு உபதேசித்தலே ப**க** வானுக்கு அறுக்கொஹமாவது. (கஅக)

453 சொரிவன மலர்மழை துளிகளு நறுவிரை புரிவன வமரர்கள் புகழ்தகு குணமிவை விரிவன துதியொலி விளவது சிவகதி எரிவன மணியிதெ மிறைவன திடமே.

( # A) ( T)

454 அரசரு மமரரு மமர்வனர் வினவலின் வரைவில பிறர்களு மனகில மகிழ்வெய்த வுரைபல வகையினு முளபொரு ஞணரவொர் முரைசென வதிருமெ முணவரன் மொழியே.

(இ-ன்.) உணர பலவகையினும்- எல்லாப் பாடையிலுள்ளாருர் தத்தம் பாடை போல வறிய. முரைசெனவதிரும் - ரா நுத்வேஷ மின்றித் தெறித்த மூரசு போல பதார்த்த மிருந்தவாறு கேட்டார்க் குரைக்கும். அசேதனமாகிய முரசு சேதனை இவ் இவனுக்கு த் திருஷ்டாந்த மாமோவெனி ஞம்; 2தீ பசிகையும், ஆற் **ெருழுக்கும், <sup>8</sup>ஞான ஸக்தான த்துக்கு கீ காட்டியவாறுபோலவும், சக்திர மண்டல** சாயை பிரம்மத்துக்கு திருஷ்டாக்த மாக்கியவாறும்! பிறவும் போலவு மென் சிஸ்டின் வர் நிரேய்ல் விறுவு மொரு அவையொருபுடையால் புடை திருஷ்டாக்தமாயிற்றென்று கொள்க. அன்றியும் ராறாதியும், 4வக்குமிச் கை முதலாயினவும் சப்தோத்பத்திக்குக் காரணமாகா; என‰ி ரா நாதியால் மிக்க வீதி புருஷரில் ராறாதியாற் குறைபட்ட ரிஷிகள் முதலாயிஞருழை அமேக முதகோடி காவ்யால் மூணொகவத்தியுள வாதலாலும்,வசூுமிச்சை **யுண்டாகிய வழியுஞ் கிலருழை வியாக்யானுகியின்மையாலும், வகு**ுமிச்சை மா.த<sub>-ஸ்.</sub>ை நா.தியிலும், கித்ராசமயத்திலும் \$00Gmr#a யின் நியும் **த்தி காண்ட**லானுமென்ப**து**.

<sup>1</sup> ஹேயோபாதேய தத்துவங்கள் - கீக்கவும், கொள்ளவும் வேண்டிய தத் வங்கள். 2 நீபசிகை - விளக்கின் நூனி.

<sup>3</sup> ஞான சந்தானம் - ஞானத் தொடர்ச்சி.

<sup>4</sup> வக்து - மிச்சை - பேச விரும்புதல்.

<sup>5</sup> சப்தோத் பத்தி - பேச்சுப் பிறத்தல்.

455 விண்பிரு எடுவன விரிகதி ரியல்டபொடு கெண்பிருள் கடிவேன கடுகவை படுவென மெண்பிரு டுணெறிடுபற மதிடுகட வடைவன விண்படுமை மிறையவ னிணோயடி பிவைடுய.

(525)

#### வேறு

456 ஆத்த னிவனென் மடிக ளடியிசைப் பூத்தணத் தாவிப் பொருந்தை தநிகளி னேத்தார் கண்டா யிருவிணே யுங்கெடப் பாத்தில் சிவகதிப் பான்மைய சென்முள்.

(ககூடு)

457 ஏந்த நிறங்க ளிவையே லமைந்தன போந்த வகையாற் பொருளும் பிழைப்பில வீர்த விவற்றினின் வேற்றுமை வீட்டிற்கு மாய்ந்த வகையா லறிவிமற் றென்றுன்.

(ககுக)

458 வித்தென்றும் வெர்**தால்** முஃபாய**ல தா**யெண்மை யொத்தினி தாண்டா முயிரும் பிறப்பின்றிச் சித்தி யகத்தச் சிதைவிலெண் டன்மையி னித்திய மாகி நிஃயுள **தென்**றுய்.

இது, மொக்கலன் 1 றத்துவ சிரவணுனந்தாம் 2 தர்ம சிரத்**தாலுவாகி ஆப்த** ஸ்வரூபமும, பதாரத்த ஸ்வஹாவமு மறிந்தேன்; மோகூ மெ**ப்பெற்றிய**தென்று கேட்ப, அதனது பரமார்த்தக் கூறும்.

வறுத்த வித்து மூளோயாதே யெனினு கின்பகூத்தால் வர்ண கந்த ரஸ ஸ்பர்புஹூத் சதுஷ்டயங்களுமாகிய அஷ்டக பிண்டமாயே கிற்குமன்றே, யது போல, ஆத்மாவுங்கர்ம சீங்குதலாற் பிறவாதாகி அனந்த ஞாஞைவ யஷ்டகுண ரூபமாகி வித்தி கேஷத்திரத்து கித்திய ரூபத்ததாகி கிற்கு மெண்றவாறு. சர்வ சூன்யமாகிய பௌத்த மோகூத்துக்கு வெந்த வித்து திருஷ்டாந்தமாகா தென்ப தாஉம் போந்தது.

459 ஒக்கு மிதுவென வுள்ளங் குளிர்ந்தினி மொக்கலன் சொல்லுமிம் மோக்கத்தைப் பாழ்செய்த தக்கில தாகுர் தலேவ ரியல்பென நக்கன குய்க்கென்று நன்னுத லென்முன். (ககூடி)

<sup>1</sup> தத்துவ செர்வணுனக்தாம் - தத்துவம்கேட்ட பிறகு.

<sup>2</sup> தர்மச்செர்த்தாலு - தர்ம பக்தியுடையன்.

- 460 பண்டே யெனக்கிம் மயக்கம் பயர்தவன் கண்டார் மயங்கு ் கபில புரமென்ப துண்டாங் கதனகத் தோத்துரைக் கின்றனன் றண்டா தவதெடு தாக்கெனச் சொல்லி. ( # ## P)

  - 461 சிறப்பின தென்பதைச் செப்பலுர் தெற்றெனப் பிறப்பறுத் தின்பெய்தும் பெற்றியின் மிக்க வறப்புணே மாகிய வாயிழை யாயான் மறப்பில கென்ற வலஞ்செய் தொழிர்தான். (##B)
  - 462 அருளே யுடைய ளறனே பறிவா டெருளா தவரைத் தெருட்டல் லதுவே பொருளா வடையாள் புலனே நிறைநதா ளிருடீர் சுடர்போ லெழுந்தா ளவன்மேல்.

இருடார் சுடர் - இருட்சி இங்கிய சத்தவு ஃவிழ். ( 45 Fa Fr )

நீலகேசித் திரட்டில் மொக்கல வாதச் சரக்கம் முற்றும்.

### ஐ*ந்தாவது*

# புத்த வாதச் சருக்கம்

463 அணிநா டிவை தா 1 மறல்யா றிவை தாம் பிணிநா டிவை தாம் பெருங்கா டிவை தாம் மணிமா மலே தா மெனவே வருவாள் 2 அணிவாள் சுகதன் நகரெய் தினனே.

'மணிமாமாஃ' யென்புழியும், 'இவை' யென்பது கூட்டுக. 'என' வென்ப தற்கு, ' கோக்கி ' யென்னுஞ் சொல்லுக் கூட்டி, ' என கோக்கியே வருவா ' சென அரைக்க. (க)

464 அறையுங் கடலு 8மலேவக் குரலும் பறையின் னெலியும் படுகண் டிகையுஞ் கிறையின் மிகுமா விது 4செம் படர்கள் இறைவன் ஹுறையும் இடமா மெனலும்.

(இ - ன்.) 'கண்டிகை' என்பத - ஒரு வாத்திய விசேஷம். 'சிறை - அரண். கடற்கரை யாதலானும், மாம்ச கிமித்த**மா**க வதிக்கப்படுகின்ற பிராணிகள் தா <sup>5</sup>ஆக் ரோசத்தாலும், மீனகோட் பறையுடைத்தாதலானும், அரணுடைத் தாகலானும் இதை புத்தனிருக்குக் கபிலபுர மென்று புத்தி பண்ணி யென்றவாறு.

இவனுக்கு மாம்ச முண்ண வேண்டுதலில், கடற்கரை முதலான காரணங் கள் சொல்லுக. அரண் மிகுதி சொல்லிப் பயர்ததென்ன 'மெனின், அவன் அர்த்தவா தைவி லழிவில்லா விடத்திருக்கு மென்பது. சிவர்த படமென்பது -சீவரம்; அஃதைடையார் - செம்படர்; அவர்க்கிறைவன் - புத்தன். (உ)

465 மழைசேர் 6க்கரம் மஃபோன் றனவே கழைசேர் 7கொடியுங் கதலிவ் வனமே விழைதா ரவரும் விரிகோ தையரும் முழைவாழ் புலியே மயிலே மொழியின்.

(B)

466 நெடுவெண் டிசைமே னிமிருக் திமிலுங் கடுவெஞ் செலவின் னுலவுங் கலனும்

<sup>1</sup> அறல் - கருமணல். 2 'அணியார்' என்றும் பாடிபேதம்.

<sup>3 &#</sup>x27;அரவக் குரலும்' என்றும் பாடபேதம்.

<sup>4</sup> செம்படர் - சிவர்த சீவரமென்னும் ஆடையை அணிக்கவர்.

<sup>5</sup> ஆக்ரோசம் - அச்சக்குரல். 6 ககரம் - மாளிகை. 7 கொடி - அவஜம்,

படுவண் டறையும் பொழிலும் மெழிலார் மடுவுக் தெடரும் மணல்வார் புறவும்.

' திமில் கிமிரும்; கவனுவவும்; பொழில் வண்டார்க்கும்; புறவும், மடு வும், திடருமாயிருக்கும்' என வுரைக்க. (ச)

467 கேயன்மீ னிரியக் கழுநீர் விரியும் வயன்மாண் புடைய வளமைத் தெனவும் முயன்மீ னெறியும் முறியும் கறியா தயன்மே யுறையா தணியிற் றெனவும்.

வயல், கயன் மீனிரியக் கழுசீர் விரியு மாட்சியுடைத் தென வுரைக்க. (இ)

468 கழுகின் னினமுங் <sup>1</sup>கழுதின் னினமும் முழுதும் <sup>2</sup>ம*றுவை பல*மூ டினருங் கொழுதின் னிணனும் பி**ண**னுங் குலஙி யிழுகெ**ன் னெ**லும்பா ரிடுகா டெனவும்.

இழுதென் னெலும்பு - <sup>3</sup>வலி ஐமான புத்தெலும்பு.

## (æ)

### வேறு

469 சா தியே மிக்க தடுமாற்ற வெர்துயா மோ தியே வைத்தாரவ் வோ த்தெலா மீக்கிடர் த வீ தியே காணலா மென்றுளா நின்றுரும் போ தியா ரீண்டைப் புலால்பழியா சென்றலும்.

சாதி - பிறப்பு. ஈண்டைப் புலால் - அங்காடிப்புலால். (எ)

470 அங்காடிப் பண்டவூன் றின்ன வறமுசைத்தார்க் கிங்காடி வாழ்வனவு மூனுய்வர் தீண்டியவாற் கொங்காடத் தேனறையுங் கொய்ம்மருதம் பூவணிர்த பொங்காடை போர்த்தார்க்கும் பொல்லாதே பென்னீரோ.

(இ-ன்.) அறமுரைத்தார்க்கு அறமுரைத்தாரென்க. பொல்லா தென்னீரோ புத்தர்க்கு மகாபாப மென்ற சொல்லுவீராக வென்றவாறு.

என் கோ?ணத்தாற் பாபமா மென்ற வேண்டுவார்க்கன்றே ஊணுண்ணி னுங்கொலேப் பாவம் வருவது? புத்தா காரணத்தாற் பாவம் வேண்டாமையின், அவர்க்குக்கொலேப்பாவ மாகாதன்றே? ஆகாமையிற் பாபமாமா றென்னேயெனில், புத்தர் காரணற்பாவங் கொள்ளாபெனில், காரணத்தாற் புண்ணியமுங் கொள்ளா

<sup>1</sup> கழுது - பிசாசம். 2 அறவை - வஸ்தொம்.

<sup>3</sup> ക്കി ഗൃഗാത - பசையுடையം

பாகல் வேண்டும்; ஆகவே புத்ததேவரை பூஜித்தல் விருத்தியாக அடைய பரி சாரக தெருவன், புத்தபூஜை பண்ணி, அவனது ¹வாடிவீ் விடைய் விடப் பட்ட புஷ்ப முதலாயின கொணர்க்கு உபாஸகர்க்குக் கொடுப்ப, அவர்களு மதின 2ஆதா புத்தியோடு வாங்கிக்கொண்டு அவற்கு ஜீவதை கொடுத்தார்; அவ்வழி உபாஸகர் தாம் பூஜித்தது மிலர், பூஜிக்க வேவிற்று மிலர்; இவ்வாருக வும் அவர்க்குக் காரணமான மாத்திரத்தாலே வருவதாகிய புண்ணிய மிலதாக வேண்டு மென பது.

பூறைக் கென்ப தறிக்கு பொருள் கொடுத்தலிற் புண்ணியமா மென்னில், வேதைக் கென்பதறிக்கு பொருள் கொடுத்தலிற் பாவமா மென்பது. பூசா சம்பக்கி யல்லாத புஷ்பவ் கொண்டுசெல்லப் பொருள் கொடுத்த வாங்கினுற்குப் புண்ணிய மில்லாதவாறு போல, ஹிம்ஸா சம்பக்கி யல்லாத மாம்சுக் கொடைவா, விலே கொடுத்த வாங்கினுற்குப் பாவமில்லே யெனில், புஷ்பங் கொண்டாண் புஷ்ப வருவாய்க்கு உடண்பட்டவாறு போல, ஃம்ருத சரீர மாம்ஸங் கொண்டான் டாற்கு மக்த மாம்சத்தின் வருவாயாகிய பிராணி மாணத்திற் குடன்பாடாமென் பது. புத்த பூறையால் வக்த புஷ்ப முதலாயின உபேகூடித்தான புத்த பூறையை உபேகூடித்தா னைவாறு போல ஜீவமாணத்தால் வருவதாகிய மாம்சத்தை உபேகூடித்தவனே ஜீவமாணத்திற்கு உடன்படாதா னென்பது.

5'' காரணத்தாற் பாவத்தைக் கைக்கொள்ளாச் சாக்கியண்ருன் காரணத்தாற் புண்ணியமுற் கைக்கொள்ளா ஞஞற் பொருள்கொடுத்தான் பூசைக்கப் புண்ணியத்தை செய்யதா னருள்படைத்தார்க் கில்ஃ யறம் ''

6'' புத்தன் கிறப்பால் வரும்பூவை வேண்டாதான் புத்தன் கிறப்பினேயும் போற்று கு—மித்திறத்தைக் கொனறு கொணர்ந்தவூன் கொள்ளாக் குணமுடையா னன்றே கொஃலமோ தான்''

என்பவற்ரு லும் புத்தனுக்குப் பொல்லாங்கு தெரிந்து கொள்க.

அன்றியும் புததன் <sup>7</sup>உடுவி விஷமாய்ப் பிறந்த ஜாதகத்து, ஒரு வேடன் மூக்கிர் கொடிகோத் திழுப்புழித் தான் கொல்லா னேவான் கொலேயுடன்படா ஞயினுங் கண் விழிப்பி லவன் சாமென்பதறிந்து, தன் கண்விழியாதே கிடந்து மரித்தமையிற் புத்தன் காரணத்தாற் பாவமிசைந்தாளும்; இசைந்தானே மாம்சந்

<sup>1</sup> பாதபீடிகை -

<sup>2</sup> ஆதா புத்தியோடு - அன்போடு. 3 வதை - கொ?ல.

<sup>4</sup> ம்ருதே சீரே மாம்ஸம் - இறந்தே சீரேத்தினின் மும் எடுத்த மாமிசம்.

<sup>5? 6?</sup> 

<sup>7</sup> திருஷ்டிவிஷம்:- கண்ணில் விஷமுடையதோர் பாம்பு C. F- மணி மேகில 9--49.

ாலே சிகமு மென்பதறிக்கும் அத தவிர்க வென்னு தின்**செவன்ற** அத்தமையா விவனுக்குப் பெரல்லாங்கேயா மென்பது.

1" காரணத்தாற் பாவங் கடிக்த சுகதன்ருன் சீரிலாத் திட்டி விடமாகி— கார்கோத் திழுக்கின்ற வன்சாவ னென்றருன்செய் தென்னே விழிக்கின் றிலன்செத்தான் வேறு."

இதனுைம் ளெஸ நகர் காரணுற்பாவங் கொண்டவாறு தெரிக. (அ)

471 விலேபடைத்தா ரூன்வேண்ட வவ்விலேதான் வேண்டி வஃபடைத்தார்க் கெம்முயிரை வைக்கின்று மின்ன கொஃபடைத்தா னேகொடிய னென்பனவே போலத் தஃபெடுத்து வாய்திறப்ப தாமிவையோ காணீர்.

இன்ன கொஃபடைத்தான்-இவ்வா அபாயத்தாற் கொஃபடைத்தான்.(க)

472 தன்று பீர்தான் நனக்குறு தி யாவதனே யொன்று ஹம் வேண்டான் பிறர்க்கே யுழந்தா ஹான் நின்று ஹார் தீவினேயைச் சேருமெனச் சொன்றைற் பொன்று வாய்ப் பல்கிலங்கும் பூமிமேல் வாழாவோ. (கo)

473 2உரிதா வுணர்க்காணென்ரோரா துரையான் பரிவே பிதுவுக்கன் பாலரோ டெல்லா மெரிதோய் நரகம்பா மேற்றுவா னேயாம் பெரிதா மனியன் பெருக்ககைய னேகரண்.

தன் பாலரை யெல்லாம் பாழ்நாக மேற்றுவா னென வுரைக்க. (கக)

474 கொடைக்கொட்டி விற்பானுங் கொள்வானு மன்றி ஃபிடைச்செட்டி ஞற்பொருளே பெய்துவான் போல 4முடைக்கொட்டு 5 முத்துரைத்து மூடிக்கொண் டேகுங் குடைச்செட்ட ஞருபிர்க்கோர் கூற்றமே கண்டீர்.

கொடைக்கொட்டி விற்பான் - விலேக்கிசைந்து விற்பான். (கஉ)

<sup>1 ?</sup> 

<sup>2</sup> உரிதா - உரித்தாசு. 3 இடைச்செட்டு - தாகு வியாபாரம்.

<sup>4</sup> முடை - மாம்சம்.

<sup>5</sup> ஒட்டும் முத்து - இசையும் விஸப்பொருளாகிய முத்து; செய்தனிலமாக் கள் அத் திணப் படு தொவியமாகிய முத்திணக் கொடுத்தப் பண்டமாற்றுவர் இங்கு முத்தைக் கொடுத்து வாங்கியது - மாம்சம்.

475 ஆடுவார் காண்பா ரவரருகே தான்டுசன்று தோடுவார்க் தாலொப்பச் சொல்விரிப்பான் பேரற்பாவங் கூடுவார் கூடாதார் கொன்முர்தின் முரென்னும் சேடனுர்க் காண்டுரா மென்றுதான் சென்முளே.

தோடுவார்க்தாலொப்ப - ஒஃவவார்க்தவா மபோல. ஒஃவவார்வார் ஒஃலக்கு கன்மை செய்யுமாறாபோல வதீன வார்ப; அதுபோல ஆடுவாணாயும் காண்பாரை யும் புகழ்க்து பொருள் வாங்குங் 1கூத்துச் செலுத்துவோன்; அவன்போல புத்த ஹக் தின்பார்க்குப் பாவமில்ஃயென்று சொல்லி, அவருடைய கிரஹத்தில் மாம் சம் இரக்து தின்னும். (கூ.)

### வேறு

- 476 அணிசெய் கோழரை <sup>2</sup>யரைகிழ லழக‱ப் பொருந்தி மணிக டாம்பல கதிர்விடு மலருடை மணேமேற் அணிவு <sup>3</sup>தோற்றிண பெனச்சிலர் துதிரெயாடு தொழுது பணிய யாதுமோர் பரிவிலன் படம்புதைந் திருந்தான். (கச)
- 477 ஆத்த கே பெனத் தெளிந்தவ ணமர்ந்திருந் தவர்க்குச் சூத்தி ரம்மிது வினேயமு மிதுவிது பிறிதாஞ் சாத்தி ரம்மிவை மூன்றென வன்றவத் தோன்றல் பாத்து ரைக்குந்தன் பதப்பொருள் பலவகைப் படவே.

சூத்திரம் - சூத்ரபிடகம். விணயம் – விணயபிடகம். பிறிது – அபிதம்ம பிடகம். பதப்பொருள் - பதார்த்தம். (கடு)

- 478 கர்த மைக்திவை கணிசுத்த வாடுமனக் கரைந்து முக்தி நாடினே ருணர்வல்ல தில்ஃபென் அரைத்தும் புக்தி யாலக்கோர் 4புற்கல ஹளனெனப் புணர்த்து மக்தி அற்சொலப் பாட்டினே டியாதுமில் லெனவும்.
- (இ ன்.) பஞ்சஸ்கக்கம் பொருளாம். அவை, 5 (கேஷணாஜ மி இ பினை தி ஷ்ணி ' என்பதனுலும், 6 ''அறிபொரு வொன்றெழியக் கணிகமடங்கலு'' மென்பதனுலும், ஷணமாத்திரமே கிலேயுடையனவென்று சொல்லியும், ஞான மொன்றுமே பொருள் ஒழிக்க கான்கு மில்லேயென்று சொல்லியும், பாமார்த்த

<sup>1</sup> கூததச் செலுத்துவோன் - கூத்த கடத்துவோன்.

<sup>2</sup> அரை - அரசமாம்.

<sup>3</sup> தோற்றின - தோற்றுவித்தின; பிறவின. 4 புற்கலன் - ஆக்மன்.

**<sup>5</sup>** ?

வகையாலன் றி வியவகார வகையாலோர் ஆத்மனுளனென் று சொல்லியும், பின்பு அவாச்சியமே பொருனென்று சொல்லியும், சூன்யமே பொருனெனவு மிவ்வாறு ஐந்து பக்ஷஞ் சொன்னுனென்றவாறு.

- 479 துத்து வம்மிவை தாமெனத் தமர்களுக் குரைக்கும் புத்த ஞர்தம்மைப் புயலிருங் கூர்தலி பொருர்திப் பித்தர் போற்பல பிதற்றினீர் பிதற்றிய விவைதா மெத்தி றத்தினு மிசையின்மை யிசைக்குவ னெனவே.
- (இ-ன்.) இவ்வாறு தத்துவோபதேசம்பண்ணுகின்ற புத்துகைசா கீலகேசியார் கிட்டி,பித்தர்போல ஆயுக்தங்கள் சொன்னீர்; அவை அயுக்தமாமாறு சொல்லுவா மென்று சொன்னுகொன்றவாறு.
- 480 ஓதி னீர்சொன்ன கந்தமைந் துளடுவெனி ஹாருவே வேத ஊடுயாடு குறிசெய்கை யிலவென விரிப்பும் போதி யாலங்கோர் புற்கல ஹானெனைப் புணர்ப்பும் யாது மின்மையோ டவாச்சிய மறம்பிற வெனவே.
- (இ ள்.) 1வை ஹாஷிகமதமாகிய பஞ்சஸ் கந்தம் பரமார்த்தமான வழி யொழிக் தவை அபரமார்த்தமாய், அவை யுரைப்பது வியர்த்தாயாஸமாமென்று சொல்ல வென்றவாறு. (கஅ)
- 481 ஐக்கில் யான்டு சான்ன பலகளு மமைவில் வெனினுங் கக்த முண்மைக்கட் கருத்துள தாம்பிற வதனுற் சிக்த மாயவு முளவெனத் தெளியினி யெனலு கக்த ஞர்க்கற முரைத்திர்கீ ரோவென கக்காள்.
- (இ ன்.) ஐந்த பக்ஷத்திலும் பஞ்சஸ்கந்தம் யுக்தி யுக்தமாக 2வேற்றினு லொழிந்த தத்துவங்களும் என்றேற் சொல்லபபட்டன வாதலி னவையும் யுக்தி யுக்தமாமென்று சொல்ல, நீலகேசியாரும் நந்தனுக்குத் தர்மஞ் சொன்னீர் நீரோ வெனச்சொல்லிச் சிரித்தாரென்றவாறு.

ஒகாரம் - உமக்காயிற்றகுமென ஒழியிசைக்கண் வந்தது. நக்தஞர்க் கற முரைத்தலாவது - புத்ததேவர்க்கு ஞா இயாவா இருவண் நக்தெளென்பான்; அவ னுக்குத் தருமோபதேசம் பண்ணித் தவம்படுத்தி, அவீனப் பிடகத்திரயமோது விப்ப, இவன், கித்திராகையயத்துத் தன் ஸ்திரீயாகிய வரசுந்தியை வாயாற்ற, அந்த வேட்கையைத் தவிர்ப்பான் வேண்டித் தேவலோகத்து அப்ஸாஸுக்கீளைக் காட்டி வரசுந்தரிமேல் உபேகை, பண்ணுவிக்கலுற, அவனும் அப்ஸாஸுக்கீளைக் கண்டு ஸ்திரீவேட்கை பெருத்துத் தவம் விட்டுப்போயினன். இவ்வாறு சமர்த்

<sup>1</sup> வைஹாஷிகமதம் - பௌத்தமத பாகுபாடிகளி வெண்று.

<sup>2</sup> ஏற்ற - அங்கோரம் ; முதனி‰த் தொழிற்பெயர்.

தான்றே கீர் என்று செரித்தாபென்றவாறு. கீர் விணத்தவாறு காரியம் முடியா வென்று போந்தது.

செந்தமாயவும் - முடிந்தனவும்.

(44)

- 482 இட்ட பேல வுரைத்தனே பிவற்றுகொன் குழிய கட்ட மாயினு கன்மையை கின்வபிற் றருவோய் குட்ட மேமுழு மெய்யினு மெழுக்தவன் குடுமி தொட்டி யானெனி னுக்தூய தேவது வாமோ.
- (இ-ன்.) பஞ்சஸ்கந்த பக்ஷமொழித் தொழிந்த பக்ஷங்களும் பரமார்த்தங்களே அவையுமெனனுற் சொல்லப்பட்ட வஞ்ச ஸ்கந்தபக்ஷம் பரமார்த்தமானவாறுபோல வென்று அனுமானப் பிரயோகம் பண்ணா, சீல சேசியார் சொல்லுவார்: அக்யோக்யம் விருத்தமாக ஐந்தபக்ஷஞ் சொல்லிய வழி யொன்று பரமார்த்தமாக, வொழிந்தன அபரமார்த்தமாம். ஆயிருக்கவும், இந்த அனுமானப் பிரயோகத்தா லவற்றைப் பரமார்த்தமாக்க லுற்றவேயாயில், குஷ்டரோகியான ஹெருவன், என த சரீரம் கிர்வியாதிகம், என த சரீரமாகையால், என் குடுமிமயிர் போல வென்று அனுமானம் பிரயோகித்தா விதுவும் 1 மக மாய் அவன் குஷ்டரோக சஹிதனுதல் வேண்டும், அது ஆதா தெனில் கின்மதங்களு மாகாவென மாறு.
- 483 நுல்ல வேயென நாட்டிய கந்தமிவ் வைந்து மில்ல வேயெனத் தெருட்டுவ னெடுத்துரை யெனத்தான் சொல்ல வேதுவ சாடைகண் மூடிய சேடன் மெல்ல வேயிவை கேளென விரித்தவ அரைக்கும்.
- (இ ன்.) ான்றென்று சின்னுற் கொள்ளப்பட்ட பஞ்சஸ்கந்தங்களோ யுக்தி யின்மையினவற்றைச் சொல்லுவாயாக வெனப் புத்தனுஞ் சொல்லலுற்று னென்றவா*ற*ு.

### வேறு

- 484 உருவே திரிவே தணேயா அணர்வும் மருவா தனமாண் குறியத் தூணேடுசய் குருவே றவைசெய் கையிரு பதுமாத் திருவே யிவைபெம் பொருடே செனவும்.
- (இ ன்.) ரூபஸ்கர்தமும், மூன்ற வேதனைஸ்கர்தமும், ஆறுவிக்ஞானஸ்கர்த மும், ஆறாஸ் ஒ்ஞாஸ்கர்தமும், குசலமும், அகுசலமுமாகிய இருபத ஸம்ஸ்கார ஸ்கர்தமும் என விடையெமக்குப் பொருளென்ற சொன்னுனென்றவாறு.(உஉ).

<sup>1</sup> கமகம் - பொருத்தம்.

- 485 முறைசெப் பியவைக் தினுண்முன் கூயுரு வரையிற் பலவட் டகமுள் ளூறுத்த விறைபட் டனவெட் டெனவொட் டினகே ணறையிற் பொலிகோ தைநறுக் துதலே.
- (இ · ள்.) பஞ்சஸ்கர்தங்களுள் ரூபஸ்கர்தமாவ த அவ்டிகமுள்ளு முத்த பவவுமாம். அவ்டிகமாவது-மேலிற்காதையிற் சொல்லுவன் கேளென்று சொன் ஞபென்றவாறு. உள்ளு முத்த பலவாவன - பெண்டன்மை, ஆண்டன்மை முத லாயின.
  - 486 நிலகீ செரிகாற் றேடுரு விரதக் கலமா கியகாற் றமொடு றிவைதா மிலவே யவையெட் டிஹம்விட் டதிறஞ் சொலவா முடன்கேட் டொடுதோற் றமுமாம்.
- (இ ன்.) பிருதிவாதி சதாப்பூதமும், வர்ண ரஸ கந்த ஸ்பரிஸருமென வெட்டாம். அவை யொருபொழுதம் விட்டு கீங்கா; ஒக்கக்கெட்டு ஒக்கப்பிறக்கு மென்றவாறு. (உடி)
- 46 வoணொம் பொடுமொம்வை வக்கு வாதா ஸ்ஹ்வ அது '' எனவும்.
  - 1" உருவியா தெனை மொழிக்தான் பூதமுபா தாணமுக் திரிவுரைப்பி னிலிகீர் தீ வளிபூத முபோக்க டெரிவுரைப்பி 2னிறகாற்றஞ் 37 சமெடி டீன் வலிகான்கு முரியவாம் பெண்ணியல்போ டொழிக்தனவு முளுவென்றுன்" 5 ஒழிவிலவாய்த் தோற்றுங்க கொழிவிலவாய்க் கெடுமெட்டு மொழிவார்க்கும் பொருகொள்ளை வுணர்வுடைய...... குழியிவற்றாண் மிக்கதனுற் கூற்றுடைய மிகைதோனு

மழிவின்றி யுணர்வதுமற் முற்றலுமூர்த் தியுமாமே."

எனவு மவனேத்தாலும் ரூபஸ்கர்தமாமா மறிக.

(2.4)

481 வலிதா நிலமை பதுரீர் வெப்து தீக் கலியே தருகாற் றியக்கங் கருமப்

<sup>1</sup> g. Cs?

<sup>2</sup> கிறம் - உருவம்.

<sup>3</sup> சேறா - தித்திப்பு; இராஸத்தை புணார்த்திற்று.

<sup>4.</sup> ஊன் வலி - உடப்பின் சக்கி. 5 கு.கே?

பொலிவேற் பொறையயர்த் தல்புலர்த் <sup>1</sup> துளர்த்தன் மலிபூ தங்களுன் கின்மாண் பின்னவையே.

(இ - ள்.) முன்சொன்ன அட்டகத்தன் கிலம் வலிதாயிருப்பது; கீரைதா யிருப்பது; தீ வெய்தாயிருப்பது; காற்றியக்குவது. இவை தன்மை; மூர்த்தி யெனவுமாம். பொறுத்தலும், அயர்த்தலும், புலர்த்தலும், உளர்த்தலும் என விவை கருமமாம்; ஆற்றவேனவும் அமையும். இந்தப் பூதங்கணுன்கும் சார்வாக வர்ணுதி கிற்குமென்று சொன்னு கென்றவாறு.

2" நிலம்வலி தா நீர்தாவளும் நீத்தெறாடங் காற்றுளரும் புலமாமா நிதுபொருள் வரையறுக்கு மாகாச கலமாண்ட காற்பூதஞ் சார்வாக வுபாதாக்கள் சொலமாண்ட வியற்கைதா னிறமுதலாச் சொலற்பாற்றே."

என்பதனுலு மறிக.

(2B).

- 488 இனிவே தணேயா வனவின் படுமாடு துனிவே தருதுன் பமுமா <sup>8</sup>பிடையுள் ஈனிதா கலதீ விணேயன் மையிறைம் பனிவே யிணேபன் னியதோண் மடவாய்.
- (இ ள்.) வேதனைஸ்கந்தம் சுக வே**தின, தூக்க வே**தின், சுமவேதின் பென மூன்றும்; அவை குசலமும், அகுசலமும், உ**ுமுமா**கிய விளயால் வரு மென்றவாறு.
  - 489 அறிவா வனதா மினிபா வெனிணம் பொறியோ டுமனம் மிவைபுல் வினவேற் குறிதா மிவையா றினுங்கூ அவதென் னெறியா மிவைகீ லநிகர்த் தகணுய்.

விஜ்ஞான ஸ்கந்த மாருவன: இந்திரியங்களேந்தையும், மனத்தையும் பற் றிப் பிறக்கும். ஸ்௦ஜ்ஞாஸ்கந்தமூ மிப்படி யாவதாம். (உஎ)

- 490 குயலா குயலம் மெனக்க அம்வினேப் பயனுற் பல 4பா கெனப்பட் டவைதா மயலா மனமே வசிகா யத்தின மயலா ரிவைதா மினியா ரறிவார்.
- (இ ள்.) குசல ஸம்ஸ்காசமும், அகுசல ஸம்ஸ்காசமுமென்று சொல்லப் பட்ட சர்மங்கள், பல பேதத்தால் கோக்கப் பலவேறு வகைப்படும் அவைதாம்

<sup>1</sup> உளர்த்தல் - அசைதல். 2 கு. கே.

<sup>3</sup> இடை - சமம். 4 பாகு - பாகுபாடு.

48ிம், 2வாகெம், 8காயிகம் என மூன்ற கூற்றவாமென்ற சொன்னு அறவாறு.

> 4" தீவினே பென்ப தியாதென வினவி னுய்தொடி தல்லா யாங்க**து** கேளாய் கொலேயே களவே காமத் தீவழக் குலேயா வடம்பிற் ரேன்றுவ மூன்றம் பொய்யே குறின கடுஞ்சோற் பயமில் சொல்லெனச் சொல்லிற் ரேன்றுவ நான்கும் வெஃக்ஸ் வெகுளல் பொல்லாக் காட்சியென் றுள்ளக் தன்னி அருப்பன மூன்றம் பத்து வகையெனப் பயன்றெரி புலவ ரித்திறம் படரார் படர்குவ ராயின் விலங்கும் பேயு காகரு மாகிக் கலங்கிய வுள்ளக் கவிலயிற் ரோக் றைவர் நல்வினே பென்ப தியாதென வினவிற் சொல்லிய பத்தின் பொருதியி னீக்கிச் சேலக் தாங்கித் தானக் திலஙின் ற **ிமலென வருத்த வொருமூன்று திறத்துத்** கேயரு மக்களும் பிரமரு மாகி "

என்பது மணிடேசில அறவாகவி னிதனுவம் ஸம்ஸ்காமஸ்கர்க மறிக்கு கொள்க. (உஅ)

491 கடை கெயகர் தமிவைர் துகளும் முடனே யவைதோன் றியொரு கணத்துட் கெடுமே யவைகேட் டினும்வாட் கணல்லாய் சுடர்மே யசுடர்ர் நுதிபோன் மெனவும்.

- (இ ன்.) இந்தக் கந்த பைழந்து முடனே தோன்றி யுடனே செடும்; அ**வை** *கெடுமிடத்து, அல்நடக பிண்டமாகிய வினக்குப்போலக் கெடும்*; *தோன்று* மிடத்து மதுவே போலு மெனறவாறு.
  - 492 நகவையொப் பனகை விரலேக் துகளும் மிவையிப் படிக்கைப் பிடியென் றதுபோ லவையப் படிக்கர் தங்களேர் துகளுர் சுவையைப் படுகல் அயிசா மெனவும்.
- (இ ள்.) ஐக்குவிரல்களேயுங் கூட்டிப் பிடித்தவழி முஷ்டியென்று ஒரு வியவஹார முனதாஞற் போலப் பஞ்சஸ்கர்த பிண்டத்திற்கு உயிரென்பதொரு வியவஹாரமுனதாமென்ற சொன்னு னென்றவாறு. (க.0)

<sup>1</sup> மானவிகம் - மனத்தாலனது. 2 வாகிகம் - வுருக்காலானது. 3 காயிகம் -காயத்தாலானது.

<sup>4</sup> மணிமேகு - 24ம் தாதை - 124-189. 5 கணை - மாக்கப்பு.

- 493 அவைதா நிலேயா துயரா மசுவர் 1 நைவபா ருயிர்நாட் டிலங்காட் டமிலே யிவைரான் மையென்வாய் மையிவ்வா றுணர்வா செவையே செய்துமெய் துபவீ டுமென்றுன்.
- (இ ன் ) அந்த பஞ்சஸ்கந்த பிண்டம் அநித்தியமும், துக்கமும், அசையைம், அநாத்மாவாயு மிருக்கும்; இவ்வாற ஹாவிப்பா செல்லாப் பாபமுஞ் செய்யின மூக்தாாவசென்ற சொன்றை னென்றவாறு. (க.க)

### வேறு

- 494 பல்லியல் பாகிப் பசந்தவைங் கந்தமுங் கந்தங்கடாம் புல்லிய வொற்றுமை யிற்குறி யாகிய பொய்யுயிருஞ் சொல்லிய கேட்டவள் வேட்டக் குரம்பை சுடுபவர்போ லல்லியங் கோதைகின் காட்சி யழித்திடு வேனெனதுதான்.
- (இ ள்.) பஞ்சஸ்கர்தங்களேயு மவற்றின் கூட்டத்திணையே வியவஹார ஜீவீனயுஞ் சொல்லக் கேட்டு, வேட்டுவக் குறிச்சி சுடுவாணரப் போல நின் பகூத்தின யழிப்பேனென்ற சீலகேசியார் சொன்ன சென்றவாறு.

வேட்டுவக் குறிச்சி சுடிவாரு முன்புக்குச் சுடுமாறுபோல நின் மதத்தையு மூன்புக்கு அழிப்பே னென்று சென்பது. (டிஉ)

- 495 பிண்டம் பிரிவில வேடுயனச் சொல்லு தலாலவற்றுக் குண்டங் கொருகுணி பாங்கவை தாங்குண மாகுமன்றேல் விண்டங் கவையவை வேறுள தாதலும் வேண்டுமன்றே பண்டங்கு நீசொன்ன முட்டியிற் பஞ்சாங் குலிகளும்போல்.
- (இ ன்.) பஞ்சஸ்கந்த பிண்டம் தனித்தனிப் பிரிந்து பெறப்படாது ஒக்கத் தோன்றி யொக்கக் கெடுமென்று சொல்லுதலா லவற்றைப் பிரியாமற் கொண்டு அவற்றிற்கு ஆதாரமும், ஸ்வாமியுமாய் கிற்பதொரு குணியாகிய ஆத்மதிரவ்ய முனதாகல்வேண்டும்; இல்ஃவெயனில், முஷ்டியுள்ள விரல்கள் வேறுபெறப்பட்ட வாறுபோலவும் கிரகத்துக் கழி, கம்பு, கற்றை வேறு பெறப்பட்டவாற போலவும் பஞ்கஸ்கந்தங்கள் தனித்தனி வேறு வேறு பெறவேண்டும்; பெருமோ வெனின், ஒரு பொருளினது குணங்களாக வேண்டு மென்றவாறு. (ந.ந.)
- . 496 பூது(ங்கணு)ன்கும் புகுர்தே தெருட்டலுற் ருயவற்றுக் \_\_\_\_\_கேதமி றன்மை கரும பிரண்டா வியைர்தவை(8 தாம்)

<sup>1</sup> s - இன்மைப் பொருளது; 's' வை யார் - இன்மையைப் பொருக்கிய.

<sup>2,3</sup> விபெட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

பேதமு மாமென்ற பெற்றியி னுற்பொரு ளிற்றென்றலாற் <sup>1</sup>சாதமு மாமுயிர் தன்மையிற் றேற்றத் தவறெவனே.

- (இ-ன்.) கீ பூதலக்கண முரைப்புழி <sup>2</sup>வற்கெனவும், பொறுத்தலு முதலாகியு தன்மை, கருமங்களா லுரைத்தா யண்றே; அவ்வழிக் காணப்பட்ட வற்கெனவும், பொறுத்தலுமின்றி அவற்றுக்கு ஆதாரமாகிய கிலமென்பதுமொரு பொருளுண் டாகலினன்றே கிலம் வலிதென்பன முதலாகப் பேதக்தோன்றச் சொல்லுவா யாயின், அவ்வாறே வேதனு, விக்ஞான, ஸக்ஞா, ஸம்ஸ்காரங்களுக்கு ஆதார மாகிய சித்திப்பதாகிய ஜீவ திரவ்யத்தைச் சொல்லினுமக்குக் குற்றமென்னே வென்றவாறு.
- 497 நின்சொல்லப் பட்ட வலிப்புக் தேரிப்பு கிலத்தினவே லென்சொல்லப் பட்ட வுணர்வொடு காட்சி யுயிரனவா முன்சொல்லப் பட்ட கிலக்தா முடியின் முடிவுள தாம் பின்சொல்லப் பட்ட வுமிரும் பெரிய 4பேரச்சையினுப்.

கிலத்துடனும், கிலத்தின் குணங்களுடனும் உயி**லா**யும், ஞாஞதியையு மொப்பித்துக் காட்டிற்று.

- 498 வற்பமல் லாகில மில்லெனச் சொல்லுவ ளுங்கதுபோற் பொற்ப மிலாவுயிர் தானுமில் புத்திய லாலெனலும் வற்பம லாகில மன்னுர் தரிக்குமென் பாயல்ஃயோ கற்பமெல் லாம்பிறர்க் கேகின் அழந்த கருணேயினும்.
- (இ ன்.) வற்பமல்லது கிலமென்பதோர் பொருளில்ல; அதுபோல ஞான மல்லது ஜீவனில்ல யென்பாயெனில், பொறுத்தலென்பது மொன்று சொல்லு கின்றுயண்றே; கிலமில்லேயாயிற் பொறுத்தலு கிலத்தினுடையதன்றி வற்பத்தி ணுடையதாகல் வேண்டுமண்றே; ஆக, வற்பம் பொருளும், பொறுத்தல் குணமுமாக முன்பு போல குணகுணியாம்; வற்பமு மில்லேயாயின், கிலம் வலிது, கீர் துவளும், தீத் நீதெறும், காற்றுளரு மென்று கீ அவ்தடக பிண்டம் சொல்லும் வழிச் சொல்லியது 6உன்மத்த பிரலாபிதமாம்; கில முதலாயினவற்றை யில்லே யென்பது லோக விரோதமு மாமண்றே? ஆதலால், வற்கெனவு முதலாயினவற்றிற் றீர்க்து கில முதலாயின பெறப்படாவாயினும் வற்கெனவு முதலாயின கிராதாரமாகப் பெறப்படாமையின் கிலமுதலாயின வண்டென்று கொண்டவாறுபோல விஜ்ஞானுதியில் வேறுக ஜீவண் பெறப்படாடுதனினும் விஜ்ஞானுதி கிராதாரமாகச் சம்பவியாமையில் ஜீவ திரவ்யமு முண்டென்று

<sup>1</sup> சாதம் - ஆதாரம். 2 வற்கெனவு - வலிமை. 3 தரிப்பு - பொறு**மை.** 

<sup>4</sup> பிரச்சை - போர்வை. 5 தெறம் - எரித்தழிக்கும்.

<sup>6</sup> உன்மத்தப் பிரலாபிதம் - பைத்தியக்காரன் பேச்சு.

கொள்வாயாக. சற்பகாலமெல்லா மக்த ஜீவன்களுக்காகக் கருளுப**ா வசனுகித்** அக்கப்பட்ட பேதா யென்றவாறு.

ஜீவனில் ஃவயாயின் சீ பிறர்க் குழக்கவாறென்னே ? விஜ்ஞானத்வம் கூணத் திற் கெடுமன்றே; அதனேக் கெடாமல் கோக்கலாகுமோவென்பது கருத்து. (உசு)

499 உரிய வவிமை யல்லாநில மோரல கொண்றிருந்தாற் பெரிய நிலத்தை யறிவிக்கும் பெற்றியில் லாய்பெரி து மரிய வுயிரை யறிவுறக் காட்டென்றி யெப்பொருளும் தெரியக் குணமுகத் தாலன்றி யென்றுந் தொட்டுளதோ.

வற்ப முதலாகிய குணங்களாலன்றி நிலத்தை யறிவிக் 1(கலா)குமோ? யாதொரு பொருளுங் குண முதத்தாலன்றி யறிவிக்கலாவன உண்டாயிற் காட் டாயோ? ஜீவுண ஞு. இதை குணத்திற் றீர்த்துக் காட்டுக வென்று சொல்லியது நின் பேதைகைமையாமன்றே வென்பது.

இத்து<sup>2</sup>ணையாலும் நிலம் வலிது, நீர் துவளுமென குண குணி ரூபத்தாற் சொல்லிய<sup>2</sup>த ஞாபகமாகப் பாமார்த்த ஜீவ வித்தி பண்ணிஞர்; இனி ரூப ஸ்கர்தே தாஷணம் பண்ணுவாசொன்**பது**. (டி.எ)

- 500 விருக்க நிலேமையும் வேண்டலம் யாடுமன வேண்டுகின்றி எருத்த டுமனக்டுகாண்ட வட்டகம் யாவையும் விட்டிலவாற் றிருத்தமி நீவயி னீருசை இதிட்ட விரோதமன்றே பொருத்த மலாதன வேடுசால்லும் புத்தனின் புத்தியிகோ.
- (இ ன்.) யுக்கி யுகதமாக வல்லதை யுக்கி விரோதமாகச் சொல்லேமெண் நண்நே நீயும் நின் சிவ்\$யரும் சொல்லுவது; அதுவாயில் நீயிர் அவ்\$டக பிண் டத்து, பிருதிவியாகி பிரிக்து நில்லாமையின் எட்டும் கூடியே நிற்குமென்று சொல்லுதற்கண் நீருக் நீயு மொருபொருட்கட் கிடப்பது திருஷ்ட விரோதமண்று முன்றோம் பிருதிவியாகக் காணப்பட்ட பூதத்தி லொழிந்த பூதங்கள் மூன்றாமுள் வாயில் பிருதிவியுகக் காணப்பட்ட பூதத்தி லொழிந்த பூதங்கள் மூன்றாமுள் வாயில் பிருதிவியுகக் காணப்பட்ட பூதத்தி லொழிந்த பூதங்கள் மூன்றாமுள் உளவாகல் வேண்டும். பிருதிவியாகக் காணப்பட்ட பூதத்தாகிய இதை முதமாகிய பிருதிவியாகியிலு மிவ்வாரும். இவ் வாறு கே கை அவைல்கையும், அநைக்குமுமாகி, கில நீரெண்று விவகரித் தலுமரி தாகி, 4 அயுக்த பிரலாபமாம். அண்றியும், ஐலத்திலே அக்கினி நிற்குமெண்றி தை வெண்ன பிரமாணத்தாற் கூறிவோ? அக்கினியில் ஐலமும், ஐலத்து அக்கினியும் கிற்குமாயிற் பிரகாசக்கே அந்தகாரமும், அந்தகாரத்தைப் பிரகாசமும் கிற்றலுமை

<sup>1</sup> விடுபட்டதற்குக் கட்டப்பட்டது.

<sup>2</sup> தட்ட விரோதம் - திருஷ்ட விரோதம்.

<sup>3</sup> ஜல முதம் - ஜலத்தைச் சேர்க்தது.

<sup>4</sup> அயுக்த பிரலாபம் - பொருக்தாத பேச்சு.

மன்ரே? இப்படியாக லோகத்துக்கு 1 கூஹாவஸ் தாகமும், பாஸ்பா பரி ஹாரமு மில்லேயாகுமன்ரே? இப்படி அயுக்கமாயின நீ சொல்லு தலினன்றே கின்ஜோப்போல வெல்லாரும் அயுக்குஞ் சொல்லுவரென்னுங் கருத்தினுல் 266 விக்கு பொடுந்படு மன்றால் " என்பதனுல், ஸர்வசப்தங்களும், அஸக்விஷ யங்களும், அப்பிரமாணங்களுமெனறு சொல்லுவாயாயின்; புத்தனே! கின்புத்தி விருந்தவாறி துவேவென்று சொன்னுரென்றவாறு.

இன்னும், 'ஙின்புத்தி யிருக்தவாறி துவோ' வென்பதனுல், நீ ஒழிக்தபொருள் கூள அறிக்கவாறு மி.துவோவென்று ஹாஸ்யஞ் செய்தாருமாமென்பது. (ந.அ)

501 தன்மை கரும மவ**ற்றன** வேடுயன்ற ருவென்ணவே றின்மை முடியிடுன னிட்ட முரைப்பினும் கெட்டதென்னே மன்னுமர் நான்கு மஹகஃ தேத்தமு ளாதலினை <sup>3</sup>ெலென்னு மியல்பும் பயனு மழிக்குடுமன் பேனல்லினே.

(இ - ன்) நிலமுதலாயினவற்றுக்குத் தனமையுவ் கருமமுமாகிய விலக்கணங் கூறவேண்டுவது நிலமுதலாயின வேறு பெறினனறே? நிலத்துக்கிலக்கணமைகக் கூறப்பட்ட வன்மை அந்நிலத்தினகணுண்டாகிய வொழிந்த பூதங்கட்கு மொக்கு மண்றே யாதலின், கிலம் வலிதென்றும், நீர்துவளுமென்று மிவவாறு வேறிலக் கணஞ் சொல்லுவது பிழையாகுமண்றே? நீ தத்துவ ஸ்வரூபமறியாயெனில், எனக்குச் சிஷ்யஞய் என்னுல் \$உபறிஷ்டமானபடி சொன்னுலுனக்கு வருவ தென்னே? இனி அடைவ அப்போர்ய விருத்தஸ்வபாவத்தன வாடையால் ஒன்மைற யொன்றுழித்துச் சூன்யமாமென்று சொல்லேனே? சொன்னுல் நீ அதற்குச் சொல்லுமுத்தா மென்னென்றவாறு.

கொருப்பையும், கெருப்பின தனமை கருமங்களோயும் கீர் கெடிக்கும்; கீடையும், கீரினதனமை கருமங்களோயும் கெருப்புக கெடுக்கும். இவவாறே பொழிக் தனவுஞ் சொல்லிக்கொள்க. (உக)

502 ஊரிது காடிது தானென லென்னே பொருங்குளவே னீரிது தீயிது தானென லாமோ 5 நிகழ்வுடனே யாரிவை கேட்டறி வாரவை யட்டக மென்னி னலாற் பேரிது வேயெனச் சொல்லுத ருனும் பிழைக்குங்கொலோ.

(இ - ள்) ஊருங்காடு மொருகாலத் தோரிடத்தே யுளவாமாறென்னே? உள வாயி, லூர் வீடுங்குடியுமாயிருக்கும், காடு தாறும் புதலுமாயிருக்கு மென்றவற்றுக் கிலக்கணஞ் சொல்லுமாறெனனே? அவ்வாறே கீருக் தீயுமொருகாலத் தோரிடத் தளவாயினீர்க் கிலக்கணமிதா, தீக்கிலக்கணமிது வென்று சொல்லுமாறென்னே? பூதங்களே அஷ்டகமென்பதல்லது, பிருதிவியாதி வைங்கொடுத்து வெழங்குதலும்

<sup>1</sup> வி. கு. காண்க.

<sup>2?</sup> 

<sup>3</sup> என்னும் - எதுவும். 4 உபதேசிக்கப்பட்ட.

<sup>5</sup> கிகழ்வுடனே - ஒவ்வொரு பொருளின் கிகழ்ச்சியோடு.

பிழையாகு மென்ப தையமாமோ வென்றவாறு. கொல்லோவென்பது ஐயமோ என்றவாறு.

வனமைத் தனமையோடுகூட கிலம், ஒழிக்த பூதங்களே யொழிய வேறு பெறினன்றே கிலம் வலிதென்று சொல்லலாவதென்பது போக்தது. (சo)

- 503 தொக்கவை யாயுட னேயவை நிற்பினு மாங்க வற்றுண் மிக்கத ஞற்பெயர் சொல்லுவன் யானெண்று வேண்டு தியேற் புக்கன தாம்பொறி யானின் புலமன்றிப் பொய்யெனத்தா னக்கனர் சாக வெனுரே யுரைக்கு சயங்க ளென்முள்.
- (இ ன்) பூதங்களு முபாதாக்களுக் தொக்குகின்றன வெனினும், ''குழீயிவற் மிக்கதனுற் கூற்றுடைய'' வென்ப தென்னேத்தாகவிற் பிரு திவிமிக வொழிர்த் பூதங்கள் குறைர்து கின்றவழிப் பிருதிவியென்றம், ஜலமிக வொழிர் தன குறைந்து நினறவழி ஜலமென்று மிவவாறே யொழிந்தனவற்றிற்கும் பெய ரிட்டு வழங்குவனெனில், பிரு திவிமிக ஜலங்குறையில் ஜலம் பிரு திவியிற் சுவறிச் சூனயமாம் ; ஜலமிகப் பிரு திவி குறையில் ஜலத்திற்கரைக்கு சூனயமாம். இவ் வாறே பொழிந்தனவு மறிந்துகொள்க. இவ்வாரு தற்கண் எட்டுங்கூடி பொருங்கு நிற்றல் அயுக்தமாம். அன்றியும் நெருப்**பு**க் கட்புலமாவ தொன்றன்றே யாத லால கின்கண்ணுக்குப் புலமாயினவாறே யொழிந்தார் கண்களுக்கும் புலமா மனரே; மஹாஜலத்த நொண்டாகிய அல்பாக்கினி, யாதிற்கு விஷயம்? மஹாக் கினி ஜ்வுலேயு ணின்ற அல்பஐலம் யாதிற்கு விஷயம்? இந்த மஹாக்கினி ஜ்வுலே யுணின்ற அல்பஜலத்தை சம்பர்தித்து ரிற்பதொரு லிங்கள் காணுமையில் அந மான ததிற்கும் விஷையமன்ற ; இதற்கென் சொல்லுதி யெனரூரக்கு பிருதிவி விசே 28 மாகிய காஷ்டத்திற் காஷ்டா**க்தா கூணத்தால்** அக்கினி தோன்று தலிற் பிரு இவியில், அக்கினி காணப்பட்டதன்றேவெனிற் காஷ்டத்தில் அக்கினி காவ்டாந்தர கூணத்தால் பிறந்ததல்லது கூணத்திற்கு முனபு காவ்டத்தில் அக்கினியில் கே; உனதாயில் காஷ்டத்தைப்பற்றி அக்கினி யெரியவேண்டாதோ?

அன்றியும், மாயாதேவி யதாஉம், சுத்தோதேன னதாஉம், கூட்டததில் நீ தோன்றினே யெனினுங் கூட்டத்திற்கு முன்பு அவருழை நீ யில்ஃயொனவாறு போல வென்பது.

காட்டிடாக்கா கூணததால் அக்கினி பிறத்தற்குக் காட்டிடத்திலே சக்தியுண் டனருவெனில், கினுவர் பெறுதற்கு 1 சக்திமதியாகிய மாயாதேவியுழை நீ முன் பில்ஃலயானவாறுபோல காஷ்டத்தில் அக்கினி முன் பில்ஃமெயன்று கொள் ளென்பது. ''வெயிலொடு காற்றுரிடத்த வாயினவொழித்தியோ நீ யென்று'' னென்பதனுல் வெயிலுங் காற்றுங் கூடி கிற்பது கண்டாமண்றே; அவவாறே அஷ் டக்பிண்டத்து பூதங்கள் கூடி கிற்குமென்று சொன்னேனெனில், கூடி நின்ற வெயிலுங் காற்றுங் கூடின வெனினும் வெயிலுட் காற்றில்ஃலியன்பதாஉங் காற் றில் வெயிலில்ஃல யென்பதாஉம் பிரசித்தமண்றே? பூமியுள் கூபஜல முதலாயின

<sup>1</sup> சக்திமதி - சக்தியுடையவன்.

காட்டினு மவை ஹஹு இலவ உாயாராபெய உறாவத்தால் கின்றவன்றே? ஒன்றினென் றுள் புக்கு கின்றனவோ? இவ்வாறு அயுக்தஞ் சொல்லுகின்றது கின்வாக்கியம் கேட்டார் கிரித்துச் சாதல்வேண்டிச் சொல்லுகின்றுயோவென்று சொன்னு ரொன்றவாறு.

நயமாவது - ஹாஸகாரணமாகிய வசனம்.

(FB)

- 504 உருவுடை யட்டக மன்றியு மைக் தினுட் பட்ட வெல்லாம் மருவொடு கூடியுக் தீண்டியு மாக்குக் திறமரி தான் மருவுடை யார்களே மாயங்கள் சொல்லி மருட்டி யுண்ணுக் திருவுடை யா 1யவ காயத்துக் தேரை யடிக்கெருட்டாய்.
- (இ ன்.) 2ரூப இரவ்யமாகிய அவ், டகங்கள் தம்முட் கூடு தலருமை சொன் னேன்; இனி, அந்த ரூபஸ்கந்தம் அரூபமாகிய விஜ்ஞானு திகளோடு கூடுமா றெனுண? நின்னேடு கலப்புடையார்க்கு மாயஙகள் சொல்லி, அவரை மயக்கி நின உதாபூர்த்தி பண்ணுகின்ற கீ அரூபமும், ரூபமுக் தம்முட் கலக்குமாயில் ஆகாசத்துத் தத்திய தவீனயுடைய வடிக்காட்டல்வேண்டு மெனறவாறு. (சஉ)
- 505 திரிவே திணகளூர் திரா தாமக்குள வாதலன்றே கோரிவே திணயவர் காமுறு காமங் கடிர்தது தான் பரிவே பெரிதாடை யீர்முன் ஹசைத்தபல் செய்கைகளின் விரிவே யலையோரின் வேதின வேறில்லே யாம்பிறவே.
- (இ ன்.) மூன்று வேதிண்களு நமக் குண்மையினன்றே பெட்டைக் கழு தையைப் பெருது வேதினப் படுகின்ற கழுதைகளோடு ஸங்கமிப்பீ ராயினீர்.

இத்துணேயும் ஹாஸ்யஞ் சொன்னவாறு. மூன்று வேதுணயாவன - ஸ்திரீ வேதுனா, புருஷ வேதுணா, கபும்ஸக வேதுனா. அம் மூன்று முடைமையின்னரே புமாஞ்கிய கழுதைகளோடு ஸெங்கமித்தது. கரியென்பது - பெட்டைக் கழுதை, கரிவேதுணயவ சென்பது - திண்மையக்கம். சுகவேதுணா, தாக்கவேதுணா, ஸமவேதுண யென மூனறு முன்சொண்ன ஸம்ஸ்கார ஸ்கக்தத்தினது காரிய மாயின, 4 மிருத் காரியமாகிய கடம் மிருத்தில் வேறன்ருயிஞற்போல ஸம்ஸ்கார ஸ்கக்தத்தில் வேறு வேதுஞஸ்கத்த மென்பது பெறப்படாதாம். ரூப்ஸ்கக்தமும், விஜ்ஞான ஸ்கக்தமும் போல பின்னமாயினன்றே வேறெருரு ஸ்கக்தமாவ தெனறவாறு.

<sup>1</sup> அவகாயம் - ஆகாயம். 2 உருவப்பொருள்.

<sup>3</sup> கரிவேதீணயவர் - பெட்டைக்கழுதை யின்மையா லுண்டாகிய வேதின யடைக்க ஆண் கழுதைகள்; ஆண் கழுதைகளே வேதினையவர் எனறது - திணே மயக்கம்; அதாவது, திணேவமு வமைதி.

<sup>4</sup> மண்ணலாகிய.

- 506 உணர்ச்சியி ஞற்செய்கை யாக்கியச் செய்கையி ஒலுமப்பாம் உணர்ச்சியி ணங்கோர் பொருட்சுவ டுள்ளது போல்கின்றதா அணர்ச்சியொ டல்லன வொன்றென்றில் நேக்கில வாமெனினு மிணர்ச்சி யிழக்து பிறபிற வரகிப் பெறவிலவே.
- (இ ள்.) உணர்ச்சிபாற் செய்கையா ஹடிப்பாதலி னவற்றுக்கு ஸம்பர்தை முண்டெனில், உணர்ந்தும், செய்தும் பயனுகர்வா கேர் ஜீவனுள்கும். அஃ தனறி ரூப விஜ்ஞானம் போல அர்போர்யம் பின்னங்களவையெனில், உணர்ந்து செய்து பயனுகாவென்பது ஸம்பவியாமையி லுணராது செய்தலுஞ் செய்யாது அனுபவித்தலுள் கூடாமையி னைவை மூன்றும் பெறப்படாவா மென்றவாறு. (சச)
- 507 ஆழ்றினி ெஞென்றே நிகழும் பொழு தினல் லாவுணர்வு தேறின வாறலற் ஹண்மை பெயனக்குத் தெருட்ட னலிர் தாறின வேலில்ல தாழ்ச்சியி ஞெலுள தாமெனினீ கூறிய வாற்று லுபிருண்மை கூறலுக் குற்றமென்னே.
- (இ-ன்.) ஆறு விஜ்ஞான ஸ்க்க்கங்க ஞன்ஞு மொரு விஜ்ஞான ஸுக்கான நிகழ் கிண்ற காலதது, ஒழிக்த ஐக்து விஜ்ஞான ஸுக்கானங்களு முனவாய் வைத்து கிகழா தொழிக்தனவோ? இல்லேயாய்க் கெட்டு கிகழா தொழிக்தனவோ? உளவாய் கிகழா தொழிக்தனவோ? உளவாய் கிகழா தொழிக்தன வெனில், அவற்றுண்மை யறிக்கவா றெமக்குச் சொல்லுவாயாக. அவை யுளவாயிற் ரேனருமைக்குச் காண மென்னே? கிகழ்கின்ற விஜ்ஞான ஸிக்கானம அனுபவ பிரசித்தமானவாறபோல அவையுக் தோனற வேண்டு மென்னே? அனறியும் ''காகாரணம் விஷைப: '' என்பதனுல் விஷையங்காரணமாக வணரே ஞானம் பிறப்பது, விஷையமிலலாக வழி ஞானம் பிறக்குமா நாண்டோ? இனி கிகழ்கின்ற ஸிக்கான மொழித் தொழிக்த ஐக்து விஜ்ஞானமுங் கெட்டன வெனில், பினபு விஷையம் பெற்றுலும் பிறவா தொழிபல் வேண்டும்; பிறக்கில ஸிக்தானமறக் கெட்ட புததனும் பிறக்க வேண்டும்.

இனி, சக்தி ரூபத்தால் தாழ்க்துளவென்று சொல்லில் இடைவ தாழ்க்து கிடத்தற்கு ஒரு ஆதாரமுளதாகல் வேண்டும். அசேதனமாகிய சரீரத்து ஞானக் காழ்க்து கிடத்தல் கூடாதாம்; கூடில் சர்வாசேதனங்களுள்ளும் ஞானமுளதாக வேண்டிச் சேதஞைசேதன வியவஹார வியவஸ்தை செடும். ஆதலால், சரீர விய திரிக்தமாகி ஐக்து ஞானமு மாழ்க்துகிடத்தற்கு ஆதாரமாகிய தொரு திரவ்ய முளதாகல் வேண்டும். இவற்ருல்ஆத்ம திரவ்யமுளதென்றற்கட் குற்றமென்னே வென்றவாறு.

இன்னும், ஐக்த விஜ்ஞானமு மாழ்க்த கிடக்கினது விஷயம் பெற்றே யாழ்க்து கிடக்குமோ, விஷயமின்றியு மாழ்க்து கிடக்குமோ? விஷயம் பெற்றே யாழ்க்து கிடக்குமெனில், எப்பொழுது மாழ்க்தே கிடத்தல் வேண்டும். விஷய மின்றி யாழ்க்து கிடக்கில், ''காகாரணம் விஷய:'' என்பதனுற் காரணமாகிய விஷயமின் றிக் காரியமாகிய ஞானம் பிறத்தல் கூடாதாம். விஷயமின் றியும் ஞானம் ஆழ்ந்து கிடக்கில், அதற்கு ஆதாரமாகியதொரு ஜீவத் தொவ்யமுமாழ்**ந்** அளதாகல் வேண்டுமென்பது. (சநி)

- 508 ஒருணர் வுள்ள பொழுதி இெழிந்**த வுணர்வுக**டம் பேரு முணைப் படாமைபெற் ரூமென்னும் பேச்சுமுண்டா லீருணர் வில்லே பிருமூன் ரெருங்குள வென்றுரைக்கு மோருணர் வேயுடை யீர்செரிற்க ளொன்றென் றழிப்பனவே.
- (இ ள்) 1( வ அக்கையை கொய்கொடிக்கம்" மென்பதஞல் ஆறுணர்வுளு மோருணர்வு விஷயம் பெற்று கிகழ்கின்ற காலத்துப் பிறிதோருணர்வில்ஃ மென் பது பெறப்பட்டது; பெறப்படவும் ஐந்துணர்வு மாழ்ந்து கிடக்க மேலோருணர்வு மிதந்துகிடக்குமெனனும் அறிவுடையீர! நஞ் சொற்க ளோனறையொன் றழிக்கு மெனறவாறு.
- 509 ஒன்றே யுணர்வாய் நிகழற்குக் காரண மவ்வுணர்வாய் நின்றே யறிவான் றணிமையி ஒலெனத் தேரினிகீ யன்றே யெளினவை யாறுர்த முண்மையின் வேறென்னலாற் சென்றே <sup>2</sup>புலர்தஃப் பெய்தலறி வுடன் சீர்க்குமன்றே.

ருப்த, ஸ்பரிரு, ரூப, ரஸாதி விஷயங்கள் பலவும் ஸுக்கிஹிதமாகவும், எல் லாவிஷயமும் பற்றி எல்லா ஞானமும் ஒரு காலத்துப் பிறவா த ஏக விஷயம் பற்றி எக ஞானமே பிறப்பத அனுபவத்தாற் காண்டும்; அதுதானும் அக்த ஆமு விஜ்ஞானங்களுக்கும் ஸ்வாமியாகி, 8தீ ஹிமுதலாயினவற்றிற் பிரித்த ரைத் காண்ப்படாதவாறு போல அகுத்த ஞானங்களிற் பிரித்த வேறு காணப்படானதித் தற்காலத்து எக விஷய ஞான ரூபேனுகிய பரமாத்மாவினது ஸ்வாத கிறியத்தாலெண்று புத்தி பண்ணுவாயாக.

தனிமை - ஸ்வாத திரய ் , தனிமையைத் தஃலமை யென்ருற்போலக் கொள்க. அவ்வாறன்றி ஞானங்கள் ஸ்வயம் சித்தமெனில், அவையாறும் தத் தம் விஷயங்களேப்பற்றி எப்பொழுது முடனே சம்பவிக்க வேண்டும்; அவ வாறு காணப்படாமையிற் 4கடிப் பேற்றிஞல், மூரசு சார்வாக வொலி பிறக்தாற் போல 5விஷய ஸக்கி வாதத்தை உடம்பு சார்வாக உணர்வு பிறக்குமெனறா கீ சொல்லியது அயுக்த மண்ரே? என்னே சொன்னவாறெனில், 6 மற்றுடம்பு

<sup>1 ? 2</sup> புலம் - விஷயம்.

<sup>8</sup> gaff.

<sup>4</sup> கடிப்பு - கோல்; ஏறு - அடி. 5 ஸங்கிவாதம்:- உறைப்பு.

<sup>6 ?</sup> 

சார்வாக வுணர்வெழுட மெழுதற்குப், 1பெற்றிமை பறையடிப்பப் பெறு மொலியே புரையாதோ'' வென்று கீ சொல்லுதலினென்பது. ஆதலாலிதற் கொரு காரணஞ் சொல்ல வேண்டுமென்பது. சீர்க்கும் - சம்பவிக்கும். (சஎ)

- 510 இச்சையில் லாமையி கெனல்லா மொருங்குண ராவெனினு மிச்சையெல் லாத்திற்கும் வேறே லொருங்குட கெய்தமன்றி யிச்சையெல் லாத்திற்கு மொன்றேற்குணிப்பொரு ளிச்சையென்ருய் தச்சனஞ் சிச்<sup>2</sup>சா ரகழ்கள்வ கெனன்கின்ற தன்மையினுய்.
- (இ ள்) விஷப ஸக்கிதானத்த எல்லா வுணர்வும் பிறக்கவேண்டும்; பிறவா தொழிக்தது இச்சையில்லாமையெனில், இச்சைபிரத்தியேகமுளதெனில், எல்லா வுணர்வு மெப்பொழுதும் பிறக்கவேண்டும்; அஃதன்றி எல்லா வுணர்வுக்கும் இச்சையொன அத<sub>ஓ</sub>து ரூபமாக வுணர்வு பிறக்குமெனில், ஞானத்துக்கு ஆதார மாகியஜீவின இச்சையென்று பேரிட்டு வழங்கிஞய்போலும். இராஜத்துரோகஞ் செய்து இராஜ பயத்தாலோடிப் போகின்று இரை தச்சன் இராஜ புருஷர் கீளக் கண்டு பயப்பட்டு, ஒரு சுவரடியி செலாதுங்கிஞுன் அவர் பிடிப்ப, அவ னும் கான தச்சனல்லேன்; சோர விருத்தி பண்ணுதற்காகச் சுவரகழ்கின்றே தெரு கள்வணென்றுனைவீனப் போலும் தண்மையுடையா யென்றவாறு. (சஅ)
- 511 பிறந்துபிறநது கினிச்சை கெடலன்றிப் பின்னென்றின்மேற் சிறந்து சிறந்தாங் குணர்ச்சி விரியுந திறமரிதாற் கறந்த கறநத கலஞ்சுவைத திட்டாற் கறைக்கலங்க ணிறைந்த நிறைந்தவை பாறயிர் மோசெனத் தானென்ணோயோ.
- (இ ~ ள்) இச்சை தானும் கூணவர்த்தி யாதலாற் பிறந்த கூணத்தே செடுவை தல்லது, உணர்வைப் பிறப்பித்தற்கு சக்தமாளது. எனுன்? கறக்கின்ற பால் கறக்கக்கறக்கப் பாண்டததிற் சுவதாமாயிற் பால், தயிர், மோர் என்பன ஸம்பவிக் குமோசுவெனறவாது.
- 512 எல்லா வுணர்ச்சியு மிச்சை வழியா லெழுமெனலா வில்லாம் <sup>3</sup>பிறதான திச்சையு மிச்சைமு னின்மையினுல் வல்லா யிதற்குமுண் டாயின் வரம்பின்மை யாமதனுற் சொல்லா விடுகதிற மெண்னே விரிவிற்குச் குனியமே.
- (இ ள்) உணர்வுக எெல்லாம் இச்சானு ரூபமாகப் பிறக்குமென்று சொல் லுதலால், இச்சை உணர்வுக்கு முன்னே யுளதாகல் வேண்டும். அஃதாயில் அந்த இச்சை யாங்கண்ணது? சரீரத்ததெனில் அசேதனமாகிய சரீரத்தி லிச்சை கூடாதாம். கூடில், பிருதிவியாதியிலும் இச்சை யுளதாகல் வேண்டும். இனி

<sup>1</sup> பெற்றிமை - தன்மை. 2 சார் - சுவர்.

<sup>3</sup> பிற - அசை.

இச்சை ஞானத்ததெனில், இச்சை முன்பே புண்டாயினல்லது ஞானம் பிற வாமையில் ஞானத்துக்கு இச்சையுண்டாதல் கூடாதாம். இனி இந்த 1பிரஸ் தைத மான இச்சை பிறிதொரு இச்சையிற் பிறக்குமெனில், அதற்குச் சொல்லிய குற்றம் வரும்; அதற்குமொரு இச்சை யுண்டாயி னதற்கு மிவ்வாற குற்றமாய் அகவஸ்தையாம். ஆதலால் இச்சையென்பதொன்று பெறப்படாமையில் இச்சை யாற் பிறப்பதாகிய ஞானமும் பெறப்படாதா யந்த ஞானத்தால் வருவனவாகிய ஸம்ஸ்கார வேதீனகளு மிலவாகிச் சூனயமா மென்று சொல்லாதவாதெறன்கே வென்றவாறு.

513 வெளிப்பட்டு நின்றதொன் றன்றி பொழிக்க விஞ்ஞானங்கடாங் குளித்தன தாங்கொள்ளப் பாடின்மை யாலின்மை கூறிநின்றேற் <sup>2</sup>களித்தவை தங்களுக் <sup>3</sup>காலய மாலய மாமெனரீ யொளித்தனே கொள்ளலுற்றுயுயிர்தன்ணயோர் பேருரைத்தே.

(இ - ள் ) விஷயம்பெற்று கிகழாகின்ற ஏக விஜ்ஞான ஸர்தான மொழித் தொழிக்த தாழ்க்அகிடத்தற்கு ஒரு ஆதாசமில்லாமையினும்,பெறப்படாமையினும் அவை யிலகெனறு சொல்லுதற்கண் அந்த விஜ்ஞானங்கள் ஆழ்ந்து கிடத்தற்குச் சரீரம் ஆதாரமாமெனில், சரீரம் அசேதனமாதவிற் பிருதிவ்பாதிபோல ஆதார மாகாது எனருர்க்கு ஈீர் சொல்லும் ஆக் மாவுக்குச் சரீரம் ஆதாரமானவாறுபோல அசேதனமே யெனினும், ஆதாரமாமெனினும், 'யான் கண்டிர் நோன்பிகான முனனேயோர் பிறப்பினுண் முயலானேன' என்பதனுல், சரீரத்துக்கு முன்பே யுளதாகிய பூர்வ ஜன்மத்துர் தனனுற் செய்யப்பட்ட கர்ம வசததால் ஆதமா சரீரத்துடன கூடிற்முக்லின அதற்கு அத ஆதாரமாகு மென்முர்க்கு, விஜ் ஞானமு மிவவாருகலி னதற்குச் சரீரம் ஆதாரமா மெனில், கீ சொல்லுகின்ற விஜ்ஞானம் கூணாகர்வாமும், சரீரத்த உத்பவிப்பதாஉ மன்றிப் பாலோகத்தி னின நம் இகலோகத்து வக்தும், இகலோகத்தினின்று பாலோகத்துச் செல்வது மொரு வஸ் அவாகில், யாஙகள் ஜீவனென றம், ஆத்மாவென்றும் வழங்குவ தனே **கீ வி**ஜ்ஞானமென் **றம்**,சித்தமென் றம் வழங்கினயாமா தலால், ஒரு சரீ ரத்து ஆற ஆத்மா உளவாம். அதற்கண் 4 கைராத்மவாதம் 5 கிரஸ்தமாம். அனறியும் சரீ ரத்து முனனே ஞானமுளதா மென்ற சொல்லுவது சித்தார்த விரோதமாம. என‱?

> " மற்றுடம்பு சார்வாக வுணாவெழுஉ மெழுதற்குப் பெற்றிமைப் பறையடிப்பப் பெறுமொலியே யுரையாதோ "

என்பதனுல் சரீரமிடமாக விஷயம்பெற்று ஞானம் பிறக்குமென்று சொல்லிண

<sup>1</sup> பிரஸ்ததமான - குறிக்கப்பட்ட.

<sup>2</sup> அளித்தவை - கூறிய ஆறுவித உணர்வுகள்; 'அளிவிதங்களுக்கு' என் நாம் பிரதி பேதம். 3 ஆலயம்-முதலுணர்வாகிய ஆலய விஜ்ஞானம்; ஆதாரம்.

<sup>4</sup> கைராத்மவரதம் - ஆத்மா இல்ல என்சிற வாதம்.

<sup>5</sup> கொஸ்தமாம் - இல்லேயாம்.

யாதலில், சரீரத்தக்குமுன் விஜ்ஞானமு மில்ஸேயாம். அன்றியும் அசேதன மாகிய சரீர விஷய ஸக்கிதானத்த ஞானம் பிறக்கில், சதுர்வித பரிசூமமாகிய சரீரத்த உணர்வு பிறக்குமென்ற சொல்லுகின்ற தோர்வாகனே கின் ஸ்வாமியா மண்ரே? அசேதனமாகிய சரீரத்த ஞானம் பிறக்கில் சவ சரீர முதலானவற் முன்ரும் ஞானம் பிறக்கு மன்றே எனருர்க்கு ஜீவிதேத்திரியமு முதலுணர் வாகிய ஆலய விஜ்ஞானமும், ஞானங்களுக்கு ஆதாரமாகிச் சரீரத்த கிற்கும்; அமைபோதலில் சவசரீரத்துணாவு பிறவாத, பொத்த பறையிலொலி பிறவாத வாமபோல. எனின?

> 2'' செத்தார்ச்கு மாமெனஙின் சீவிதையு முதலுணர்வும் பொத்தமையா லாசு அபொத்தற கொலிபோல ''

வெண்பதாகலினெனில், ஜீவிதேந்திரியமு முத்துணைர்வும் சரீரந்தோனேயோ? சரீர வியதிரிக்தமோ? சரீரந்தானே மெனில் லோகாயதமே நில நிற்பதாம்; சரீர வியதிரிக்கமாகிச் சரீரத்தாக் கூடி நிற்நில், நீ ஆக்ம தத்வத்தின் ஆலய விஜ்ஞானமென்றொரு பெயரிட்டு ஒளித்தாக்கொள்ளலுற்று யென்றவாறு. (இக)

514 இருளுடை மாஃக்கண் டோன்று தெனக்கென ஈண்பகலே பொருளுடை யார்பொருள் சொள்வா <sup>3</sup>னகழுகன போன்றிஃயோ வருளுடை யார்சொல்று மாருயி சாலய மென்றிருக்கும் மருளுடை யாய்கின மாண்பழிக் <sup>4</sup>தெற்றுன் மயங்கிணேயோ.

(இ-ன்.) அருஞாடையராகிக் கொலவதாஉக் கின்பதாஉக் அறக்க ஜைனராற் சொல்லப்படுகின்ற புண்ணியபாப கர்மகாத்தாவும், தத்பல போக்தாவுமாகிய ஆக்மா விளே கீ ஆலைய விஜ்ஞானமென்று வேரொரு பெயரிட்டுக்கொள்ள வேண்டிய தென்னே யெனராக் கவவாற கொள்ளாதவழி ஞானங்கள் பிறத்தற்கு ஆதார மில்லாமையில் சூன்யமாவது கண்டு தத் பரிஹாராரத்தமாகக் கொண்டே கெனன் கின்ற பிததுளுகிய கீ யாவளுடொத்தியெனில், இருளின் மாஃலக்கண் டோனரு தென்று பகலே சுவரகழ்கினற கன்வணேடாத்தி மெனறவாறு.

மாலேக்கண் டோன் முமையால் வருமிடையூற பரிஹரித்தற்காகப் பகலிற் சுவாகழப்புக்குத் தன் பிராணனிழந்தவனேபோல கீயும் விஜ்ஞானங்கட்குப் பிறப் பிட மில்லாமையால் வரும் வாடுயே பரிஹரித்தற்கு ஆலய விஜ்ஞானம் வேண்டி கைகாத்ம பக்ஷமாகிய கினவித்தாந்தத்தைக் கெடுத்தா பென்பது போக் தது. (டுஉ)

515 மூக்கொடு காமெய்யிம் மூன்றுக்கம் மூன்று புலன்களேயுக் தாக்செய போழ்கே யறிகலுக் தக்குவ மாமென்றியா

<sup>1</sup> சார்வாகன் - சார்வாக தரிசனன. 27

<sup>3 &#</sup>x27;அகழ்ந்தனன்' என்றம் பிரதிபேதம்

<sup>4 &#</sup>x27;எத்தான்' என்றும் பாடபேதம்.

லாக்கிய மூன்றி லறிவு மருவா லவையொருவாப் பாக்கியஞ் கெய்தாய் பரிசங்கள் கொள்ளும் பரிசென்ணேயோ.

(இ - ன்.) "கண் செவி புறுவணவல்ல தம் புலன்களே பென மொழிக்கா" கென்பத்தைல் மூக்கும், காவும், சரீரமுக் தம் புலன்களே புற்றபொழு தணர்வு பிறக்கு மென்ற சொல்லு தியாதலிற் கேவலம் அசேதனமாகிய இக்கிரியங்கள் விஷயத்தையுற வுணர்வு பிறக்கில், சவ சரீர மூதலாயினவற்றிற் புலங்களுற்று லுணர்வு பிறக்கவேண்டும். அஃதன்றி இக்த மூணறு இக்கிரியங்களாலும் பிறக்கின்ற உணர்வு புலன்களே யுறுமெனி லக்த வுணர்வுகள் பிறக்தாலன்றிப் புலன் களேயுறுத்து முற்றுலன்றியுணர்வு பிறத்தலுவ கூடவாம். அன்றியும் எகாக்தம் அமூர்த்தமாகிய ஞானம் புலன்களேயுறுமாறென்னே கூறுமென்றவாறு.

பாக்கியஞ் செய்தாயென்பது-ஆகேஷபம். பரிசம்-ஹஶு ் இ. ரீங்களும் இர் திரியங்கள் மூர்த்தகஹஶு ஃ தரவிக ளென்றலினுங்கட்குமிக்குற்றமொவ்வாதோ வெனில், ஒவ்வாது; நாங்கள் கர்மஸம்பந்தத்தால் கதஞ்சித்மூர்த்தனைசிய ஆக்மாவி னுக்கு ஸ்வரூபமாகிய ஞானமுங் கதஞ்சித் மூர்த்தமாமென்று வேண்டுதலினு முன்பு பிறிதொரு விஷயத்தினின்ற ஞானம் விஷயார்தா ஸர்நிதானத்தப்புடை பெயர்த்தை தத்விஷய துணைம் பண்ணுமென்று சொல்லுவதல்லது விஷய ஸர்நிதானத்து ஞானம் பிறக்குமெனறு சொல்லாமை பெறுது மென்பது. (இந.)

- 516 உற்றிலவாயொலி கொள்ளுஞ் செவியென வோதுகின்றுய் கற்றில் மெய்ம்மைகி கட்புலா தன்னேடோர் காலத்திறைற் பெற்றில நாமகன் பின்கொள றுணும் பெருந்தவத்தாய் மற்றிது தான்றன் பொறியுறு காறும் வசலினன்றே.
- (இ ள்.) ''கண்டு சவி யுறுவனவல்ல தம் புலன்கிள பெண மொழிக்தான்'' என்பதுறைற் செவியுற்றுக கொகியாதென்று கீ சொல்லு தலாலுணக்குத் தத்வஞான மில் ஃபோலும். செவியும் கண்ணேபா தியும் அலுவை தாறியாகில், வண் கூன் புடவையொலிக்கின்ற காலத்தப் புடைவை கனமேற்படக் கண்ட காலத்தே யக்த வொலியுங் கேட்கப்படாததெனனே? பின்பு கிறிது தாழ்த்துக் கேட்கப்படுத லி னிது செலியை வக்துறுங்காறுக் தாழ்த்தவாறனனே வென்றவாறு.

அன்றியும் மூனூடி அஹை நாஹி யாகில் காற்றுப்போகிற திக்கில் கின்ரூரால் கிரஹிக்கப்படுதலு மொழிந்தவராற் கொஹிக்கப்படாமையும், சுவர்முத லாயினவற்ருற் றசுகப்படுதலுக் கூடாவென்பது. (டுசு)

517 வாய்த்தாரை யீடுதன வாம னிதாசொல்லும் வர்தாறுமேற் சேய்த்தெனைக் கோடலுஞ் சேசா தொலிசெலிக் கண்ணைதெனி னீத்தன தாமல வாயினு நீசொல்லு முற்றறிவின் றீத்தனேப் போலவுர் தேறென் றவணத் தொருட்டினளே.

(இ - ள்.) ஒவியினேச் செவியுற்றுக் கொஹிக்குமாகில் ஒவி செவியிற் பட்ட தாம்; பட, இது தொரத்தெழுந்த வொவி, இது கிட்டவெழுந்த வொவி என்று கொள்ளுதலும், ஒரு செவியுட்பட்டதாகில் எப்பக்கமும் நின்ற வெல்லார்க்கும் யோக்யமான பிரகாரத்தாற் கேட்டலும், இவவொவி கிழக்கெழுந்தது மேற் கெழுந்த தென்றலுங் கூடாதாதலினிது வாய்த்தவுத்தாமென்று சுகதன் சொல்ல, உற்றுக்கிரஹிப்பனவாக நான்றுற் சொல்லப்பட்ட அக்னிஸ்பர்ரு முதலாயின வற்றுக்கு மிது, ஒத்தலின், அவைபோலக் கொன்சென்றை நீலகேசியார் ஸுக தினத் தெளிவித்தா சென்றவாறு.

அன்றியும் ஸ்பர்பு கோக்கிரியாகி தம் புலன்க கோயுற்றவழி ஞானம் பிறக்கு மென்றற்கண், இக்கிரியங்களா லூறப்பட்ட புலம்பற்றி யுணர்வு பிறக்குமோ? பிறிதொரு புலனபற்றி யுணர்வு பிறக்குமோ? உறப்பட்ட புலம்பற்றி யுணர்வு பிறத்தல் கூடாதாம், எனனே? உறப்பட்ட புலம் உறப்பட்ட கூணைத்திலே கையேற கசித்தலால். நகியாதாயின் அகூ\$ிணிக் வ 1 வை மமாதலி மென்ன்றுர்க்கு,

> 2''உருவுகள் கணிகமே லொப்பக் கொளினென்று ஞருவுகள் வழித்தோன்றி யொப்பனவு முளவென்றுன்"

என்பதென்னேத் தாதலி ஹறப்பட்டது எசித்திக யெனினு மதன்வழி அது போலத் தோனறு வதாகிய புலம்பற்றி யுணர்வு பிறக்குமெனில், அதின யுமுற்றுப் பிறக்க வேண்டு தலி னதற்குமிக் குறைமொக்கும். அதன் வழித்தோன்றியதற்கு மிக்குற்றமாமாதலா இணர்வு பிறத்தல் கூடாதாம். உறப்படாத பிறி து புலம் பற்றி யுணர்வு பிறக்கில் ஸர்வேர்தெரியங்களு முறுதே விஷய கிரஹணம் பண்ணு வனவாம். இன்னும் உணர்வுகள் விஷய கிரஹணம் பண்ணுமிடத்து, அனுகூல மானவிஷயத்தைக் கிரஹிக்குமோ அனுகூலமல்லாதவிஷயக்கைக் கிரஹிக்குமேரி அனுகூலமான விஷயத்தைக் கிரஹிக்கில் அனுகூலமான விஷயம் தத்துணைத்தே கசிக்கும்; அதன்வழித் தோன்றிய விஷயமும் அனுகூலமாகிய கூணத்திலே கசிக்கு மாதலால் விஷய கிரஹணம் பண்ணுதல் கூடாதாம். அனுகூல மல்லாத விஷயத்தைக் கிரஹிக்கில் யாவராலு மெல்லா விஷயமும் எவ்வாற்றுலும் கிர ஹிக்கப் படுதலில் விஷயகியம் முதலாயின் பெறப்படாவாம். இவ்வாறவின் கீல கேசியார் தெளிவித்தா சென்பது.

519 பெற்ற வெழுத்தேற் பிரிவின்க ணரும் பெயர்நானது முற்ற வுணர்ந்து முடித்துரை யென்கோ முதலெழுத்து

<sup>1</sup> ஆணிகத்தாக்கு மாறுன முடிபு.

<sup>2</sup> கு. கேசி.

பற்றின செத்தம் பலவுணர்க் தேயவை பாழ்படவரற் கற்றினி பெல்லாக் கணக்குங் கலக்துரை காண்பென்ளேயோ.

(இ - ன்.) கினத 1 பெயார் பெறப்பட்ட வெழுத்தப் பிரித்த கோக்க வாரும். கின்பெயர் சொல்லு முவார்க்கு அவவாறனுன்னும் முதலெழுத்தாகிய பகாரத்தைப் பற்றிப் பிறந்த இத்தம் தத்தைணைக்கே நஷ்டமாதலில், அந்தகு ணைத் தேருந்த இத்தமும் பகாரத்தையே பற்றித் தத்தைணைத்த நஷ்டமா யிவ்வாறே பிறக்கும் பிறக்குஞ் இத்தமெல்லாம் பகாரத்தையே பற்றி நஷ்டமாதலி இருழிந்த 2 வெழுத்துக்கண் முழுவது மடைவே புணர்ந்த சொல்லுதல் யாவர்க்கு மருமையில் விநையிடக முதலாகிய பௌத்த சாஸ்திரததுள்ள அது சங்களேயும், அவற்றின் பொருளகளேயு மோதி புணரதலும், தாமோதியவாறே பிறர்க் குரைத்தலு முதலாயின கூடுமா தெண்டு வென்றவரது-

3க்ஷணி கொகாது பக்ஷத்த சாஸ்திர பிரவிருத்தி கூடா தென்பத போம் ததை

- 519 ஓதிய கந்தங்க கொர்றுமை யாலுபி சென்றதுபோற் 4போதிய ஞப்நின்னேப் புத்தகெனன் மூலது பொய் 6பிறவோ 6வாதியி ஞம்புத்தி யாவதல் லாலந்தத் தன்கீளயா நீதியி ஞற்சொல்லி நின்றுநின் பேரு முணர்விலேயே.
- (இ ன்.) பஞ்சஸ்கந்த சமுதாயத்து, பாமார்த்த நுயத்தாலன் **மி வியவகார** நாயத்தா லொரு உயிருளு தெனருற்போலப் புத்தனென் **மு** கின் ீனச் சொல்லுவை தாடம் வியவகார நாயமாதலிற் பொய்யாமண்ரே? ஆதலாற் புத்தி யொனனும் பகுதியிகைச இதீன யுடையவ னெனனனும் பொருடோற்ற வருவதாகிய அன் மெனனனும் விகுதியைக் கீளந்த கீ கின பெயர் கேட்டாரக்கு, 'நான் புத்தி' என்று சொல்லுவதல்லது புத்தனென்று சொல்லில் கின் ீனையும், கினபெயலையு மழியாது மெயங்கிச் சொல்லுகின்று வெனறவாறு.
- 520 ஆன்றியு நின்சொலற்கொருட் டானில வாதலினை கொன்றி யுணைத்த வுணக்கு கமினத்து முணர்வருமை பென்றினி யாமுக் தெளிக்தோ மிதனு கெனவுசைத்தாள் வென்றி யுடையன வல்லது சொல்லா விசிகுழலாள்.
- (இ ன்.) <sup>766</sup> நாது கொது பாறு மூலா இவ உ**தை** இ<sup>9</sup> **ு என் பது** கின் இேத்**தாக** வின் கின் ூற் சொல்லப்பட்ட பிடகதிய முதலாயின வற்றுக் கோர் பொரு

<sup>1</sup> பெயர் - புத்ததேவன்.

<sup>2 &#</sup>x27;எழுத்துக்கண முழுவதும்' என்றும் பாடபேதம்.

<sup>3</sup> ஆணிகமே என்னும் ஒரே முடிபையுயுடைய பக்கம்.

<sup>4</sup> போதி - ஞானம். 5 பிற, ஓ - அகசகன். 6 ஆதி - பகுதி.

<sup>7</sup> நார்த்தாண் சப்தா வதந்தியமீ.

ளின்மை பெறப்பட்டது. படுதலின், பெயர்க்கும், கின்னுற் சொல்லப்பட்ட பிட கதிரயத்துக்கும் பொகு ணீயுமறியா யென்பது தெளிக்கோமென்று சீலகேகி யார் சொன்னு சென்றவாறு. (நுஅ).

வேறு

- 521 ஆழறகு நி யாவனவு மாயபுலக் தாமுக் கூறகு நி யாறமவை கொள்ளும்வகை தாமும் மாறகு நி மாறிக்கு நி யென்றமயக் காதே வேறுகு நி தாமுணர்வின் விள்ளுவ வினிக்கேள்.
- (இ ள் ) வாலு ஆராவல ந மாறு வணவும், அவற்றின் விஷயங்களும், அவைவை விஷயஙிரவுறணம் பண்ணுமவ்வாறும் மயக்கமாகாத வண்ணம் வியக்தமாகச் சொல் அக வென்றவாறு. மாறு குறி மாறிக்கு றி யென்பது ஒரு விடன் குறி வாசிப் புழி ஒரு குறியையே மாறுகுறி யென்றும், மாறிக்குறி யென்றும் மயக்கினை எவேனே போலு மயக்காதே யென்றவாறு. (டுக)
- 522 கண்ணின்குறி மூக்கின்குறி மெய்யின்குறி செவியி னண்ணுங்குறி நாவின்குறி நாடின்மனத் தோடு மெண்ணுங்குறி யாவனவிவ் வாறுமெனக் கொண்ணீ பண்ணின்குறி யேசுமொழிப் பாவையெனச் சொல்லும்.
  - (இ ள்.) அவை மிவை யென்று சொல்லியவாறு. (#0)
- 523 அறிவுகுறி பென்பனவி பைபுல மொன்றே லறிவுகுறி பென்பனவு மாகுமவை பொன்றே பிறிதாகொளு 1(புலமு)ள்ள தாகுமெனிற் பேதஞ் சிறிதாகுரி காட்டினது சொல்லுமெனச் சொல்லும்.
- (இ ள்.) விஜ்ஞான ஸ௦ஜ்ஞா ஸ்கந்தங்கட்கு விஷய மொன்றெனி வவ் விரண்டு மொன்ருகி எகஸ்கந்தமாம். அஃதன்றி விஜ்ஞான விஷயத்தின் வேறு ஸாஜ்ஞாஸ்கந்தத்தினுக்கு விஷயமுளதாயினது கொள்ளப்படுமென்று சொன்னை மொனறவாறு.
- 524 உண்மைகுறி கொள்ளுமுணர் வின்புலம் தெய்தா தெண்ணினுணர் வோடுகுறி யிவ்வகைய வென்னி அண்மையுணர் வின்புலமோ டொன்றெனில் தொன்றே நண்ணலில் வேலுணர்வி குயபுல னின்றே.
- (இ-ன்.)ஸ0ஜ்ஞாஸ்கர்தத்தினுக்கு விஷயம் வஸ் ஆவின்கண் ணுளதாகிய உண் மையாமது விஜ்ஞான ஸ்கர்தத்துக்கு விஷயமாசாது. இஃதவற்றின் விஷய பேத

<sup>1</sup> விடுபட்டதந்குக் கட்டியது.

மெனில், விஜ்ஞான விஷயத்தினேடு ஸாஜ்ஞா விஷயமேகாக்த மொன்றெனில், கிராஹ்யமொனருதலில் கிராஹகமு மொன்றேயாய் வாட்டு யென்றும், ஞானமென்ற மிரண்டின்றி ஒனறேயாம். வாடி ஆதா வங்கடம்முட் கடவின்றி இரண்டு மிரண்டேயெனில், வாட்டு சென்று குறித்த கூணத் திலே ஸாடி ஐரண்டு மிரண்டேயெனில், வாடு சென்று குறித்த கூணத் திலே ஸாடி இரண்டு மிரண்டேயெனில், வாடி விஷயங்கெடும். பின்பு அதன் வழித் தோனறிய விஷயமும் ஸாடி குறிக்கப்பட்ட கூணத்தே செடும். இவ்வாறு செடுதலி வொரு பொழுதும் விஜ்ஞான ஸ்கக்தத்தினுக்கு விஷைய மில்லேயா மென்றவாறு.

இனி, ஸ்' இஞ்ஞா விஜ்ஞானங்களுடையை விஷயமிரண்டிங்கூடாது வேறுகு மெனினும் ஸ்' இஞ்ஞா விஷயமாகிய உண்மையிற் றீர்க்தை கிற்பதோர் வஸ்துவின் மையிலும் கிராதாரமாகியதொரு உண்மையின்மையிலும் ஸ்' இஞ்நாவிஜ்ஞானங் களிரண்டிற்கும் விஷயமில் ஃயா மென்பதாஉங் கொள்க. ''உணர்விற்கே புல னில்ஃ'' யென்ற விலக்கிஞ்சானினும் ஒப்பின் முடித்த லென்னும் தக்கிர யுத்தியாற் குறிக்கும் விஷயமில் ஃ பென்பது கொள்க. (சுஉ)

- 525 ஒருங்குகுறி யோடுணர்வு தோன்றியுடன் கொள்க வொருங்குபுலக் தோன்றியவை யொத்தகெட லான லொருங்குகுறி யோடுணர்வு தோன்றவில் வாமே லொருங்குபுலக கோன்றுதலி ஹென்றுமுணர் வில்ஃ.
- (இ ன்.) ஸால்களூ விஜ்ஞானங்களுடைய விஷயம் ஒருங்கு தோன்று தலில் ஸால்களு விஜ்ஞானங்களு மொருசாலத்தே தோன்றியுடண்கொள்வனவாக. அஃ தன்றிக் குறித்து அனர்தாத்தே யுணர்வு பிறக்க வேண்டில், உணர்வுக்கு விஷைய மில்லாமையி லுணர்வு மில்ஃலயா மெனறவாறு.

ைற்கு விஜ்ஞானங்கள ஒருங்கு கிகழாவிடின் ஒரு கூணத்தே மான்கே ஸ்கந்தமா மென்பது. அறிவுங் குறியுமொரு காலத்தே பிறக்கு மெனில், அனு பலவிருத்தமாம். என்னே? ஸால்ஞாகிரஹணந்தாத்தே உணர்வு பிறக்கக் காண்ட வால். (சுடி)

### வேறு

- 526 உள்ளஞ் சொல்லுடம் பென்றிவை மூன்றினுற் கொள்ளு தாங்குசலாகுச லங்கடா <sup>1</sup>மெள்ளி னேரு மிவையின்மை காட்டுவே <sup>2</sup>னுள்ளக் காக வுரைத்தவம் மூன்றினுள்.
- (இ ள்.) மானவிகமும், வாசிகமும், காயிகமு மென்று சொல்லப்பட்ட குசலா குசலஸம்ஸ்காரங்கள் அயுத்தமாமாறு காட்டுவேனென்றவாறு. 'உள்ள... னுள்' என்பது - மேலே ஸம்பவிக்கும்.

<sup>1</sup> எள்ளின் கேரும் - எட்பிரமாணமும்.

<sup>2</sup> உள்ளக்கு - அத்துச்சாரியை கெட்டு வந்தது.

1 '' தீவின் யென்ப தியாதென வினவி ஞய்தொடி கல்லா யாங்கத கேளாய் ......பிரமரு மாகி ''

ு என்பது மணிமேகிலே.

" மருடரு மனம்வாய் மெய்யிற் கொ‰முதல் வி?னபத்தாமே" என்பது சித்தார்தத் தொகை.

இவ்வாறு பாவம் பத்தென்று வரையறுத்தலாற் கள்ளும், அர்த்த பரிக்கிர ஹமும் பாவ மென்று கொள்ளப் படாவாயின. <sup>2</sup>''மையலுற்ற மகனனதெய்தல'' கென்று சொல்லுதலாற் கள்ளுண்டு மயங்கிளுன் செய்த கொஃல முதலாயின பாவமாகாமையிற் கள்ளுண்டல் பாவ மாகா தென்பது.

527 வேண்ட லேபென்றம் வெஃகு த லாயின லீண்டி நின்ற நினித்தொடைப் பாடெலாக் தீண்ட லன்னெனத் தீண்டிய வக்தவோ வீண்டை யேகிற்ப விஃது மறிகி‰.

(இ - ள்.) மானலிகமான பாவம் மூண்றுள் வெஃகுதல் என்பதண் பொருள் வேண்டுதலன்றே; ஆனுல், இவ்வீடத்து வினற இந்தத தொடைப்பாடுக கொல் லாம் ரீ வேண்டே கென்றை தீண்டா தொழியவும் பலாத்காரத்தாலுன்ளேத் தொடர்க்தை பற்றிக்கொண்டு கின்றனவோ? இஃதொன்று மறிகிஃ யென்ற வாறு.

தொடைப்பாடாவன:—குடையே, பாதாகைஃயே, மண்டையே என்றிவை முதலாயின.பகவதா்ஹுக் பாடேப் வானுக்கு ஃவரா திஹாய கா ஜிவரி முறு ஹை முனதன்றே வெனில், அவை தேவா்களால் செய்யப்படுஞ் சிறப்பாதலினன்று; அவா்தா மவ்விடத்த நின்று பூஜை பண்ணின புஷ்ப கோயாதி யவற்றுல் பகவானுக்கு ஒரு பிரயோஜன மின்மையி னவற்றின 52022 வாவ மில்லே. 6 66 வரா திஹாய காஜிவிவைலி வரிவ்த்க தொடுஹை கொவிவிருதா வவா நலூர் லீ? என்பதாகலின். நினக்கு வெயிலுக்குக் கவிக்கக்குடை வேண்டுதலினும், பருக்கை முதலாயின ஆன்றுமற்குப் பாதாகை வேண்டுதலினும், இரத்தற்கு மண்டையேர்க வேண்டுதலினும், தாம்பூல சேவைக்கு வேண்டுவனவும், சயன ஆசனத்துக்கு வேண்டுவனவும், பிறவும் பரிக்கிரஹிக்கவேண்டுதலினும் அவை நினக்கு பரிக்கிரஹிக்களேயாம்.

ஆதலால் வெஃகுதல் பாவமென்ற உபதேசிக்கின்ற ஙினக்கும், நின் 7 சட் டர்க்கும் வெஃகுதல் பலவு முண்மையினும் மனப்பூர்வமாக வெஃகுதலொழித்தா

<sup>1</sup> மணிமே - 24,123 - 39.

<sup>2 ? 3</sup> வி. கு காண்க.

<sup>4</sup> தோயம் - தண்ணீர், 5 என து என்னும் எண்ணம்.

<sup>6? 7</sup> சட்டர் - ஒழுக்கத்தை யறுஷ்டிப்பவர்.

யல்லே பெண் ருர்க்கு யான் கிருதார்த்தனும், கிரபேகை அமனு மல்லாமையி வெணைக்கு ஊணும், உறக்கமும், தாம்பூல சேவை முதலாயினவும் வேண்டுதலி கைவை பரிக்கிரஹித்தேனல்லது, எனக்கு வெல்கு தலில்லே யெனில், இவ்வாறு கொண்ளில் சர்வ ஜனக்களும் வெல்கு த லொழித்தாராம். அன்றியும், மனமில்லா ததற்கு வீனேயில்லே, யென்றன்றே நீ சொல்லுவது; அல்தாயில் நீ திருஷ்டி விஷமான காலத்து கினக்குக் கொலேயுள்ள மில்லையெனினும், கண்விழிக்கிற் பிராணிசா மென்றறிந்து அதற்கஞ்சி விழியாது கிடந்த தென்னே? பள்ளியுட் சங்கத்தா மோடுகிடந்த உபாசகன் நீத்திராவசத்தால், சங்கத்தார்மேல் காலேறட்டு விழித்தா லதற்குப் பச்சாதாபப்படுவது பாவமுண்டென் றஞ்சியன்றே? இது வொன்று மறிகிலே மென்பது.

- 528 நன்மை வெஃகுதல் என்றெனச் சொல்லலு மன்மை வெஃகுத லன்றெனக் கூறலு மின்மை யால்வெஃக லென்றதுர் நீமையி னின்மை யாய செறியொழி கீயினி.
- (இ ள்.) போனகாதையிலுனக்கு வெஃகுதலுள் தெண்றற்கண் எனக்கு வெஃகுதலுள் தெனினு மொழிவார்க்கு கண்றென்று உபதேசித்தே வெளளில், உண்ண பொழிந்த ஸம்ஸார ஜீவன்களுக்கு நண்மை வெஃகுதல் நன்று தலும், தீமைவெஃகுதல் தீதாதலுமன்றி வெஃகுதலெல்லார் தீதென்று உபதேசித்தின யால்; நிண்ணே ஆப்தனென்று வெஃகுதலும், 1 கைராத்டிய தர்சனம் மோகுஷ மார்க்கமென்று வெஃகுதலும், பிறவும் வேண்டாமையில் விணயாக்கும் மார்க்கா நடித்தானங் கூடாதாதலி னிர்த உபதேசத்தை கீ யொழி என்றவாறு. (சுக)
  - 529 திய வாய வெகுளியை பொப்பன மாய மான முலோப மனத்தன காய்வு செய்தில் கண்டுகின் கள்ளமே ரீய வையவை சேர்தலி கும்பிற.
- (இ ள்.) கின்ஞர் நவிர்கவென்ற உபதேசிக்கப்பட்ட வெகுளியை பொப் பனவாகிய மாயமு 2மானமு மு? லாபமும் மற்றுக் தீயனவாகிய மனேவிர்த்தி களுக் தவிர்கவென்று உபதேசித்தில் உபதேசியாதத அவற்றுக்கு கீ யுடம்படு தலினன்ரே? கின்வஞ்சின் யறிக்தோ மென்றவாறு.

கொலமுதலாயின் வாக்குமென்று வெகுளி யொழிக்தாயாகில் காரணுற் பாவமியைக்தா யாகுகி; வெகுளி ஆக்மஹத்பையும், பாஹத்பையும் முதலாயின பண்ணுவிக்குமாப் போல மானமு மவை பண்ணுவிக்கும். இனி,வெகுளி கொலை முதலாயின் வாக்குமாறுபோல மாயாலோபங்களுள் களவுமுதலாயினவும் ஆத்ம

<sup>1</sup> கையோத்மிய தர்சனம் - அபத்மதரிசேனம்.

<sup>2</sup> மானம் - கர்வம்.

பீடையுமாக்கும். ஆதலால் மானமுதலாயின வெளுளியோ டொக்கும். வெஃஞத லும், லோபமும் ஒன்றல்லவோ வெனில், வெஃஞதலாயத - பிறிதின் மேற் செல்லும் வேட்டை; லோபமாவத - ஸ்வயமானதனில் வரும் பற்று; அன்றியும் கீ மானமாகாதென்றன்றே கின்னேப் பணியாது 1மானித்து கின்ற அரசன் முண் வில்லேற்றி அவன் மானம் தவிர்த்து, மற்றுகின்ஞாதிகள் தமது மானத்தால் கின்னே அவமதிப்ப, அவர்களது மானம் போக்குதற்கு கீ 2ரித்தி காட்டினமை மறக்தாயோ? ஒருவன், தன் ஸ்திரீயுடனும்கூட மச்சேறி அப்பஞ்சுட்டுத் தின் பானது லோபம் போக்குதற்கு கீ யவ்வழிச்சென்று அப்பஞிருக்கு அறியாயோ? இவ்வாறு செய்கின்ற கீ இவை மானசிகமான பாவமாகச் சொல்லாத தென்னே? மற்றும் மானவிகமாய்ப் பிறக்கும் பாவங்களுக்கு வடையறை யுளதோ? ஆத லால் மானவிகமான பாவம் மூனை மென்றது கின் பேதைமையேயா மென்பது. ' தீயவாய' வென்பது, 'மனத்தன' வென்பதேறை கூட்டுக. (கஎ)

530 கொட்சி நல்லன காண்ட லீனத்தினு மாட்சி யாடுமனின மன்னுமல் தொட்டுவேன் வேட்கை யாலிதா நன்றென வேண்டினு மாட்சி பொட்டி <sup>8</sup>வழித்தன னல்ல இே.

(இ - ள்.) நற்காட்சி நண்டு தன்பதாஉர் நீக்காட்சி நீதென்பதாஉ மிணைச வேன்; நினது காட்சி நற்காட்சி பென்று நீநின் வேட்கையாற் சொல்லுவது கொள்ளேன்; அது 4துஷ்ட மென்பது சொல்லுகின்றே ஞதலா லென்றவாறு.

அன்றியும் நின்பக்ஷத்தால் நினக்குத் நீக்காட்சியுளது. என்னே? நின் பக்ஷத்து நற்காட்சியாவது க்ஷணிகமே ஸர்வமுமென்று புத்திபண்ணித் தெளிமைகை யனறே? அறுவாயின், "யானகண்டீர் நோனபிகான் முன்னேயோர் பிறப்பில் முயலானே" சென்று மூயலான வனறுதொட் டின்றளவு நின்றுயாகப் பேசு தலினென்பது. நீக்காட்சி நீதெனபது, அர்த்தா பத்தியாற் பெறப்பட்டது. கல்லன காணடலாவது—பட்டாங்கறித சென்வே பட்டாங்கறியாமை நீக்காட்சி யாம். ஆட்சி யென்பது - நின் செத்தாந்தத்தைப் பற்றி யேன்றவாறு.

- 531 பொய்கு றள்ளே கடுஞ்சொற் பயனில்சொ கோதே லில்லன நான்கி விராவிஞஞ் செய்கை தீயன வாடுமனச் செப்பினீ சைய நன்மைடுயன் றீரவற் றப்புடை.
- (இ ள்.) பொய்யும், குறளேயும், கடிஞ்சொல்லும், பயனில் சொல்லும் என விர்நான்கும் வாசிகமான பாவமென்ற சொல்லுதலா லவற்றி னீங்கிய சொற்களெல்லாம் புண்ணிய காரணமென்ற சொல்லப்பட்டதா மென்றவாறு.

<sup>1</sup> மானித்து - கர்வித்து. 2 ரித்தி - சித்து.

<sup>3</sup> வழித்தல் - தடைத்து கீக்கல். 4 துஷ்டம் - கிக்கிக்கத்தக்கது.

ஒரு பள்ளியு ளிருந்த சங்கத்தார்பலருட் கிலரைத் தோவுவான்க கொன்றும், ஸஹபோஜன ஸஹவாஸங்களுக்கு யோக்கியால்ல ரென்றும் கழித்தால் ஒழிக்தா செல்லாரும் யோக்கியானவாறு போலக் குற்றமென் றுன்னுற் கழிக்கப்பட்ட நான்குசொல்லு மொழித்தொழிந்தன புண்ணியகாரணமா மென்பது. அவை குறீளயல்லா மெய்யுரை முதலாயின. அவற்றுட் கில வருமாறு:—

மஹா பைபாஸ் தானத்துள் தாமோபதேசஞ் செய்யா நின்ற புத்தண் 19 க்தா மாணவையையும், 2பரிவ்ராஜிகைகையையும் வதித்தவாறறிவா இருவன், இவன் தார்மிகர்போல தர்மோபதேசம் செய்யா நினருன்; சிந்தாமாணவையையும், பரிவ ராஜிகைகையையும் வதித்த வாறி அமைன்று சொல்லு தலும், இவன் 3 கண்மானஸ் தி பேக்கல் செக்கானுக்கு ஜனித்த மாதாவினது வலமருங்கில் பீறிப் பிறந்தா கெனன்றலும், கடிலபுரத்து முண்ணெகுநாள் நீலகேசியாரோடு பொருட் சொல்லித் தோற்று கென்றலும், குண்டலகேகி முனனே சென்றிவள், தன் பர்த்தா வைக் கொணருகொரு பாபிவ்தடை மென்றும், காளன முன சென்றிவன் பல வழியும் களவுகண்டு திரிந்தா கெறரு கள்வ கெனைறம், ஒதா திருப்பானேர் சீலி யுழைச் சென்றிவன அஜ்ஞானி யெனறலு முதலாகிய அரிவ்தட வசனமும் மெய்க்கோளும், ஸத்வதாமு முதலாயின.

இவை உண்மை சொல்லுதலாலும், முட்டுத வின நி யெதிர் கின்று சொல் லுதலிற் குறுளே யனமையினும், மெத்தெனச் சொல்லுதலிற் கடுமொழி யன் மையினும், புததன முதலாயினுரைக் குற்ற மேற்றிப் பிறரைக் குணமேற்றம் பயனுடைமையினு மிவையும், இவைபோல்வ்வைம் புண்ணியகாரணமை மென் பது. இனிப் பொய் யெல்லாம் பாபம் எனில், புத்தன் அடி தாமரைபோலு மென்புழிப் புத்தன் அடி தாமரையேன்றுயினு மதுளேத் தாமரையாகச் சொல்லு தலாற் பாபமா மென்பது. (கக)

532 மண்டை கெண்டிகை மாட மடாமண கொண்டை 4குண்டிகை கூறை குடங்குடை யுண்டி கட்டி அடம்புயி சாதிய பிண்ட மாய பிறபிற யாவையும்.

இ - ன்.) இச்சொல்லப் பட்டவை பென்றவாறு. (எ௦)

533 கூட்ட மான குறியெனி னலதை பூட்ட லங்கோர் பொருளின்மை வேண்டியு மீட்டு மீட்டிவை சொல்லின மெய்யுசை நாட்டு மாறென்கொ லோவினி நாசநீ.

<sup>1</sup> செந்தா மாணவை - செந்தாவெனும் பெயருடைய உபாஸக ஸ்த்ரீ.

<sup>2</sup> பரிவ்ராஜிகை - தவப்பெண்.

<sup>3</sup> கண்மாளர் - கம்மானர்.

<sup>4</sup> குண்டிகை - கமண்டலம்.

(இ - ள்.) பிரதிவியாதியின் கூட்டமாகிய அட்டிடக பிண்டங்களுக்கிட்ட குறி யென்பதல்லது அவை யென்னும் பொருளின்மை கின் பக்ஷமாக வைத்தும் அப்பேருடைப் பொருளாக அவற்றைச் சொல்லுதல் பொய்யாதவி னவ்வாறு சொல்லுகின்ற கீ மெய் சொன்னு யாமா றென்னே யென்றவாறு. (எக)

# வேறு

- 534 நிலம்பொய் கீர்பொய் கெடுக்கர் தாமும்பொய் கலம்பொய் காற்பெடு தீயும்பொய் காடும்போய் குலம்பொய் யேயெனக் கூறுஞ்செங் கூறையாய் சலம்பொய் யன்றிதொன் றேறுங்கள் சத்தையே.
- (இ ன்.) இச் சொலலிய வெல்லா நாங்கள் பகூத்தாற் பொய்யாதலி னுஙகள் சத்திய வாதிதவ மொன நன நென்றவாறு. (எஉ)
  - 535 குற்ற மென்ற குறினயே யொப்பன மற்றுஞ் சால வுளபிற மாண்பில வொற்றைப் பெண்ணுரை யாடுதல் போகங்கள் கற்ற லேகடுத் சொல்லின்ன காத்தலும்.
- (இ · ள்.) கொஃல போலத் தீயன மற்றும் பலவுள.அவை யொற்றைப் பெண் ணுரையாடுதலும், போகாடாஸங்களு முதலாய கடிய சொற்கள் காத்தலும் வேண் மேன்ரே வென்றவாறு.

ஒற்றைப் பெண்ணுமையாடு தலாவது - தனியே கின் ருளேப் போகார்த் தியா கிச் சொல்லும் வாரத்தைகள். போகங்கள் கற்றலாவது - மைதுனேபாயாதி பிரயோகம் பண்ணுதல். (எங்.)

- 536 பையச் சொல்லு தனல்வினப் பாலென்று லெய்யக் குற்ற வெறியப் புணர்க்குங்கால் வையத் தியாவரு மந்திர மாமவை செய்யச் சொல்லுகர் செவ்விய ராபவோ.
- (இ ள்.) இரகஸ்யமாக மெத்தெனக் கொ**ீல மு**தலாயின வேவுதல் புண் ணிய சாரணமா மென்றவா*று*.

கொஃல யேவுதல் கொஃலயுளடங்கு தலிற் பாபமன்றே வெனில், கொஃல யுங்களவுங்காமமுங்காயிகமான பாவமாதலினுங் கொஃல யேவண் முதலாயின வாசிகமான பாவத் அளுரையாமலாலு மடங்காதென்பது. கடுஞ்செரல் என்பது கடிய சொல்லன்றே? பிராணிகளுக்குப் பீடையைப் பண்ணும் வாக்கியங்களெல் லாம் கடுஞ்சொல்லாமெனிற், பிராணிகளுக்கு அஹிதமான வார்த்தை சொல்லு · தல் பாபமென்ன வமையாதோ ? விக்தப் பாகுபாட்டாற் பயக்ததென்னே யென் பது. அன்றியும்,

> 1" கெட்டகழு தைக்குரல் தெண்பர்குறில் கூவி னட்டவர்கள் போன்மகிழ்வர் கண்பதேறே டென்னே பட்டபொருள் சொல்லலுற லுண்டெனினும் யாரும் வெட்டென வுடைந்தில் விடுத்திடுமி னென்றுன்"

என்பதனுற் கடுஞ் சொல்லுக் கவ னிலக்கணஞ் சொல்லியவா றறிக்கு கொள்க.

537 கடுக்கத் தாமடி கள்ளெனக் காய்ஞர்யா ரொடுக்கச் சாம்பிவை தாலுவப் பாரில்ல கொடுக்க வென்றல் குசலமன் றென்பதோ படுக்க லுற்ற பதகரின் பாடமே.

(இ - ன்.) அடிக்டுள்ளக் கடிதாகச் சொன்னதற்காக வருக் தீமையும், மெத்தெனப் <sup>2</sup>பருஷித்ததற்காக வரு கன்மையு மில்ஃல யன்றே? உண்டெனிற் கொடுக்கவெனக் கடிதாகச் சொல்லுதல் பாபமா மென்பதோ? பாவி கின்வாக்ய மென்றவா*று*. (எதி)

538 பாவ மாம்பய னில்லன சொல்லலேற் பூவ மேபொருள் கைக்கொண்டு புற்கலா! சாவச் சொல்லுவ தத்துவ மாம்பிற வோவ னன்றென்றி பொப்படுவான் றில்ஃயே.

(இ - ன்.) பயனில சொல்லு தல் பாபமெனிற் பயனுடையன சொல்லு தல் புண்ணியமா மன்றே கின பகூத்தால். அவ்வாருயில் ஒரு பிரயோஜன கிமித்த மாக ஒருவரைச் சாவச் சொல்லு தலு கின் பகூத்தாற் புண்ணியமா மாதலி னிக்த மார்க்கத்தை பொப்ப தொன்று மில்லே என்றவாறு. ஒருவன் யாசகன் கொலே யேவல் பாவமண்ரேடுவனில், வாசிகமாகச் சொல்லப்பட்ட பாபான் கிலுங் கொலே முதலாயின அடங்காமையினுக் கொலேயேவன் முதலாயினவற்ரேடுக் கூட்டி வாசிகமான பாவம் ஐவகைத்தென வோதாமலாலுக் கொலே முதலாயின காயிகமென்றே யோது தலானு கின் பகூத்தாற் கொலே யேவல் பாவமன்றென் பது.

539 காயத் தாற்கொலே காமங் களவென ஃபேத் தாசொன்ன கேருக் திறமென்னே மாயத் தான்மன மின்றி யவையவை தேயத் தியாருளர் செய்பவ சென்பவே.

<sup>1? 2</sup> பருஷித்தல் - கடிதல்.

<sup>3</sup> அத்தா - ஆப்தனே.

(இ.ன்.) கொஃயுங் களவுங் காமமுங் காயிகமான பாவமென்ற சீ சொன்றை அதற்கு லோக மியையுமாறெனனே? என்னே இபையாத வாறெனிற் கொண் யுள்ள மொழியக் கொஃயும், களவு காண்ப னென்னு முள்ள மொழியக் களவும், காம வள்ள மொழியக் காமமுஞ் செய்து முடிப்பார் லோகத்த யாவருமில்லா மையி னென்றவாறு.

மான செகமான பாவம் காயவாக்குக்கீன அபேகுப்பாத வாறு போலக் காயிக மான பாவம் மனே வாக்குக்கீன அபேகுப்பாதாகல் வேண்டைமென்பது. இனிக் கொல்வே கென்ன்று முன்ன முதலாயின மானசிகமான பாபத்தாட்பட்ட தில்லே யென்றுர்க்கு, வெகுளியா லனறே கொல்லயுள்ளம் வருவது; வெகுளியை விலக் கினகையின அதுவும் விலக்கிற்றன்றுவெனின், லீலார்த்தமாகவும், கறிகிமித்த மாகவுல் கொல்வுழி வெகுளியொழியக் கொல்வயுள்ளம் வருதலில் வெகுளியிற் படாதென்பது. இனிக் கொல்வேவென்னுஞ் கொல் முதலாயின வாசிகமான பாபத்தாட்பட்டனவில்லே 1(மெனறுர்க்கு)க் கடுஞ் சொல்லுட்படுமன்றே வெனின், வெட்டென வுடைத்தலே கடுஞ் சொற்கிலக்கணமாக வோதினைமையிற் படாதென்பது.

- 540 வழிமுள் உருன்றன் மணேசுடன் மாக்தரைக் குழியு ளுரது தல் கோயிற் கலஞ்செய்த லொழிவில் யாணே முன் இனைட்டலோ டின்னவும் பழியும் பாவமு மாக்குவ வல்லவோ.
- (இ ன்.) இவையுங் காபிகமான பாவமன்றே? மூனறே பாவமென்ற தெற்றிற் கெண்றவாறு.

வழிமுள் ளூன்றல் - வழியிற் படுகுழி கல்லி முள்ளுன்று தல். கோயிற் கலஞ் செய்தல் - கோயிலிடித்தன முதலாயின. (எஅ)

541 ஒன்றி நின்ற வுயிரை யுயிரிது வென்று செர்தித தழிப்ப னெனவெண்ணி நன்றி யிஃரெழி றேற்ற நவையினுற் கொன்ற தேகொலே பென்றைர்திற் கூறினுய்.

இது, ''வீதல் வீவதுபிராத'' லென்னுங்காதையை அனுகரித்தது. அஃதா மாறு:----

ஒனறி கின்ற வுபினா பென்பது - வீவதுயிராதல் கூறிற்று. உயிரிது வெனறு செந்தித்தென்பது - உயிரென்னுங் குறிகோள் கூறிற்று. அழிப்பகென்னை வெண்ணியென்பது - காய்தல் சொல்லிற்று. நன்றியிஃனெழிரேற்ற வென் பது - கோறல் கூறிற்று. நவையிஞற்கொன்றதே யென்பது - வீதல் கூறிற்று. இத்துணேயாலும், 'வீதல், வீவதுயிராதல், அக்குறி, காய்தல், கோறல் ' எனனுமைக் தங்கங்களுஞ் சொல்லப்பட்டன. கொலேயென் மைந்திற் கூறிஞையென்பண

<sup>1</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

இவை. ''ஒய்தவின்றி யுடதை வால்வருஞ், சேதிணக்குக் கொஃயாதல் செப்பி ஞன்'' என்பதஞவிவ் வைந்தங்கமுற் கூடியதே கொஃயாவது; ஒழிந்தது கொஃவ யாகாதென்றவன் கூறியவாறு கூறிற்று.

இவ்வாறு பஞ்சாங்கங்களுங் கூடியதே கொலேயென்றதனுற் கொலேக்குப் பாபமில்லே யென்பது பெறப்பட்டது; என்னே! அங்கமைந்தம் உடன் கூடல் கூடாமையால். அஃ தாவது:—உடனுதலென்பதற்குப் பொருள் - ஒருகாலத்து அங்கங்களேந்து கிகழ்தல்தான், ஒரிடத்திவ்வைந்து நிகழ்தல்தான் என விரண்டல்ல தில்லே; அவற்று கொரு காலத்து கிகழ்தலும் கூடாதாம்; உயிரென்று குறிகொள் வது ஒரு காலத்துங் காய்தலொரு காலத்துக் கோறலொரு காலத்தும், வீத லொரு காலத்து மல்லது இவ்வைந்து மொரு காலத்தே கிகழ்தல் கூடாமையால்.

இனி, யோரிடத்து கிகழ்தலும் கூடாதாம்; யாங்ஙனமெனில், பதார்த்தம் ஷணவர்த்தியாதலால் உயிரென்று குறிக்கப்பட்ட தொன்று, காயப்பட்டத்தன் வழித்தோன்றிய பிறிதொன்ற, கொல்லப்பட்டத்தனவழித் தோன்றிய பிறி தொன்று, செத்ததுவுமதன் வழித்தோன்றிய பிறிதொன்று. ஒன்றின்கண்ணே கெழில் அக்ஷணிகமாம். இவற்றுட் குறிசோளும் காய்தலும் கோறலும் கொல்வான் பிண்டத்தின; எனேயன கொல்லப்படும் பிண்டத்தன; ஆதலா லோரிடத் தாதல் கூடாதாம். ''ஒய்தலின்றி யுடனுதலா'' லென்றமையா லிடையறவின்றி கிகழலே யுடனுதலெனில், காய்தல் கிகழ்ந்த அங்தாத்தே கோறல் ரிகழாது பிறிதொரு செத்த விருத்தி ரிகழ்க்கு, பின்பு கோறல் சிகழிற் கொலேயில்லே பென்பதாம்。 ஆதலால் ஐந்தங்கமும் கூடாமற் கொலை சம்பவியா தாம். ''வீதல்'' கொலேக்கு அங்கமென்று வேண்டவே உயிர்க்கழு, கடைத் தூண் டில், சிறைச் செய்தல், அங்கச் சேதாதி யென்றிவையும், அடித்தல், கட்டுதல், 1 சூடுதல் முதலாயினவற்றுல் வியசனித்தலும். பிறவும் கொலேயுட்படா. உயிர்க் கழு, நடைத் தூண்டில்களாற்காலாக்தாத்து வீதலுணடெனில், அங்கங்களோய்த லின் மி யுடனுகாமையிற் கொள்ளப்படாதெனபது. வீவ துயிராதலென்பது வேண்டவே யொழிந்த வங்கங்கள் கூடினுங் குற்றியை மகனென்னும் புத்தியால் வெட்டினுலுக்குக் கொலேயில்லேயாம். உயிரெனனுங் குறிகோள் வேண்டவே யொழி**ந்த வங்கங்கள் கூடினு** மாமெனனுங குறிகோளால் புரு**வ**ஃன வெட்டி *னு*த்குக் கொ‰யில்‰யாம். காய்த லென்பது வேண்டவே கறி கிமித்த மாக வும், பொருள் கிமித்தமாகவும், கிரியை கிமித்த மாகவும் வந்தகொலே, கொலேயல் லவாம்; கோற லென்பது வேண்டவே ஊர்சுடுதல், பூமியுட்கல்லிப் புதைத்தல், கடல் முதலியவற்றுட் கட்டிப் புகவிடுத விவை முதலாயின கொலே யல்லவாம். ஆதலால், ஐக்தங்கங்களும் கூடியதே கொ‰ யென்றலாற் கொ‰க்குப்பாபமில்‰ யென்பது போந்தது. (67 %)

542 தேவ ணயிவன் றேவ னெனவெண்ணிப் பாவ ணயிற் பணியு மனத்தனுய்த்

<sup>1</sup> சூடுதல் - சூடுபோடுதல்.

தூவென மும்மையே தோற்றித் தொழானங்கோர் <sup>1</sup>தாவ ணதொழு தான்றவ நெய்துமோ.

(இ - ள்.) தேவதையைத் தேவதை பென்ற புத்திபண்ணி பக்கி செய்து தொழுதற் கிரியைகளாற் குருழாது தத்பிரதிமையே, உஸ்துமையே, உதுஸ்தி யே யென்றிவை கண்டு தொழுதான் புண்ணியம் பெருது கெடுமோ? கெடாஞ கில் ஜீவீணயே யன்றி, அதனது வடிவையும். மாம்ச முதலாயினவு மழித்தல் கொலேப்பாற்படு மென்றவாறு.

ஒகா மொழியிசைப் பொருண்மேல் வக்தது. இக்கு தயாற் ரெழுதலுக், தொழப்படுவான் புத்ததைலும், புத்தனென்னுங் குறிகோளும், அவன் மேற் காதலு மிறங்கியு மிருந்து கின்றுக் தொழுங் கிரமங்களு மெனஐந்தங்கங் கூறிஞ சென்பது.

543 ஒத்த வென்றினை புறுபகை பேரியனக் குத்தி குற்குங் கொலுவிணை மில்லிலைப் புத்த னிருசைத் தீரங்கோர் புற்கலன் செத்த வாறது சிந்திக்கற் பாலதோ.

(இ - ள் ) இவ்வாறு கொலுக்கிலக்கண மோதில், பகைவினப் போல்வா ஞெருவினப் பகைவெனென்ற குறித்துக் கொன்ருர்க்குக் கொலேயில்லேயாம். என்னே யெனில், பகை யேனனுங்கருத்திஞற்பிறினக்கொன்றமையிற் பகை வினக் கொனறிலனும். பிறினக் கொல்வே கெனன்னு முள்ள மின்மையிற் பிறினக் கொன்றிலனுமாதலா வெனுக்குக் கொல்யில்லேயென்ற புத்தனுரே! கீர் சொன்னீர். அவவிடத்தொரு புற்கலன் மரித்தது விசாரிக்கத்தகு மென்ற வாறு. பிறினக் கொல்மே மினண்ணு முன்ன மின்றியுங் கொல்லமுடிதவிற் கொலைப் பாவமாமெனில், உள்ளமின்றிக கொல்ல முடிந்தவழி யெல்லாங் கொலுப் பாவமாகல் வேண்டு மெனபது.

544 கொன்ற பாவமுண் டாயிற் குறுட்கண்ணு மொன்ற மேடுயன் றுரைப்படுரைப் பாரியார் பொன்றி ஹம்புத்த சேகீவிர் சொல்லின சென்று 53சர்தீலச் சித்தம தின்மையால்.

(இ - ன்.) இதனுற் றம**த** மதங்கூறினு பெண்பது.

(22)

545 பட்டி லன்பகை யாடுலய்து பாவமங்

கொட்டி நியவ் வுயிர்க்கொலே யாடுலன்னிற்

<sup>1</sup> தாவின - ஸ்தோபனம். 2 ஸ்தூபை - புத்தன் கோயில்.

<sup>3</sup> அஸ்தி - எலும்பு.

<sup>4</sup> குறட்கண்ணும் (- ஐக்கிற்) குறைக்கதிலும்.

<sup>5</sup> சேர்தில் - சேர்தலுக்கு ; உருபுமயக்கம்.

நாட்ட ணத்தொழு தோன்றுறர் தானெனக் கெட்ட னன்னி து கேட்க விணேரிலே.

(இ - ன்.) பகைவீனக் கொன்றதனு லவனும் பாபம் படான்; கொலேயால் வரும் பாவம் படுமென் றிசைக்து சொல்லில்,ஒரு மொட்டையன் தார்த்தனுயுள் னான் செம்படம் போர்த்துச் செருப்புத் தொட்டு வெற்றிஸ் தின்ற வருவானே ஒரு உபாசகன் சஙகத்தா னென்று கினேத்துத் தொழுதான்; சங்கத்தாரைத் தொழுதபலம் பெருது தூர்த்தீனத் தொழுதானுய்க் கெடல்வேண்டு மிது கர்ம ஸ்வபாவ மென்றவாறு.

பாவமென்பதனே இருவழியும் கூட்டிக் கொள்க.

(2E)

- 546 ஆய்க்க வைக்கிறு மாம்வினே பார்ப்பெனின் வீய்க்க தின்மையின் வெய்ய வவீசிதான் காக்தி பாலி யிசங்கக் கலகணேப் போழ்க்கு கோடல் பொருத்தல தொக்குமே.
- (இ ள்.) ஐக்தங்கமும் கூடியதே கொலயுமா யதஞைலே காமபக்தமாமெனிற கலகணென்னும் ராஜா, கூராக்திபாலியை வதிக்கப் புக்கவளவிலே, அவீசி யெண னும் காகம வக்து அவீணக் கொண்டுபோயிற்றென்றது அயுக்தமாம். என்னே? சின பக்ஷத்தால் ஐக்தங்கமும் கூடியதே கொலே யென்பது அயுக்தமா மென பது. (அச)
  - 547 கொல்வ கொன்றவன் கூர்ம்படை குனறினுஞ் செல்வ கென்றய லார்மீனச் சேரினுங் சல்லு வாகுகுடெல் லார்க்குங் கருவின் சொல்லு வாகே செலகமுஞ் சுற்றமே.
- (இ ன்.) கொல்வ கொன் நெழுக்கிருக்கான ஆயு தக்குறைப்பாட்டான் மீளி னும், பாஸ் திஃ கமனம் பண்ணுவான வேண டி பாகிருகம பிரவேசித்து விக்கி னப்பட்டு மீளினும், களவு காண்டற்கு ச் சுவாகழ்க்து விக்கினப்பட்டு மீளினும் கொலேயும், காமமும், களவுமாமென்னும் ஜைனரே சர்வஜீவன் களுக்கும் பக்துக் களாவார். கீ ஐக்தங்கமுங் உடிற் கொலே யென்று சொல்லிய உபாயததாற பிராணி கீளக் கொல்வித்தவிற் சர்வஜீவன்களுக்கும் சத்துரு வாகு தியென்றவாறு. (அடு)
  - 548 தூப்பி தைல்கிணே சொல்லலன் யாகனன்று 1வப்பி தூர்மூலே காய்வது வாமனீ யிப்ப லாரிடை பென்ணேயி தென்பதோ செப்பி தூலைஞ் சிதைகின்ற தில்லேயால்.
- (இ ன்.) தப்பிஞல் விணேசொல்லே கொன்ற சொல்லு தலாற் பயன்கள் யாவையும் விணேயாக்காமையில் ஸ்திரீஸேவையும், சாரஸேவையு முதலாயின

<sup>1</sup> வப்பு - வம்பு; கச்சு.

அம் பயஞ்தலா லவற்றுல் வருவதோர் குற்றவின்மை யறிக்கும், கச்சணிக்த முலே யாணாச் சித்திரத்திலும் கோக்கேனென்று கீ காய்வது பலருமறியச் சொல்ல வேண்டுமோ? எண்ணு கிணவே காம ஸேவையாமெனறுல் கின் சித்தாக்தத் தக்கு மூல வொன்று மில்லேயன்றே வென்றவாறு. "உறப்போ செண்மாத் திரை வைக்குமாயி லது காமவாழ்க்கையே" என்பதஞர் காமத்துக்கு எட்காயளை விசைதலாலும் மூலவிலே யென்பது.

549 பெண்டு தான்வைத்தப் பண்டத்தை யொப்பதொன் அண்ட தாயி னதுவது வேயெனக் கொண்டு போகினுங் கொள்ளினுங் குற்றமில் கண்ட போழ்துங் களவன்ற தென்றலால்.

(இ - ள்.) ஒரு கிரகத்துள் தான் முன்பு வைத்ததொரு பண்டம் போலும் மற்முரு பண்டத்தை, அதுவிது வென்னுக் கருத்திறைற் கொண்டு தேசாக் தாத்துப் போகினும், போகாது கொணடிருப்பினும் முனபு தான் வைத்த பண்ட மென்றை முள்ளத்தா னெடுத்தமையி னவனுக்குக் குற்றமில்ஃல; கண்டு பிடிப் பினு கின்பகூத்தாற் கள்வனன்றென்று சொல்லுதலா லெனறவாறு.

உறையிட்டதோர் புஸ்தகத்தை வைத்து அதுபோ லுறை யிட்டிருப்பதோர் வஸ்திர விசேஷத்தினே யெடுத்துக்கொண்டானக கண்டுபிடித்தாலும் புஸ்தக மென்னு முன்னத்தாலெடுத்தமையிற் களவாகாதென்பது. 'உடைப்பண்பில்ல களவுதான்' என று களவுக்கிலக்கண மோதினைமையால் உடைப் பண்புடையதுங் காற் பொன்னிற்ருழ வீலே பெறறதுங்களவு கண்டதாயினுங் கொடுக்கக்கொள்வ தூடங்களவு காண்கின்றேனென்னு முன்ன மின்றிக் கொள்வதாடுக் தேசாக் தரத்துப் போகாது கொளவதாடங் களவன்றென றுடண்டுத்து முண்டென் பது.

550 பஞ்சி மெல்லடி சோவப் பகனடா தஞ்சி லோ தியு மல்க வவளென ந தஞ்சு மில்லுடை யாஃரச் சுமக்து போய் வஞ்சி யாண்கொள்க வாழ்கபுத் தன்னென.

(இ - ள்.) சுவஸ் திரீயுக் தானும் வழிப் போக்கொரு கிருகத்துட்டங்க, 'அவ ளென் சுவஸ் திரீ' என்னு முன்னத்தால், அம்மீனயில் வாழ்வாளோர் இனமயிற் சாயலாளேச் சுமக்து கொண்டு போகித் தன் சுவஸ் திரீ யன்மை யறிக்தும், சுவஸ் திரீ பெண்ணு முன்னத்தாற் கொடுபோக்தே தைலிற் புத்தவசன பிரமாணத் தால் யான் பாஸ் திரீ கமனம் பண்ணுகின்றேனல்லேன்; சுவஸ் திரீயைத் தீண்டு சென்றே கென்றே கெருதி அவளே அனுபவிப்பாளுக புத்தினை வாழ்த்தி யெண்றவாறு.

வஞ்சியா சென்னபது - சுவஸ்திரீ யல்லாதாளே சுவஸ்திரீயே யென்ற கருதினே னென்னு முள்ளமின்றி யென்றவாறு. (அஅ 551 கேர்த மாவன காகதர் தம்மெனப் பர்த மின்மையிற் பாழ்டுசய் திட் டேணினி யர்தி னீசொன்ன வாரிய சத்தையுஞ் 1இந்தை யுஞ்சிதைப் பேன்சில சொல்லினுல்.

(இ - ன்.) பஞ்சஸ்கந்தங்களே யுக்கி சம்பந்தமில்லாகைமையில் காகதந்தத் தோ பாதி சூன்யமாமாறு காட்டினேன். இனி, அகித்தியாதி நான்கு வாய்மையையும், மற்று நின் மதங்களேயும் தூஷிப்பேன் கில வசனங்களா லென்றவாறு. (அக)

## வேறு

552 பிண்டமொன் முழினும் பிரியரோக் கின்னது கொண்டுகின் முன்பிற கூறினோக் தேபெனக் கண்டராள் மெய்ம்மையுங் காட்டுவா மீங்கெனி ஹண்டுதா மாகுல முணர்வுதான் கூறுவேன்.

(இ - ன்.) மக்கட் பிண்டமென வொன்றே யாயினும் பிரித்த கோக்கின வழி இந்தாகக் கூறினோயாயின், அவ்வாறைந்தாக வரி தினிற் கைக்கொண்டோ மினி யிவ்வழி வாய்மை நான்குங் காட்டு தியாயிற் குற்றங்கள் பலவுமுள சொல்லு வன் கேள் என்றவாறு.

அரி தினில் ஐக்தாகக் கொண்ட தென்னு பெணில் ரூபம், அரூபம் என இரண்டாவதல்லது, ஐக்தாக லரி தென்றுர்க்கு ரூபஸ்கக்தம்போல வொழிக்த ஸ்கக் தங்களும் பின்ன லக்ஷணத்தனவன்றே வெனில், அரூப வஸ்துவினது ஸ்வ பாவமாகி, அதனிற் பிரிததுப் பெறப்படாத குணங்களன்றே? ரூபஸ்கக்தத் தோபாதி பின்ன லக்களைக்கெள்ளில், சரீர பிண்டத்தைக் காண்பதன்றும். அன்றியும் ரூபஸ்கக்தம் இவறு பெறப்பட்டாற்போல சரீர பிண்டத்தையொழியில் விஜ்ஞானுதியும் வேறு பெறவேண்டும். அன்றியும் அரூப வஸ்துவிலுண்டில் கிய ஞானுதி மான்கையும் என்கு ஸ்கக்தமாகக் கொள்ளில் ரூபஸ்கக்தத்தனை வாகிய வர்ணுதி மெட்டையும், எட்டு ஸ்கக்தமாக்கி, ஸ்கக்தம் பன்னிரண்டாகக் கொள்ளல் வேண்டும். இனி, வர்ணுதி மெட்டையும் ரூபமென ஒன்றுகக் கொள்ளில், ஞானுதி கான்கும் அரூபமென ஒன்றுக்கிப் பொருளிரண்டே யாமாதலால் பஞ்ச ஸ்கக்தமென்பது பிமைழயாமென்பது போக்தது. (கல)

553 முழுதாதன் பட்டுமன மொழியினஃ தாகிய பொழுதினு னல்லவும் புல்லுமா மாதலாற் பழுதுதா னவ்வுரை பன்மைதா னின்மையில் 2இழுதையா ஞன்குள வென்றுசொன் குடுயன.

<sup>1</sup> செக்தை - மதம். 2 இழுதை - அறிவின்மை.

- (இ ன்.) இது சர்வமுக் துக்கமென்ற சொல்லு தற்கண் அகித்தியம், அசுசி, அளத்மாக்களுக் துக்கமாய் அடங்கு தலி குென்று கியவதனே கான்கென்று சொல்லியது கினது ஏழமையா மென்றவாறு. (கக)
- 554 உழப்புமூன் அம்முட தெக்கரோக் கின்ன த வழுக்கில்லா வாய்மையேல் வாய்மைசொல் லி1மினி யிழுக்கினுய் கீபிறர்க் கின்பமீக் தேனெனல் பழுக்களே காய்வது பண்டுமுண் டேபிற.
- (இ ன்.) சுகவேதினா, அக்கவேதினா, ஸமிவேதினா யென மூன்று கச் சொல்லியதாஉம் அக்கமேயாயில், '' இன்பஞ்சால் பெரும்பார மீரைக்தை முட னிறைத்து'' எனவும், '' இன்பம் பிறழா கெறி'' எனவும், ''இன்ஞற்கு மினி யஞ யிருக்கார்க்கு மின்றீம்பால், குனருமற் பொழிக்கிட்ட குன்றுய குணைத்தி ஞன்'' எனவும் இவ்வாறு பிறர்க்கு இன்ப மீக்தேனென்று தப்பச் சொல்லினே யாதலால், சத்திய சதுஷ்டயஞ் சொல்லிப் பழுவொடித்தாய்; பழுமொடிப்பது பண்டுமுனுக் கியல்பண்டேறு வென்றவாறு.
- 555 தூக்கமே யாயினுற் ெருழிஅடுமான் ருப்ப்பய மொக்கவே வேண்டுமா அயர்ளிலாக் கீழ்க்கதி புக்குவீழ்ர் தார்பிறர் பொங்கிகின் ருரேமா மிக்கதே ெயன்னெறி பென்றுவேண் டல்லெவன்.
- (இ ன்.) சர்வமும் தைக்கமே யாயிற கர்மமும், பாபகாமமுமேயாய்ப் புண்ணிய கர்மமிலதாய்க் கர்ம பலமும் துக்கமே யாதல் வேண்டுமாதலில், பௌத்த மார்க்கத்து நின்றுர் சுகிகளென றும், ஒழிந்த மாரக்கங்களில் நின்றுர் துக்கிக வென்றும், பௌத்த மார்க்கமே சன்மாரக்கமென றஞ் சொல்லுமாறென்னே யென்றவாறு.
  - 556 உறைதிகூ றல்லொழி பொழுக்கங்காத் தல்லொழி பிறைதியில் ஹன்பமே யின்பமில் லாபிறைற் செறிதாகீ தீப்புகாய் சேர்வடுதன் கோகிழல் இறைதியில் லாத்தைய ரின்னடுசய் யாயினி.
- (இ ன்.) கீ பிறர்க்குத் தர்மோபதேசஞ் செய்தல் முதலாயின தவிர் வாயாக; தர்மானுஷ்டானத்தாலும் சுகமின்றித் துக்கமேயாதலால். அன்றியும் தைக்கமேயுள்ளதெனில், கெருப்பிற் புகப் பாயாது கீருட் குளித்து மாம்சம் புடித் தைத் தாம்பூல சேவை பண்ணிப் போதிமாத்தமுயி விருப்பதென்னே? வாளா விருப்பினும் கினக்குத் துக்கமேயாயில், 2"மூயிட்டுப் புழுக்காய் முழங்கையைத்

<sup>1</sup> இனி - இப்போது.

<sup>2</sup> முன் 163-ஆம் செய்யுளுரையிலும் இவை வர்துள்ளன.

தேயாய், தீயிற் சுடாய் பருமுண்மேற் பாயாய்'' மற்ற மிவை போல்வனவெல் லாம் செய்யாய், வானா விருப்ப தென்னினி மென்றவாறு. (கூச)

## Gaign

- 557 தூய்மை பில்ல முழுவது மென்பதை வாயும் நீசொல்லும் வாய்மைய தாயினுற் முமஞ் சார்தம் புளேபவர் தாமெலாம் ஏம நன்னெறி கண்டில சேபிற.
- (இ ள்.) சர்வமும் அசுசி யென்பது நின்வாய்மையானுல், மலமூத்திராதி போல மாஸ்யுஞ் சாக்து முதலாயினவும் அசுசியாம்; ஆனைல், மலமூத்திராதி கூனாக்து சுத்தி செய்தலும், மாஸ்யுஞ் சாக்து முதலாயின அணிதலுஞ் செய் யாதாரில் யேன்றே? அவசெல்லா நண்கெறி யறியாது தீகெறி யொழுகு கின்றுசென்றவாது.
  - 558 ஓது மோத்து மொழுக்குநின் ஹண்டியும் கோதில் தூய்மைய வாமெனக் கூறியும் பாது கீ<sup>1</sup>யசு வாமெனச் சொல்லுவாய் நாத னீபிற நன்கறிக் தாயவை.
- (இ ன்.) கின்சாஸ்தொழும், ஆசாரமும், கீ பக்ஃப்பனவும் எல்லாம் சுத்தி யுடையவென்று சொல்லியும், சர்வமும் அசுசி யெனறு சொல்லுவாய்; டூ விருத்தபாஷி யெனினும் கன்றறிக்த ஆப்த ஞைது யென்றவாறு.
  - 559 நீயி னேடுசான்ன மெய்ம்மையை கோக்கலார் தூய்மை யாம்பிறர் தூய்மை யிலரென்று காய்ப வேகஷி மண்டைக ளென்றனள் வேயி னன்மை விலக்கிய தோளினுள்.
- (இ ன்.) கீ இவ்வாறு சர்வமும் அசுசு பெனறு சொல்லவும், அஃதறியாது கின்மாளுக்காரித் தூலகவிந்த மண்டைகொண்டிரக்கும் சாக்கிய செல்லாம் யாங்கள் ஸ்டினை பான தாம்பூலா திகளால் சுத்தரென்றும், அவை செய்யாதார் அசுத்தரென்றும் சொல்லுதலி னவர் கின்னேடு விருத்தாராயிஞரோ வென்று சொன்ளுரென்றவாறு.
  - 560 இசன்று சென்றுன செக்கெறி கண்டவர் பின்றைத் தூய்மை பெறுவது மில்லேயே <sup>2</sup>லின்று மின்று மியல்வது வாக்கொள்வாய்க் கின்றித் தூய்தன்மை பென்னே யிழைத்ததோ.

<sup>1</sup> அசு - அசுதி. 2 இன்றும் - அவ்வின்மையும்.

- (இ ன்.) சண்மார்க்கானுவ், டோனம் பண்ணுவார் பின்பு பெறுவதோர் சத்தியில் ஃலயாயின, மார்க்கானுவ், டோனம் வியர்த்த மாதலில், மார்க்கானுவ், டானம் பண்ணினவன் அசுத்தியோடு பண்ணுதவன்; அசுத்தியோடுன் 1வாசியென் னென்றவாறு.
  - 561 அழுகு பூசுமி னங்கண மாடுமின் கழுகு ணூக்கையோ டேனவுங் கவ்வுமின் மெழுகு மின்னிடை மெச்சிய மல்ல தின் முழுதுர் தூய்தன்மை சொல்லிய மூடர்கள்.
- (இ ள்.) மலம் பூசுதன் முதலாயினவெல்லாஞ் செய்ம்மின்; சுத்தமானவை யொன்ற மின்றிச் சர்வமும் அசுத்தமே யென்ற சொல்லும் <sup>2</sup>அபோதாக்க **ளென்**றவாறு.

அழுகு - மலம். அங்கணம் - 3புரீஷே த்ஸர்ஜ்ஜனம் பண்ணும் கேஷத் தொம் முதலாயின. மெச்சிய மல்லதின் - மெச்சப்படாத மலம் முதலாயினவற் றில். (கூக)

### வேறு

- 562 நில்லா வென்னி னில்லன்மை யாலும் கில்லாவா யில்லா மென்ற வின்புறு மேற்கோ ளிழுக்காகு மெல்லாக் தானே பென்றவி 4னேன விழவெய்தி கல்லாய் சொன்ன கான்மையை காட்டுக் திறமென்னே.
- (இ ள்.) சர்வமும் அஙித்யமென்ற சொல்லு தலால், அஙித்தியமாக் தண் மையும் அஙித்ய மாதலில் கித்தமென்பதொன்றில் ஃலயாய் மேற்கோளழிவாம்.
- இனி, எல்லாம் அநித்யமென்று சொல்லுதலால் ஒழிந்த வாய்மைகளும் அநித்ய வாய்மையுட்பட்டு வாய்மை பொனருதலின் நாண்கென்று சொல்லுமா ஹென்னே ? என்றவாறு.
- இனி, ஒரு வஸ் துவிற் கிடந்த அநித்யமான தன்மையொழித்து ஒழிந்த தன்மைகள் நித்தமெனில், ஒரு வஸ் துவில் பல தனமைகளுளவாய் நித்யாநித் யாத்மகமாம். (கoo)
- 563 உழுவார் வணிக சென்றிவ ருள்ளிட் டுலகத்துள் வழுவார்க் கீய வான்பொருள் வேமுய் மறியும்மே லழுவார் தமையுங் காண்டுமஃ தாமா றுரையீரோ புழுவாழ் கென்று புனன்மழை தந்த புகழுள்ளீர்.
- (இ ன்.) \*லோகத்து உழவு முதலாகிய தொழில்களால் ஜீவிக்கின்ற ஜனங் கன் தம்மால் ஆர்ஜிக்கப்பட்ட பொருள் ராஜ சோராதிகளால் வேறுபட் டழிக்க

<sup>1</sup> வாகி - பயன். 2 அபோதாக்கள் - ஞான மில்லாதவர்.

<sup>3</sup> புரீகேஷாத் ஸர்ஜ்ஜனம் - மலம் கழித்தல். 4 என - மற்றைய.

வழி எம் பொருள் இழக்கோமென்றமு அஅல்லலு முவாணாக் காண்கினரேம்; நும் பக்ஷத்தால் கூணக்தோறும் பொருள் கெடுகின்றதா தலின் கூணக்கோறும் பொருள் இழக்கின்று ராயினும் ஒரு காலத்து அழுகின்றவாறென்னே? இதற் குக் காரணங் கூறீர், மத்வியமாய்ப் பிறக்கும் மழை பெய்வித்த பெரும் புகழுடையீ சென்றவாறு.

வேற பட்டழிதலாவது - தேச, கால, ஹாவங்களால் வேறபட்டழிதல். இராஜ, சோராதிகளால் கவரப்பட்டழிந்தன - தேசத்தால் வேறபட்டன. 1மறவி முதலாயினவற்ருலழிந்தன - காலத்தால் வேறபட்டன. அக்கினியால் வஸ்திராதி சாம்பலாதன் முதலாயின - ஹாவத்தால் வேறபட்டன. ஆத லால் வஸ்துவிற்கு சர்வதா நாசம் இல்ஃபெண்பது பெறப்பட்டது. 2006 காற்றெறி யப்பட்டவிந்த விளக்குக் கங்கோர் பழங் கூரை புக்கதோ?' என்பதனுல் விளக் கின்கட் சர்வநாசமுண்மை காணப்பட்ட தன்றேவெனில், எண்ணெய் முத லாகிய காரணங்களால் விளக்காய்ப் பரிணமித்து கினற புற்கலப் பொருள் காற்றை முதலாகிய காரணம் பெற்ற இருளாய்ப் பரிணமித்த தாகலின, அங்கும் சர்வ நாசம் இலிலையெனபது.

3 ( മൂപ് ഡു നേച്ചു വാക്കാത്രാവന് വെട്ടുത്തു 3

என பதோத்தாகலின, நீர சாவராசஞ் சொல்லு இன்ற தென்றோ? சொல்லீர் என்றவாறு மாம். இதனுல் கூணந்தோறு ம வஸ் துவிற்கு ஸர்வராசம் பிறக்கின்ற தென்று நீர் சொல்லக் கேட்கினற உபாசகரும் வேறுபாட்டையே கேடாகப் புத்தி பண்ணி யிருங்கு தலால் லோகதது வஸதுவிற்கு நாசமாவது வேறு படுதலே, சர்வநாசமில்லே யென்பது விளங்கும்.

- 564 தெய்வத மென்ற தேறினர் செய்யுஞ் சிறப்பென்றும் கையது வீயக் காமுறு தானக் கலப்பென்று மெய்தல பேயின் ணிவையிவை யெல்லா மிழுக்காவோ மெய்பிளா திட்டு வேண்டு எர்க் கீயும் விழுமிய்யீர்.
- (இ ன்.) தெய்வமுள தென்று தெளிக்க ஆஸ்திகர் செய்யும் பூறைகளும், ஹஸ்தமுத மாகிய வஸ்துவெல்லா மோ கண்மைய காமுற்றுச் செய்கின்ற தானங் களும், மற்றுமிவை போலுங் கர்மங்களும் செய்தவர்கள், தத்பலங்களேப் பெறு ராயின், இந்தப் புண்ணிய காரணங்க வெல்லாம் வியர்த்தாயாஸமாகிக் குற்றமா மண்றே? புத்தத்வ பிராப்தி கிமித்தமாகச் சரீரத்தைப் பிளந்தை இரந்தார்க்குக் கொடுத்த விழுப்ப முடையீரென்ற வாறு.

என்னே? செய்தவன் காம்பலினப் பெருதவாறெனில், கூணத்திலே பொ**ருன் கைய**ற நசிக்கு மென்னென்ற பௌத்தபகூத்துக் காமகாத்தாவானவன், பலன்**கால**த் த**ளவு** கில்லாமையில் காம்பலினப் பெருனென்ருர்க்குக் காமகாத்தா

<sup>1</sup> மறவி - மறத்தல்

<sup>2? 3?</sup> 

வினது செந்தானத்தே பலிக்கு மாதவிற் கர்மகர்த்தா கர்ம பலண் பெறுமண்டு முவனில், சந்தானத்துப் பவித்தலாவது கர்மகர்த்தா, தானேபலினப் பெறுவை கொண்ற வாரு ? தத்சந்தானத்து ஜனித்த பிற தெருவன் பெறுவ கொண்ற வாரு ? தானே பெறுவ கொணில், கூணைக்தோறும் பொருள் கையறக் செசே மெண்பது பெறப் படாதாகும். இனி, தத்சந்தானத்து ஜனித்த பிறதெருவண், பெறுமெனில், கர்மங்கிளச் செய்தவண் பலண் பெறுமையும், செய்யாதா குனுரு வண் தத்சந்தானத்து ஜனித்தப் பலபோக்தா வாகையுமெனர். அதிப்புலைக்கமாம். ஆதலால், கூணிக பகூததுக் கர்மகர்த்தாவுக்குப் பலன் அனுபவித்தல் இண்மையில் கூணிகவாதி யாகிய சுகதன,தன் உடம்பு பிளந்து கொடுத்தது பேதைகைமையிமென் பது போந்தது. (கூடி)

565 ஒள்ளிழை பாசே புறுபொருள் பிச்சைக் குரியார்கள் தள்ளின போழ்தின் னவையலை தன்ணத தலேகிற்பார் கள்ளர்க ளண்மை காட்டலு மாமோ கருணேயாற் பிள்ளேக ளேங்கப் பிறர்களுக் கீர்த பெருமைய்யீர்.

(இ · ன்.) விவாஹவி தியாற் கொள்ளப்பட்ட ஸ் திரீபைப் பிறி தொரு கூணத் தன் என்னுடைய ஸ் திரீ பென்ற கைப்பற்றிய பர்த்தாவும், தன்ஞல் தேடப் பட்ட அர்த்தத்தைப் பிறி தொரு கூணத்துக் கைக்கொண்ட ஸ்வாமியும், பிகை புககு வக்க சோற்றை யொருவழி வைத்து ஸ்கானம் பண்ணிவக்கு உண்ண லுற்ற பிகு ுவும் கூணத்திலே பொருள் கையறக்கெடுமென பது மெய்யாகிற் றம்முடையனவல்லு தவற்றைத் தம்முடையனவென்று பற்றிஞராகுவ ராதலில், அவர் கள்ளராகுவர்; அவரகளே கூணிகபக்கு சொல்லுகினற நம்மாற் கள்வரல்ல சென்று சாதித்துக் காட்டலாமோ? நம்புத்திரா, தமக்கு வருவதாகிய பீடைக்கு அஞ்சி, நங்கால்பற்றிக் கிடந்து கூப்பிடவு மதற்கு இரங்காது, எனக்குச் சேவைவ செய்தற்கு அடிமையில்லே; நம் புத்திரணர அடிமையாகத் தாருமென்றிருக்கு அவர்களே அப்பொழுதோர் கொடிகொண்டு மேரதைகன்ற அந்தணனுக்குக்கருணே அவர்களே அப்பொழுதோர் கொடிகொண்டு மேரதைகன்ற அந்தணனுக்குக்கருணே செய்துகொடித்த பெருமையுடையீ கொண்டு மேரதைகன்ற அந்தணனுக்குக்கருணே செய்துகொடித்த பெருமையுடையி கொண்டு மேரன்றவாறு.

இதனுற் கிருடை பண்ணுமா றமியாடினன்பது போக்தது. என்னே? வியச னப்படுவாரன்றே கிருடை பண்ணப்படுவார்? வியசனப்படா நின்ற பிள்ளோகுளா யும், அவர்குளுத் தேடி ஏழு இசுக்காவான மெல்லாம் அழுது, அரேற்றி யுழன்ற மாதாவையும், கிருடை பண்ணுது, அவர்குளப்பீடை பண்ணவேண்டி வெந்தொந்த பார்ப்பனத்தி மூர்க்குளேக் கிருடை பண்ணுதலா வெண்பது. 8"வண்டுளைங் கொள்.....பிரானே" இதனுவைன் கொடுத்தவாறறிகே. (கலா.)

<sup>1</sup> அதிப்ரஸங்கம் - பொருக்தாத சொல்.

<sup>2</sup> சக்காவாளம் - C. F. மணிமேகில, 6, 176-183.

<sup>3</sup> வண்டுளங்கொள் - குண்டலகேசி வாதச்சருக்கம். 33. ஆம் செய்யுளு**வை** யில் வக்**தளது**.

566 நில்லா தாகக் கூறுத றன்னே செறிபென்றீர் பல்வகை யானும் பாழ்செய்து பின்னே பரிகாரஞ் சொல்லுவி ராயிற் சொல்லிய மெய்ம்மை துறவாமன் கொல்கின வேழுங் குறிஙில் செய்த குணாத்தின்னீர்.

(இ - ன்.) சர்வதா அஙித்தியம் எண்று நீர் சொல்லுதற்கண், யாங்கள லோக பிரவிருத்தி, சாஸ்திர பிரவிருத்தி, புருஷ பிரவிருத்தி, கர்மபல சம்பந்த முதலா யினை சம்பவியாமை காட்டி தாவிப்ப, நித்திய சூசகமாகிய சந்தானம், வாசூண, சக்தி யெண்பனவற்றுற் பரிகாரம் பண்ணுவீராயின், அதித்தியமே யன்றி நித் தியமுமாய் சர்வதா அஙித்தியமென்பதா கெடுமென்று? கொல்லவந்த வேழத்தை நேற் குறிப்பிலே கிறுத்தின குணமுடையீ சென்றவாறு.

கொல்லவந்த வேழத்தைக் குறிகில செய்தலாவது - ஒரு அரசன் பௌத்த தர்சனங் கொண்டு மிகவும் புத்த பக்தனுப்ச் செல்ல, பிரீதனுகிய புத்தனும் அரசன் சாவாமை வரங்கொடுப்ப, இராயஜ்ம்பண்ணிச் செல்லா சிற்ப, புத்தன் சிஷ்யவர்க்குத் துள்ளாகுளுரு பிகூறு இராஜ புத்திரீண கோக்கி, ''குமாரனே! பகவான் சின்பிதாவுக்குச் சாவா வரக் கொடுத்தனராதலின் உணக்கு இராஜ்ப் பிராப்தி யில்ஃமெயன்று சொல்லக் கவன்ற இராஜகுமாரன் பிகூறு உபதேசித்த தொரு உபாய பிரயோகத்தால் இராஜாவை வதித்து, இராஜ்யங் கொண்டு செல் வான தன் மித்திரனுகிய பிகூறுவுக்குப் புத்தத்வங் கொடுப்பான் வேண்டிப் புத்தண் பிகைகுக்குப் போகின்ற வழி பொரு மத்தத்துக்கைக் கொல்லக் குறி செய்து வரவிட, அதின கோக்கிப் புத்தர் தங் கைகவித்து, தர்மோபதேசஞ் செய்து வரவிட, அதின சோக்கின் சென்பது. 1''உணர்ந்தவன் விடப்பட்ட களிராகம் விசையவித்த கையினு...னல்லனே;' என்பதனுலும், பிறவாற்ருலும் இதன் விருத்தி யறிக்துகொள்க.

இனி, லோகப் பிரவிருத்தி கூடாமையாவது - 2''ஒள்ளிழையாரே!' என் பதனுலறிக. சாஸ்திரப் பிரவிருத்தி கூடாமையாவது - 3''கற்றினி யெல்லாக் கணக்குங் கலந்துரை காண்பென்'ணயோ' வென்பதனுலறிக. புருஷப் பிர விருத்தி கூடாமையாவது - 4''பாலனுகிய புருஷன்றுனே கூடிணிக பகூத்துக் கூடாமை யறிந்துகொள்க'' என்பதனுலறிக. கர்மபல ஸம்பந்தங் கூடாமை யாவது - 5''தெய்வத மென்னத் தேறினர் செய்யுஞ் சிறப்'' பென்பதனு லறிக.

567 ஓதி பாது முயிரில்ஃ யென்ப துரைத்து நின்ருயேற் கோதி லங்கோர் குறியுயிரே கொள்ளி னுங்கோ ளழிவாம

<sup>1 ?</sup> 2 ? 3 ? **வினங்கா மேற்கோள்கள்.** 4 ? !

வே திலார் ¹(டிசால்) பரிகற்ப ஊயி ளூலின் மைசொல்லி னீ தி யாநின் கருத்தினு லுண்மை யுக்கேர்க் தாயன்றே.

(இ - ன்.) 24 து வெ. 2013 வயி. . வி 28 ஆ '' எனவும், 84 நா வல ரடு த தி வய டுவெள ஐால் வர உ 36'' எனவும், 4"யாப்பவிழவும் யானில் ஃ யென தில் லென்று மென்றுள்" 5"கருத்திஞர் பெற்றுமே கண்ணேபோர் கொளப்படுக்'' எனவும், 6''ஆமையின் கேசத்தார் கயிறிடுதி'' என்றும் இவ்வாறு ஜீ வணென்ப தோர் பொருளில்லாமையிற் சர்வம் அராத்மகமென்று சொல்லி,

'''[கூறு திரோ வுபிரென்றுள் கூறு து மூயிரென்றுன் கூறுமி னுயிரெமக்குக் குழுவாகித் தமெரமி மீறு விடாவுடையா னிவனன்றே வெனமொழிக்தான் ''

என்பதனுல் உயிருண்மை உறில் ஸ்வவசன விரோதமும், ஜீவனில் ையென் னும் பிரதிஜ்ஞா ஹாகியுமாம்.

இனிப் பிறர் சொல்லும் உயிரையில்‰ பென்றே கென்னினும் பிறர் சொல் லும் லக்ஷணத்ததாகிய வுயிருள்ளதென் நிசைக்தாயாகுதி; அதஞல் சர்வம் அநாத் மகமென்னும் பிரதிஜ்ஞாஹாகியா மென்றவாறு.

அன்றி பும் அரு தியாகிய ஸம்ஸாரத்துத் தடுமாறிப் பொன்றக் கேடாகிய மோக்ஷபர்யர்தமாக கின்ற சித்தங்களெல்லா மொரு ஜீவனுமென அ சொல்லிண யன்றே; அவவாறா சொல்லில் வர்த சிததங்கள் புண்ணிய பாப காமங்களேச் தத்பலங்களே யனுபவித்தும் சம்சாரத்துச் சுழன்ற மோகூலிக்க வேண்டு தலில் கூணர்தோறும் கெடுகினறனவல்லவாம். கெடில் இசுலோகத்தி னின நும் பாலோகத்துச் செல்வதாகி 8ஜீவவு வடி உ**ு**ம் பெற்றதி யாவதாம்? அன் நியும் மோக்ஷ பர்ய**ர்தமாக கின்** ந சித்தங்கள் எல்லார் **தொண்**டு இகலோகத்**தி** னின்றம் பாலோகத்துச் சேறல் முதலாயின கூடுவனவுமல்ல. சில டின் கழிந்து முக்தகைக் கடவனி இதுபொழுது சம்பூர்ண ஜீவனுமல்‰யே யெனரர்க்கு முப்பது திவசங்களே ஒருமாசமெனறு குறியிட்டவாறபோல கணக்கோறம் கெட்டனவாயினும் மோகூபர்யர்தமாக கின்ற சித்தங்களே உயிரெனறு குறியிட் டேனெனில், மாசப் 9பிராரம்பக்தொடங்கி, 10 அவஸானத்தளவும் கின்ற காலத் தை அறிதலில் மாசமென்று குறியிடலாம். முதலின்றி கூணர்தோறும் நகித்துச் செத்தங்களே யறிவதொன்றின்மையி லுயிரென்று குறியிடல் சூன் யங்களாகிய முடிவதாமன்று; புஷ்பங்கள் பலவற்றை மாவேயென்று குறியிடலாகாதவாறு போலவெனபது. பிறவு மெய்துங் குற்றங்களறிக்கு கொள்க. (#O#)

Ž.

<sup>1</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

<sup>2</sup> அக்கமத்தி...விஜ்ஜஇ. 3 காஸ்தி ஆத்மேதி வயம் பௌத்தா புரும:

<sup>4? 5</sup> î

<sup>6? 7?</sup> 

<sup>8</sup> ஜீவ*னென்ற* பெயர்.

<sup>9</sup> பிராரம்பம் - ஆரம்பம். 10 அவஸானம் - முடிவு.

568 ஒன்ற பில்லே யுயிசென்ற ரைத்த ரீயுண் மையின்மை நின்ற வாறே செறியாக கேர்கின் ரூய்சீ யாவனே வன்றி முன்சொன் னவத்திறமேத் திறத்தா ஹும்மா காமையா லின்றர் நின்றர் ரீமொழிக்தா பெம்மிறை யேயிறை யாகவே.

(இ - ன்.) உயிடுகுப்பதொன்றில்‰பென்று கொல்லிப் பின்பு,

1"இயல்பொடு வேறல்ல இணைற்றல்ல னில்லல்ல னியல்புனவா வுளனுகு மியல்பில்வா வில்லாகு மியல்பாதி யிண்கூமயான் முதற்றேற்ற மிலனிடை யியல்பெலாக் தானிறுதி யுடைமையா லனித்தியனே"

569 போற லானு மதுபோ லாடு தன் அம்பு ஊவினுலும் வேறல் லதில் ஃபெனவும் விணவ வியும்யோ கின்னுலுக் தேறி தின்ற பொழுதோ டிவ்வேழாக்கி றத்தினுலுக் கூற லாமோ மீட்டுணர்வு கொண்டு ணர்வா னில்லாக்கால்.

(இ - ன.) போறலானு மென்பத-ஆபோலுமா மாவென்றல். போலா தென்று மென்பது - அதபோலா தித வென்றல், புண்விணு மென்பது. பூர்வம்அல்ப ஞானியாயினு னிதுபொழுது சகலசாஸ்திர பாரங்கத னென்றல். வேறல்வதில்ல யென்பது - அதனேடிது முன்பு வேறபட்டிருக்கும். இது பொழுது வேறு பாடில்ல பென்றல். வினேவல் யென்பது - முன்பு சர்வகாரிய சமர்த்தன், இது பொழுது 2 அகிஞ்சித்கர வென்றல். யோகென்பது - முன்பு மகாயோகியாய் 8 பூஜ்ய பாதனுய்ச் செல்வா னிது பொழுது 4 மூலேமியிலு னென்றல். தேறி கின்ற பொழுதென்பது - முன்பு மயங்கினு னிப்பொழுது தெளிக்தா வென் றல்.

இவ்வேழு திறத்தாலு முண்டான<sup>6</sup>வ\_\_த<sub>ி</sub> வி<sup>9</sup>சூரணவ<sup>ு</sup> வ -ிரவாராவ டுஹெகீள யறிவ தொரு ஆத்மாவில்லாத பொழுத ஸம்பவிக்குமா றென்னே வென்றவா**ற**.

ஒப்புமுதலாயினவற்**ருல் அஃதல்லாததூன யதுவெண்று கிரஹித்த**லில் <sup>6</sup>பிராந்தி ஞானமாம். என்**ுன**் முன் தாமலைரப்பொய்கை கண்டான், பின்னெரு

<sup>1?</sup> 

<sup>2</sup> அகிஞ்சித்கான் - ஒன்றும் செய்யாதவன்.

<sup>3</sup> பூஜ்யபாதன் - பூஜிக்கத்தக்க பாதமுடையோன். 4 ஒழுக்க மழிக்தோன்.

<sup>5</sup> பிரத்ய பிஜ்ஞாக பூர்வாபராவஸ்தை. 6 பிராக்கி - மயக்கம்.

கா எப்பொய்கை கீரறவற்றி கீர் பெற்றுத் தாமரை பூத்தகாலத்துக் கண்டு அத் தாமரைப் பூவென்றலும், முன்பு புளிப்பதொரு புளியம்பழக் தின்ருன், பின் பொரு புளியம்பழங் கைக் கொண்டு இப் பழக்தின்றே னிது புளிக்கு மென்றலும், அம்மயி ரிம் மயிரென்றலு முதலாயின, பிராக்திஞான மன்றே வெனில், கன்று சொல்லினே, பிரத்தியபிஜ் ஞானங்களு கொண்று பிராக்த மானதற்காக எல்லாம் பிராக்தமாயில் பிரத்தியக்கத்திலு மொன்று பிராக்த மாகில் எல்லாம் பிராக்தமாக வேண்டும். அன்றியும் பூர்வாபராவஸ்தான முடையதற் கல்லது இவ்வாறு உணர் தல் கூடாமையால் பூர்வாபராவஸ்தான முடையதேரர் பொருளேயொழிய இவ் வாறு ணர்தலும் ஸம்பவியாதாம்.

இனி, பிரத்தியபிஜ்ஞானங்களெல்லாம் பிராக்திஜ் ஞானங்களாகில், 'யான் கண்டீர் கோன்பிகான் முன்'னயோர் பிறப்பினுன் முயலானே ' னெனறதாடம் பிராக்கி ஜ்ஞானமாய்ப் பிராக்களுகிய கீ ஆப்தனல்லாமையில் பௌதத சமய மெனபதொனறிலதாம். இது பிரமாண பூதமான பிரத்தியபிஜ்ஞானமாகில் பூர்வாபராவஸ்தான முடைத்தாகி ஞாளுதாரமாகிய தொரு ஜீவத் திரவ்ப முன தாகல் வேண்டுமென்பது.

எழுதிற மென்பத - தாம் வேண்டை மொற்றுலன்ற, பிறர் வேண்டு மாற்றுற் கூறிஞ்டானபது. (கலஎ)

- 570 நாம சீவன் முதலாய **நான்மை** களின்முன் மூன்றி துர் தூய்மை சீவ **ஹடைத்தாகு மன்றே** னின்சொன் மாஅமார தாம சீவன் முழுவது மென்று தருக்கு கின்றுய் வாம சீவ ணிவற்றினு லுண்மை மறுக்க லாகுமோ.
- (இ ள்.) 1. போசீஸ்ராவ நாச நவு ஹாவ '' மென்கின ந நான கினுள் ஞம நாமமும், ஸ்தாபீன யும், தொவ்யமு மென்கின் ந மூன்றா முண்மையால், ஜீவத்தொவ்ய மோர் குற்ற மின்றியுளதாம். என்னே ? உளபொருட்கலலது லோகத்தப பெயரில்லாமையில் ஜீவனென்னும் பெயருளதாகவே ஜீவதிரவய மும் உளதாகும். என்னே ?

ബ്ലാട്ടു പ്രത്യായുന്നു കൂടു പ്രത്യായ പ്രത്യായില്ലായ പ്രത്യായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്

என்ப தோத் தாகலின் என்றுர்க்கு, <sup>3</sup>வ புஷ்ப முதலான பெயர்களுணமையில், அவையு முளதாகல் வேண்டுமன்றே வெனில், வேண்டா ;

> 4 '' எல்லாச் சொல்லும் பொருள்கு றித் தன்றே தொடர்மொழி யல்லாக் காலே யான ''

என்ற சொல்லோத் தடையாரும் சொன்ன ராதலிற் ரெடர் மொழிகளிற் சில

<sup>1</sup> தத்வார்த்த சூத்திரம். 2 ?

<sup>3</sup> கபுஷ்பம் - ஆகாய புஷ்பம். 4 ?

வன் றித் தனிப் பெயர்கனெல்லாம் பொருளுடைய. இவ்விடத்தும் ஆளசத்துப் பூவில்‰ யென்பதல்லது ஆளசமென்னும் பெயரும், புஷ்பமென்னும் பெயரும் பொருளுடைய வாதலால் ஜீவனென்னும் பெயர் தனிப் பெயராதலால் பொரு ளுடைத்தென்பது. வடிவுடைமையாலும் ஜீவத்திரவ்யமுளது. இல்பொருட் கோர் வடிவின்மையால், 1வுவல் வெ உந்து துகூத்தாலும், 2வுராஹாரா டிவிசேஷாறு மானத்தாலும், தனக்கும் பிறர்க்கும் ஜீவதிரவ்யத்தின்றை உண் சித்தமாதலில் ஜீவதிரவய**முனதாம்.** அன்றெனில் நின் சொல்லெல் லாம் லோகத்துக்கு விரோதமாகும். என்னே ? புத்தனென்னும் பெயரும், தத் பிரதிமையும், புத்தளுகிய கீயும் லோகத்த இல்லே யாதல்வேண்டும்; இல்லே யாகவே பௌத்த சமய மென்பதொண்றில்ஃவரா மாதவின், ஆத்மா நாஸ்தித்வ வாதம இல்ஃல யாமாதலில் எண்பது. அவையுளவெனில் சாவம் அநாத்மாவென் பத பெறப்படாதாம் ; யான் ஆத்மாவல்லேன ; பஞ்சஸ்கந்த பிண்டம் என்பா யெனில், தெங்கேறி இனகீரிடிவுழித் தெங்கிற்குடையான், 'தெங்கேறிஞர் யாவர்?' என்ன, ' யாடுஞரு மட்டை ' என்னுமா தனேபோல சீயும் ஆக்மா வெனனும் பெயரை பொழித்தப் பஞ்சஸ்கர்த பிண்டமென வே*ரெரு* பெய ரிட்டு வழங்கினை யாம். ஆதலால், நாமாதிகளுண்மையில் ஜீவத்திரவயத்தின துண்மை கின்னுல் மறுக்கப்படாதென்றவாறு.

- 571 அறியும் மெய்ம்மை யும்மைங்கர் தம்மாட் சிய்யுமல்ல8(வையுஞ்) சிறிதும் மென்முன் னிஃயின்மை காட்டிச சிதைத்தே ஞனினிப் பிறிதொன் நண்டே ஹமைய்யென வுமைத்தாள் புத்தன முன்பெரி தம் மெறிபட்டென்னெ றியினுலே யடக்கு வன்னி ஊயுமென்முன்.
- (இ ன்.) சத்ய சதுவ்டியமும், பஞ்சஸ்கர்தமும், மற்று கூணிகபிரவிருத்தி முதலானவையுர் தூஷித்து சீக்கினேன்; மற்று சீ வல்வதுண்டேற் சொல் வென்று சீலகேகியார் சொல்ல, புத்தன் மிகவுங் கோபிதது எனது மார்க்க கியாயத்தால் சினது கர்வமெல்லா மடக்குவே கெனன்று சொன்னைக வென்ற வாறு.

  (கடை)

572 ஆத் யலாத வகன்றடு மாற்றமுஞ் சாதி யூறுக்குர் தகையு மிவையென வோதி விணப்பயத் தொப்புரைப் பார்க்கன்றி ரீதி யிலாகேறி சோல னென்முள்.

(இ - ன்.) அகாதியாகிய ஸம்ஸார மோக்ஷங்கள் ஸம்பவிக்கு மாறம், ஸம் ஸாரத்தைப் போக்குவதாகிய ஸன்மார்க்காறுஷ்டானம் ஸம்பவிக்குமாறு மிவ் வாறென்று உறிக்கர்ம பலங்களுக்கு ஸம்பந்தஞ் சொல்லுவார்க்கன்றி, கூணிக

<sup>1</sup> தன்வேத் தான றியும் காட்சி. 2 பேச்சு முதலான.

<sup>3</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

வா தியாகலி னவை சொல்லமாட்டாத கின து துன்மார்க்கத்திற்கு நான் அகப்படு வேனே வென்று சொன்றுசொன்றவாறு. (ககo)

- 573 வித்தின் வழிவழித தோன்றும் முஃளகின் சத்தியி ஞயசர் தானத்தை மாற்டுறன்பன் 17வத்தவ வித்தினின் வேறன்று வீடிது தத்துவ மாக்டுகா டளிரிய லாயே.
- (இ ன்.) பீஜததினு வழி அங்கூரம், அங்குரத்தின் வழி கிட்ட முதலாயி னுவுமாய்ச் செல்லுகின்ற இந்த சந்தானத்தை ஸம்ஸார மேணபேன; டெந்த வித்துப போல முடுளயாத விடுதில வீடென்பேன்; இதினத் தத்திவமாகப் புததி பண்ணுவாயாக வெனமு சொன்றை கென்றவா*று*. (ககக)
  - 574 விணேயு முளது பெயது முளது திண்யிணத் தாயிதுஞ் செய்ஞ்ஞது மில்ல பெண்யவுங் காத மிருகண் நில்லா நிண்யினமற் நென்று னெறிபெயக் தானே.
- (இ ன்) காமமுனது, பலமுமுனது, காம்க்கூதச் செய்வானும் பலத்தைப் புஜிப்பானுமாகிய ஜீவனில்ஃல; எல்லாப் பொருளும் கூணத்தே நசிக்குமெனறு சுததன் சொன்ளு கௌனறவாறு.

2''காமகோணகிரி கூ... கூடி இலடி'' என்பதனுல் ஜீவனில் ஃ யென்பதும, 3 ''கூணாடி நூ அ ந திஷo தி'' என்பதனுல் கூணவிராசமுமறிக. (ககடி)

- 575 குணமபொரு ளென்றி கொடைபொரு வென்றி புணர்கதுசெய் துண்பா ஹெருவனி லென்றி கணக்களி லேகிலே கக்கமு மாயக்காற் பிணங்குவ தொக்குரின் பேரெமக் கென்முள்.
- (இ ன்.) விரத சீலானுஷ்டாளு தி குணங்க ணன்றென்றும், தானம் பண் ணுதனன்றெனறும் சொல்லு தி; அவற்றையும், அவற்றைச் செய்யும் கிரமத் தையுமறிக்து, அவற்றைச்செய்து, அவற்றின் பலங்களே அனுபவிப்பானுரு ஆத்மனில் ஃவென்று சொல்லு தி; சகல பதார்த்தங்களும் உதபத்தி கூணத்திலே நசிக்குமென்று சொல்லு தி. இவவாறு சொல்வாயாளுல் கினதை புத்தனெனனு நாமம என்னேடு பிணங்குவது போலு மெனறவாறு.

பிணங்கு தலாலது - புத்தனென்னும் சப்தத்திற்குப் பொருளறிக்தானென் பதாம். இவவாறு அயுக்தஞ் சொல்கின்ற உன்னோப் புத்தனென்று உழங்குதல்

<sup>1</sup> வெத்த - வெக்த; வலித்தல் விகாரம்.

<sup>2</sup> காரகோண கிரியா அவிஜ்ஜயி - செய்பவனும், பலமும் இல்லே.

<sup>3</sup> கூணுத் ஊர்த்வம் சதிஷ்ட**க்கி-ஒருகூண**த்திற்கு மேலேஇருப்பனவல்ல.

எனக்கு 1விஷாத காரணமைன்பது போக்தது. என்னே? அயுக்தஞ் சொன்னவா நெனில், 2பீஜாங்குர முதலாயினபோலச் சித்தத்தின வழிச் சித்தம் பிறக்து செல்கின்ற சித்தவொழுங்கினே ஸம்ஸாரமென்றும், வெக்த வித்தப்போல மேற் சித்தம் பிறவாது பொனறக் கெடுதல் மோகூ மென்றும் சொல்லினாயக்றே; இந்த ஸம்ஸார மோக்ஷங்கள் யாதனுடையன? சித்தங்களுடையன வெனில் அழகிதன்று; சித்தங்கள் பூர்வ கூணத்துள்ளனவன்றி உத்பன்னமாய்த் தத்கூணத்தே கசித்த மேற் பிறவாதனவற்றுக்கு ஸம்ஸாரமென்பதொன்று ஸம்ப வியாதாம்.

இனி, பக்தமான தற்கே முக்கியுமாதலி லவற்றுக்கு மோக்குமும் ஸம்ப வியாதாம். சித்தங்களுக்கு ஸம்ஸாரமாகில் முக்தி யாதனுடையதாம்? ஸம்ஸார மோக்ஷங்கள் ஒருவழிக் கிடத்தல் வேண்டுதலின், மோக்கமும் சித்தங்களுடைய வெனினும், அடைவ ஸம்ஸாரிகளாகி ஸர்மார்க்க மனுஷ்டித்து முக்தங்களாகில் கூணவி நாசம் ஸம்பவியாதாம்.

8.' அவாச் சார்க்கு பறாருகும் பற்றிஞல் விணமு திர்வாக் தவாதவில் விணமுதிர்வாற் பிறப்பாகும் பிறப்பிஞற் குவாவிய பிணிமூப்புச் சாக்காடின் கூட்டமா யுபாயவித் தடுமாற்ற மொழிவினறி யுருளுமே''

இவகாருகிய ஸம்ஸார கா**ரணங்களேச் செய்து ஸம்**ஸாரியாகி **கைராத்ம பாவின** முதலாயின பாவித்துப் புத்ததர்ம மநுஷ்டித்**த** சக்தங்களாகை சித்தங்களுக்கு ஸம்பவியாமை அறிக்துகொள்க.

இனி, 'ஸேக்வட்ட இது வியாகிய ஸக்தானபுத்கலனுக்கு ஸம்ஸார மோகுவ் கன் சொல்லினும் ஸக்தானபுத்கலைகைன் மு டீ கொண்டது மோகுவப்யக்தமாக கீன்ற சித்தங்களே யண்றே. 5 'குழுவாகித் தம்மாறி மீ துவீடாவுடையா, னிவ னன்றோ வென வுரைத்தான்" என்பது கின்னேத்தாதலில், ஸக்தானபுத்கலை சின்றதாடம் அந்தச் சித்தங்களேயாம். ஸக்தானபுத்கலைவே ஓ, - அச்சித்தங்களி யல்பாகப் பிறப்பது; பிறிதொண்று; 6''கண்ட நம்முயிர் யாவதென்றுளாக் கந்தங் கன், கொண்டனவு மிறந்தனவுக் தோண்றுவவு மியல்பாகப், பண்டைத்தன் குற்றத்தாற் றமெரு வீட்டின்க, ணுண்டாக விடுவாகுமை முயிரெனப்படுவா" கொண்ப தெம்மோத்தாகலி கொணின், சித்தங்களில் 'வியதிரிக்ததை, அதாதி யாக அவா முதலாகிய வலம்வலாக காணக்களே கிகழ்த்தி, ஸம்ஸாக தைக்கம்களே அனுபவித்து முக்ததைவகெனனில், அவண் பசமார்த்த சத்தோ அல்லனே ? பர மார்த்த சத்தெனில், 8'' கற்பித்துக் கணைமென்றெற் காலம் வேறில்லென்றுன்'

.

<sup>ி</sup> விஷாத காரணம் - தாக்ககாரணம். 2 பீஜாக்குரம் - வித்த, முனே.

<sup>3</sup> கு. கே. ?

<sup>4</sup> ஸத்வபிரஜ்ஞப்தி - உண்மையான அறிவு.

<sup>5</sup> கு.கே.? 6 கு.கே.?

<sup>7</sup> வியதிரிக்தன் - வேறுபட்டவுண். 8 ?

1" மேஃலெயெம் முயிர்தானும் வேண்டியவா நி துவென்றுன்" என்ற இகல்பிதா தாவாகச் சொல்லியதாடம், 3" உணர்வதியா தெனவுரைத்தாளுணர்வென வெதிர் மொழிந்தான்" எனவும், 4" ஆசையா இடம்பனவிற் ஹயிரென்பாயாமையிற், கேசத்தாற் சயிறிடுதி செடுக்கின் னுரையென்றுன்" எனவும், 5" கருத்திஞற் சீவீனச் சுருக்காக வுணர்தியேற், சுவர்க்கத்துத் தண்ணீரோ" எனவும் இவ் வாறு ஆத்மநாஸ் தித்வஞ் சொன்னதாடம் அஸம்பந்த பிரலாபமாம்.

இனி, பாமார்த்த சத்தல்லன் லோகவிவகாரம்பற்றிக் கல்பித்துக் கொள்ளப் பட்டானெனில், <sup>6</sup>வந்த்யைக்கு ஒரு புத்திரீனக் கல்பித்து அவனுக்கு <sup>7</sup>வாக்ய பாடவ முதலாகிய குணங்களே வர்ணிக்கவும் அமையும். அவ்வாறே ஒரு ஆத் மூனப் பெறினும் அதுவும் <sup>8</sup>க்ஷணவிகச்வர மாதலின் அதற்கும் ஸம்ஸாரகாரண கிகழ்த்துதலும், ஸம்ஸார பந்தனுதலும், மோகித்தலும் ஸம்பவியாதாம். ஆத லாற், ''பிணங்குவதொக்கு கின்பெய்'' சென்று சொன்னுசென்றவாறு. (ககடி)

576 திதுள்ள மேலது தியுழப் பேடுசெய்யும் யாதுள்ள மாண்புள மேலின்ப மாமென்னே மாதுளம் பீசமுண் மாணாக்கின்னிறம் போதுள்ளு் காண்பது போலமற் ஹென்முன்.

(இ - ன்.) இதனுற் கர்மபல ஸம்பக்த மாமாறு சொல்லு கின்றுன். உள்ளம் யாதொனறு நீதாகில் ஸக்தானத்துத் துக்கத்தைப் பண்ணும்; உள்ளம் மாட்கிமைய வுடைய வுள்ளமாகில், சக்தானத்துச் சுகத்தைப் பண்ணும்; எங்ஙகைமெனில், ஒரு மாதூள வித்தில் காராக்கும், ஒரு மாதூள வித்தில் செவவாக்கும் பூசிப் பூமியுள்ளிடத் தத்சுக்தானமாகிய பூவிற் கருமையுஞ் செம்மையுமான கிறம் தோன்றியவாறுபோல வென்று கென்றவாறு.

577 <sup>9</sup>எட்டினியன்ற விரண்டினு ளாங்கவை யட்ட வரத்தமு மல்லது மாய்ப்பய மட்டார் மலர்க்கண்ணுஞ் செம்மையு மற்றுமா விட்டமும் காட்டுவ னீங்கிது போல.

(இ - ன்.) முன் பவன் சொல்லியவாறு விரித்தது. (ககுடு)

578 ஐச்தி னியன்றவர்10பிண்டத்த ராகிய மைக்த ரிருவர் குசலா குசலத்தர்

<sup>1 ?</sup> 2 கல்பிதாதா – கற்பினயான ஆத்மா. 3 ?

<sup>4? 5?</sup> 

<sup>6</sup> வக்த்யை - மலடி. 7 வாக்யபாடவம் - வசனசாமர்த்தியம்.

<sup>8</sup> கூணவிரச்வரம் - கூணவிரசம்.

<sup>9</sup> எட்டினியன்ற இரண்டினுன் - அஷ்டக பிண்டமாகிய வித்தொண்டில்.

<sup>10</sup> பிண்டத்தாரகிய - ஸ்கந்த பிண்டத்தாரகிய.

கொளைதாயி னல்லவன் றன்வழித் தேவனும் வெர்தொழி லான்வழி வீறி னரகனும்.

- (இ ன்.) அவ்டிடக பிண்டமாகிய வித்திரண்டிற் செவ்வரக்குக் கூட்டப்பட்ட வித்தின்வழிச் செம்பூவுங் காராக்குக் கூட்டப்பட்ட வித்தின் வழிக் கரும்பூவுக் தோன்றியவாறபோலப் பஞ்ச ஸ்கக்தமாகிய புருஷர் இருவருள் குசல சித்த முடையான் வழி சுவர்க்கத்துத் தேவனும், அகுசல சித்தமுடையானவழி கரகத் தொரு காகனுமாய்த் தோன்று மென்றவாறு. (ககசு)
  - 579 பீச மெனப்பட்ட தெட்டே பிறிதர் 1கொன் முசொன்ற மில்ஃய வைர் திற்கு மன்னத ரீசொன்ன வாறிது ரேருர் திறமென்ண பேசுவன் கேள்பா னெடுத்தினி பென்முள்.
- (இ ன்.) பீஜமென்ற சொல்லப்பட்டத அவ்,டக பிண்டமொழியப் பிறி தொன்றுமில் ஃ. தோவ்,டாக்திகமாகிய புருவை, பிண்டமும், பஞ்ச ஸ்கந்த பிண்ட சொழியப் பிறி தொன்று மில் ஃ. இவ்வழி கான சொல்லு ங குற்றங்கள் கேசென்று சொன்று சொன்றவாறு.
  - 580 அயலாக் கட்டக பீசமுண் டாங்கு 3வியலகத் தைந்திற்கும் வேருென்று காட்டாய் குயலமு மல்லது மாயினன் ருகும் மயல் 4படைத் தாபொழி மாதுளங் காட்டல்.
- (இ ள் ) அவ்டிக பிண்டமாகிய விததுக்கள் தம்மில் அயலாகிய நீலாகதா எஸாவ்டிகத்தோடு ஸம்பந்தமாதலில், தத்சந்தானத் துண்டாகிய புஷ்பத்திற் செம்மை கருமை தோன்றுவது யுகதம். புருவு நீவியபதேசம் பெற்ற பஞ்ச ஸ்கந்த பிண்டங்களில் சம்பந்தித்தது பிறிதனமையில், தத்சந்தான ததுண்டாகிய பஞ்ச ஸ்கந்த பிண்டங்களில் சம்பந்தித்தது பிறிதனமையில், தத்சந்தான ததுண்டாகிய பஞ்ச ஸ்கந்த பிண்டத்து, 766காருணா ஹாவாகி காயு—ிரஹாவுஃ ''என்பத ஞூல சுகதுக்கங்கள் தோன்றுவது கூடாதாம. குசலா குசல ஸ்டீஸ்காரமுள தண்டுரு வெனில், அது பஞ்ச ஸகந்த பிண்டத்து கொண்றுதலில், 8கேவல மாகிய பினாவ்டிக ஸந்தானத்தில் செம்மை, கருமை பெறப்படாதவாறுபோல, கேவல பஞ்சஸ்கந்த பிண்ட ஸந்தானத்துச் சுகதுக்கங்கள் ஸம்பவியாவாமாதலில் திருஷ்டாந்தத்தோடு தார்ஷ்டாந்திகம் பொருந்தாமையி லிந்தத் திருஷ்டாந்தத்தை யொழி என்றவாறு.

<sup>1</sup> ஒன்று - பொருந்தும். 2 தூல்நடாந்திகம் - உபமேயம்.

<sup>3</sup> வியல் - பெருமை. 4 'படுத்தாய்' என்றும் பாடபேதம்.

<sup>5</sup> லாக்ஷா - அரச்சூ. 6 வியபதேசம் - நாமம்.

<sup>7</sup> காரணுபாவாத் கார்யாபாவஃ-காரணமின் றிக் காரியமாகாது.

<sup>8</sup> கேவலம் - தனி.

கார்யகித்திக்கு வேண்டுவதல்லது, திருவ்டிடாந்தத்து வந்தனவெல்லாம் தார்வ்டி டாந்திகத்து வருகவென்னும் மியம முண்டோவெனில், மாதுவிங்க பீஜாவ்டிடக சந்தானத்துளதாகிய புவ்பாவ்டிடகத்து வர்ணபேதம் பீஜாவ்டிடகத்துளொன்று வண்றிப் பிறிதாகிய லாகூராசத்தால் வந்தது. புருவடி வியபதேசம் பெற்ற பஞ்ச ஸ்கந்தபிண்ட ஸந்தானத் துனதாகிய பஞ்சஸ்கந்த பிண்டத்துச் சுகாதிக்குப் பிறி தொரு காரண மின்மையிற் கார்ய சித்திக்கு வேண்டுவதில்லே யாதவில் திருவ்டி டார்த தார்வ்டிடாந்திகம் பொருத்த மில்லேயாம். (ககஅ)

- 581 பூவின்கட் காட்டல் பெருராதா ததன்வழி 1மாவின்க ணுக மகன்செய் விணப்பயன் தேவன்கட் போலத் திருந்திய மாதுளஞ் சாவின்கட் செய்கையுஞ் சாவிகளேத் தாயே.
- (இ ள்.) மனுஷ்ய சந்தானத்தொரு பிண்டத்துளதாகிய இகு சலிகிரியாபலம் தேவசர்தானத்தொரு பிண்டத்துத் தோன்றுமாயி விதற்கு மாதுவிங்க பீஜத்துப் பூசிய லாக்ஷாரச கார்யம் தத்ஸர்தானமாகிய புஷ்பாஷ்டகத்தை தோன்றுதவி னிது திருஷ்டாந்தமாகாது. அன்றியும் மாதுவிங்க பீஜஸந்தானம் புஷ்பிக்கு மன வும் சாவாதொழியிணண்றே லாக்ஷாரஸ் கார்யக் தோன்றுவது; சாவிற்ரேன் ருதை; மக்கட் சந்தானத்தொரு பிண்டத்து விடூனப்பயன தத்ஸந்தான நாசத்தல் லது தோனருமையின் திருஷ்டாந்த மாகாதென்பது.
  - 592 வித்தொடு பூவின்கண் வேற்றுமை காட்டினுக் து**ததல்** குழவி கிழவன்கட் சொல்லென்பன் பித்துடை யார்போற் பிதற்றி விணப்பய மெத்திறத் தின்னு மியைத்துரைக் கில்லாய்.
- (இ ன்.) வீத்திலிடப்பட்ட லாக்ஷாரான கார்யம் புஷ்பத்திற்ரேண்றியவாறு போல மக்கட் சந்தாணத்த வீண தேவசந்தாணத்தப் பவித்தலால் இருஷ்டாந்த மாம், பேதமுண்மையினெனில், மக்கட் சந்தானத்துக் குழலிப் பருவத்துச் செய் தது தத்சந்தாணத்துக் கிழவஞ்கிய பருவத்துப் பலிக்கிலி த இருஷ்டாந்த மாம், ஏகசந்தான பேத மாதலி னென்பது. ஆதலாற் கர்மபல சம்பந்த முனக் குச் சொல்லுத லரிதென்றவாறு.
  - 583 அங்குரர் தன்கண்ணுஞ் செல்லா தரக்கொடு மங்கின பீசத் தாருவ மலரின்கட் டங்கின வென்னுஞ்சொற் றத்துவ மாக்கொண்ட வங்குலி மாரணே யாதன்மற்றென்னுய்.

<sup>1</sup> மா மாணம்.

<sup>2</sup> குசலகிரியா - ஈல்லொழுக்கம்.

(இ - ன்) வித்திலூட்டப்பட்ட லாக, ாமம் கையற நிதைத்தலில் அங்குரத் இன் கண்ணுங் காணப்படாதவிது புவீ, பத்துக் காரியஞ் செய்ததென்பது கேட்டு நின் தத்துவங்கொண்ட 1 அங்குலிமாரின 2 அபோத்தா வென்ற நீயே சொல்லா யென்றவாறு.

என்னே அவன் அபோத்தாவாயினைவாறெனில், டையுறக் கெட்ட லாஷா எஸமும், புண்ணியபாப கர்மங்களும் கிலகாட் கிடந்து காரியஞ் செய்யில் கையுறக் கெட்ட அடித்யாராகாதியுங் கையறக் கெட்ட ஸுகதனும் பின்பு தோன்றல் வேண்டுமண்றே வென்று கேளாது நீ சொல்லியது கேட்டலினென்பது. கேடிருவகைத்துப் பயன்செய்தற்கு ரித்தாகக் கெடுவது உம், பயன் செய்யாது பொன்றக் கெடுதலுமென. 3 ''கெட்டதோர் பயன்றேன்று தென்றியேற் பயக்கு ரித்தாய்க் கெட்டது'' எனவும், 4 ''பொன்றக்கே டின்மையாற் பொருள் வழிப்பொருள் தோன்று'' மெனவுஞ் சொல்லுதலிற், பயன்செய்தற் குரித்தாய்க் கெட்டதெனில், நன்று சொல்லின்! முன்னெருகாண் மரித்துப் போயினை கொரு மககே வின்றெருரு புத்திரற் பெற்று சென்னருக்குப் பேதாயிது கூடுமோ வென்றுர்க்கு, இன்று புத்திரற் பெறு தற்குரியளாகி யன்றிறக்கா சென்னேறு ஆதன கூறியதே போலும், பயக்குரித்தரய்க் கெட்டதென்று நீ சொல்லிய தென்பது.

5 '' பண்டே யிறந்தாளோர் பைக்தொடி பின்றெரு மிண்டூனப் பெற்று வெனலொக்கும்—பண்டுசெய் நல்விளேயுந் தீவினேயுங் கெட்டன வின்று தம் பல்பயன் செய்யு மெனல்."

அன்றியும் காரியக்தோன்றக் கெடிகின்ற பொருன்கள் பொண்றக் கெட்டப் பொரு னோபாதி செட்ட தோவில்ஸயோ? செட்டதெனிற் பொன்றக் கெட்ட புத்தீணப்போல மேற் காரியம் செய்யாதாம். அவ்வாற கெட்டதில்ஸ யெனிற் பொருன் செடுதலுற கெடாமையுமாய் கித்யாகித்யாத்மகமாம். அங்குலிமார ணென்பானுருவன வித்தை சாதிப்பதுடையனும் அதற்கு ஆயிரம் விரல்தேட வேண்டி, அதற்கு இரண்டு குறைய ஆயிரம் விரல்தேடி இதற்குத் தன் மாதா வின் விரலிரண்டும் குறைக்கப்புக, அவண் புத்தனர் சென்ற அவீனத் தார்மிக ஞக்கித் தவம்படுத்தா சென்றவாறு.

584 அப்படி யாலாக் காமது போன்டுமனிற் றப்புடை யாணுழப் பெய்வழிக் தங்குத றப்புடை யான்சுர ஞுகிய வன்றுய்க்க விப்படி யாயினீ பென்றுரை யாயோ.

<sup>1</sup> அங்குவி மாரன் - வி. கு. காண்க.

<sup>2</sup> அபோத்தா - அறிவில்லாதவன்.

<sup>3?</sup> 

- (இ ன்.) வித்திலாட்டப்பட்ட வாக்கின் கிறமே பூவிலும் வந்ததேபோலுங் சாமங்களும், பலமும் எனில், தூலகிகைரத்தன் முதலாகிய தவம்பண்ணிஞன் ஜன்மாந்தாத்த மத் தவம் பண்ணுதல்வேண்டும். அஃதன் நியவன் சாலோகத்து விஷயசுகம் அனுபவிக்கிலிது திருஷ்டாந்தமாகாது; இதற்கென் சொல்லுதி சொல்லா யெனறவாறு.
  - 585 எம்மை யுவப்ப விணேவழிக் துப்பெனிற் செம்மை வழியது தீஞ்சுவை யென்றில்லே யெம்மை விணேவிண யாக்குகின் பூவுரை யிம்மையோ மும்மை யிவையிலே யாலோ.
- (இ · ன்.) எம்மை விரும்புவித்தற்காகக் கர்மத்தின் வழி பல மெண்று சொல்லு தி யாயினு மதற்குத் திருஷ்டாக்தமாவது · செம்மை வழித் தீஞ்சுவை பிறப்படு தான்ரும்; அஃதன்றிச் செம்மையே திருஷ்டாக்தமாகக் காட்டிவது 1பிரஸ் ததததுக்குத் திருஷ்டாக்த மாகாதாதலில், இஹலோகத்துக் கர்மஞ் செய் தலும், பாலோகத்துப் பலம் அனுபவித்தலும் கினக்குப் பொருக்தாவதனற வாது. (கடைட்)
  - 586 உண்டது போது முறபயன் பன்மலர் கண்டது காரண மாகக் கருநினு மண்டையா மான்றசை மீன்றடி தோன்றிய வண்டுணே வாகலு மாமத குலே.
- (இ ன்.) வித்திலாட்டப்பட்ட அரக்கினது கிறம் பல பூக்களுள் பலகாலும் வந்தவாறு போலச் சில செய்கையால் பல பயமாமெனறு சொல்லினும் சாக்கியன் தபசு பண்ணுகினற காலத்து ஒரு மண்டையா லிரக்துண்டாஞயினும் ஜன்மாக் தரத்து ஆயிரம் மண்டையாலிரக்துண்டலும், ஒரு மான்றசை தின்று ஞயிர மான்றசை தினறலும், ஒரு மாசத்துக் கொருகாற்றில கிரைத்தாஞயிரக் காற் றூல கிரைத்தலும் வேண்டும். ஆதலாற் செய்மை வழித் தீஞ்சுவை யல்லது செய்மை வழிச் செய்மை பலங் காட்டுதல் திருஷ்டாந்த மாகாதெனறவாறு.

'ஆண்'டென்பது, விகார வகையால், 'அண்' டென நின்றது. (கஉச)

- 587 தியுழப் பேசெயுர் தீவிணே செயன்பது வோயுழப் பாம்வழி யேபுகுர் தாயினி ரோயுழப் பாகிய நுஞ்செய்கை யாவையும் ரீயுழப் பாய்பிறர்க் கேயுழர் தாயால்.
- (இ ள்.) பாபகர்மம் துக்கத்தைப் பண்ணுமென்று சொல்லு இயாயி வது தத்துவமாம். சீ யொரு ஜன்மத்துத் தூல யரிக்கு கொடுத்த பாபத்தாற் பிறி

<sup>1</sup> பிரஸ்துதம் - எடுத்துக் கொண்ட விஷயம்.

<sup>2</sup> வாய் - மெய்; 'வாய்மை' என்பது மையீற கெட்டு நின்றது.

தொரு ஜன்மத்து உடம்பு பிளப்புண்டினர்; உடம்பு பிளக்த பாப பலத்தால் பிறிதொரு ஜன்மத்தே உயிருடனே யிருந்து அல்பம் அல்பமாகச் சேதிக்கப் பட்டுனர்; தத்பலத்தாற் பிறிதொரு ஜன்மத்து ரக்தபானம் பண்ணக் கொடுத் தூனர்; தத்பலத்தால் காடையாய்ப் பிறந்து வெந்து இறந்துன. இவ்வாறு நீ ஒரு ஜன்மத்து, தானம் என்று கிணத்தைச் செய்த பாபத்தாற் பிறிதொரு ஜன் மத்து, துக்கமுழந்தாயாயினே, பிறர்க்கே யுழந்த பேதாய் என்றவாறு.

தீலையர் தன் முதலாயின பாபமா தலினன் மே கீ பிறிதொரு ஜன் மததுத் துக்க முழப்பாயாயினே; தீலேயர்தன் முதலாயின தான் வேண்டிச் செய்தலிற் காம்வச பிரவிருத்தியன்றெனில், தாம் வேண்டித் தீலே யரிக்து கொள்வாரும், நான நிறப்பாரும், நஞ்சதின நிறப்பாரும், நீப்பாய்வாருமுதலாயிஞருடைய பிரவிருத்தியன்றுமெனபது. தாம்வ் காரணமாகச் செய்தலிற் காம்வச பிர விருத்தி யனறெனி விவரும் தாமார்த்த காமங்களு கொள்றை பற்றி யல்லது சோவாகொனறவாறு.

- 598 உள்ளம் விணேடுயன வோதின் பேற்செய்கை பெள்ளின் அடீணையுமல் தின்மை பிணேந்தெனக் கொள்ளுர் திறமென்னே குறுப் 1 குணைர்தினிக் கள்ளமல் லாடுலன்றாக கட்டுமை யாயால்.
- (இ ன்.) குசலா குசல ஸம்ஸ்கார மெனபதாடம் தித்தமே யன்றிச் சித் தததில் வியதிரிக்தமா யிருப்பதொன றில்ஃலயாகில், பஞ்ச ஸ்கக்தே மெனபத வியர்ததப் பிரலாபமாம். இவவாருகவும் சதுஸ்கக்த மென்பதன்றிப் பஞ்சஸ்கக்த மென்ற சொல்லுகினறது கன்னமாகு மெனறவாறு. (கஉ சு)
  - 589 நின்னுடை யுள்ளமுஞ் செய்கையு மொன்றெனிற் றன்னிடை பெய்தார் தரும் தருமிமற் றென்னிடைக் கொண்டிலே பெங்குப்பெற் ருயிது முன்னுடம் பாட்டின் முரணுள் தாமால்.
- (இ ன்.) சித்தமுஞ் செய்கையு முனதாய் வைத்த அவ்விரண்டும் பிரித் துப் பெறப்படாமையி லொனறெனபா யெனில், ஞாஞத்மாக்களும் பிரித்துப் பெறப்படாமையின் ஒன்றுயினமையில் தர்ம தாமிகளிரண்டு முனவாம். இத கினக்குப் பக்ஷமலலாமையில் யாங்குப் பெற்றூன? இமுன்பு ஞானமே யல்லது, ஞானவானில் யேன்று சொல்லியதனேடு மாறுகொள்ளு மன்றே வெனற வாறு.

குசலத்வ மென்பதொரு தர்மமாகவும், ஞானமாவ ததனே யுடையதோர் தர்மியாகவுஞ் சொல்லினே ; அவவாறே ஞாஞத்மாக்கீனயுங் கொள்ளென்பது.

<sup>1</sup> குணந்த - பெருக்கி.

- 590 சித்தமூஞ் செய்கையும் வேறென்றி யேயெனி லொத்த விண்யுடம் பாடின்றி யாமினித் அத்த ஃயாதின் வழித்தெனச் சொல்று தி 1யோத்திய வல்ல துரையீல யாயால்.
- (இ ன்.) சித்தமுஞ் செய்கையு மொன்றல்ல வேறெனில், சித்தத்தை யொழியச் செய்கை யுண்டாமாதலில் மனமொழிய விணேயுண்டாவதாம். இனிச் செய்கை சித்தத்தில் வேறென்றெனில், அனுபவம் யாதுகாரணத்தால் வந்த தாம் ? ஆதலால், அயுக்தமல்லது சொல்லா யென்றவாறு. (உஅ)
  - 591 கண்டுணர்க் தார்வத்தி தைற்குசப்கை பாதுவ யுண்டுடணி தைற்குணை மொன்றினுக் கொட்டின பிண்டிகி மூலவன் பேசறஞ் சார்தலிற் கொண்டுக்க் கோளின்கட் குற்றமுண் டாமோ.
- (இ ள்.) நின் ோக் கண்டு நின் ஸ்வரூபத்தை யறிந்து நின்மேற் பத்தி செய்து நினக்குப் பூறை முதலாயின செய்ய வேண்டுதலிற் காட்சி முதலாகிய குணா நான்கு மவற்றை யுடையானுமாகச்சித்தத்திலொரு பொருட்டு நோலு குண மிசைந்தா யாகுதி. இது, ஹைனர் வேண்டுவதல்லது நினக்குப் பக்ஷுமன்றுயினு மிது கொண்டாயாயில், ஹைன தா்மத்தைக் கைக்கொள்ளுதலி லுனக்குக் குற்ற மென்னே வெண்றவாறு.
  - 592 விளேவத தைல்வினே பாக்குமென் பார்சொ அடீளவதிக் கென்செய வோவுணர் வில்லாய் தீளைபெய்து வைத்தென்னேத்தம்பொறி பெல்லா மீளவது ஈன்றிது தானற மாமேல்.
- (இ ள்.) பயனுல் வினேயாமென்ற சொல்லும் ஜைனவசனங் கேட்டு வெறப்பதென்? பயனுல் விணயாசாதாகில், காமசேவாதிகள் பயனுதலி லவற்றை யுஞ் செய்யென்றவாறு. (கா.o)
  - 593 ஆர்வத்தி ஞல்விண யாக்கு மெனச்டுசால்லி ஞர்வத்தைச் சித்தமென் முருரைப் பாரினிச் சேர்வித்த துப்பினிற் செய்கையு மாதஃ கேர்வித்த வாறது கீயறி யாயால்.
- (இ ன்.) விஷயாறபவனத்துக்கண் விஷயங்களிலே கோறகையாயத ஞாலே கர்மங்களாமெனில், விஷய காங்கைக் குசலா குசல சித்தமின்றி யவற்றிற்

<sup>1</sup> ஒத்திய - விலகிய.

<sup>2</sup> காற்றை - பற்று.

குக் காரணமாகு மெனில், விஷய காடுகை பலா நபவனத்துக் கர்மத்தை யாக்கு வதாமாகப் பயனுல் வினேயா மென்றவாருயிற்று. (காக)

- 594 உணர்கிண யார்வ மெனவுரைப் பாயேற் புணரும் பிறர்கடம் பொற்று டி யார்மே இணர்வன்ற தார்வ முழப்பேணச் சொல்லி னிணர்பிரி யாத்துப்பி ஒல்கிணே யென்றுய்.
- (இ ன் .) ஆர்வமாவ தணர்டு உணில், பாஸ் திரீயை யுணர்க்தமாத்திரத்தாலே பாபமாதல்வேண்டும். இனி, ஆர்வம் உழப்பெனில் பயஞல் வீணயாயிற்கும். ()
  - 595 சித்த முடைச்செய்கை செய்வினே யாதலிற் சித்த முடைத்துப்புஞ் செய்வினே யாம்பிற சித்தம் விண்டெயனச் செப்புத லாலெங்குச் சித்தமுண் டவ்வழிச் செய்கையு முண்டே.
- (இ ன.) மனசினேடு கூடிய செய்கை கர்மமாகில், மனசினேடு கூடிய அனுபவமுமொரு செய்கை விசேஷமாதலி லதுவும் கர்மமே யாதலிற் சித்தத் தோடு கூடிய பிரவிருத்தி பெல்லாம் கர்மமேயாமென்று கொன்னென்பது. ()
  - 596 **செ**ய்கையி ஞற்றுப்பு மாக்கியக் துப்பினிற் செய்கையு மாம்வகை செப்புவிக் தேனினிப் பொய்கைசெய் தேசொன்ன பூவொடு வித்துரை வைகவென் முண்மல ருண்கண் மடவாள்.
- (இ ன்.) ஒருகாற் செய்த திருஷ்பாதி வியாபாரத்தின் பயனுகிய தான்ய முதலாயின, பிறிதொரு கிருஷ்யாதிக்குக் காரணமானவாறுபோல, விணயாற் பயனும், பயனுல் விணயும் ,வருமாறு சொல்லினேனினி வித்தொடு பூக்கள் திருஷ்டாக்தமாகச் சொல்லுதல் விடுக வென்றவாறு.

യമട ം താമക്കം. (ക്രൂറ്റം)

597 இருவகைப் பீசத் தியல்வு மழித்துக் திருவகைத் தேவொடு பூவுஞ் சிதைத்தே மருவகை யாய்கின் மதுரஞ்செய் மாவுக் தருவீன யாயிற் றகரு மதுபோல்.

மருவகையாய் - மருவுதலுடையாய். தருவனேயாயில் - கொடுவந்து திருவ்டி டாந்தஞ் சொல்லில். (கங்கு)

598 வவிசெய்து பீசத்தின் மாண்பு மழித்திட் டலிசெய்து விட்டே னமையு மதன்மேற் பலிசையி னீசொல்லும் பாடங்க ளெல்லா கலிவனென் *ெருன்று க*டுவுணர்க் தென்றுள்.

அவிசெய்துவிட்டேன் - அகிஞ்சித்கா மாக்கினேன். பலிசை - பலவாய்ப் பல்குதல். (கா.சு)

- 599 பிறக்தவப் பிண்டம் விளேயினே டாங்கே யிறக்தன வெத்திறத தின்னுமற் றென்றுற் கிறக்தவத் தேவெய்திச் சேர்தலுஞ் 1சோ தறஞ்செய் தறுனு மவம்பிற என்றே.
- (இ ன்.) உத்பண்ணமாகிய பஞ்சஸ்கந்த பிண்டங்கவெள்ல்லாம் சர்வதா நகிக் கிண்றணவாயில் அறஞ்செய்தான் தத்க்கணத்தே யொழிவறக் கெடுதேவில் தேவ லோகத்தச் சென்று இன்பமுறுதல் அருமையில் தர்மானுஷ்டானம் வியர்த்த மேன்றவாறு.
- 600 உரக்கணே யாது மொடுக்ககி லாகிச் சுரக்தபல் குற்றஞ் சொலக்கேட் டிருக்கான் பாக்தினி நீசொன்ன பல்வழி யெல்லாங் காக்கணே போதலேக் காட்டுவன் கேணீ.
- (இ ன்.) இவ்வாறு பல குற்றங்களுஞ் சொல்லக் கேட்டிருந்த சுகதன், அதற் குத்தாஞ் சொல்லக் கேனென்று சொன்ன சென்றவாறு. (கா.அ)
- 601 அரக்கொடு பீச மறக்கெட்ட வாற்றல் காப்பது போலிடைக் காண்பரி தாகி மரத்திடை சென்று மலரின்கட் டோன்றிப் பரக்குமென் றேன்பயம் பைந்தொடி பென்றுன். (கா.க.)
- 602 அன்னணஞ் செய்தா னறங்கேட் டவன்வழித் தன்னுஞ் சுந்தானத் தொடர்ச்சி நிகழ்ச்சியிற் பின்னே யதுபெறு மாதலின் யான்கண்ட நன்னெறி நின்னு னறிவரி தென்றுன்.
- (இ ள்.) அாக்குக் கூட்டப்பட்ட வித்த அந்த அந்தகுடனே பொழிவற கூக்கவும் அதனதாற்றல் காப்பது போலப் போந்து, மலரின்கட் டோன்றிய வாறுபோல கர்ம பந்தஞயினு னத்தோடு கையற உசித்தானே பெனினும், அவண் சந்தானத்துப் பிறன் பெறுவனுதலின் கின்ஞுவொரு குற்றமுஞ் சொல்லப்படா தென்று சொன்னு னென்றவாறு.

<sup>1 9</sup>mg - Com.

- 603 கந்தங்க ளெல்லாங் கடையறக் கெட்டக்க ணந்தமி லாக்குற்ற மாமென நீசொல்லுஞ் சந்தங்க டம்முட் 1சவலேச் சந்தானமும் வந்தல் தெவண்செய்யும் வரமமற் றென்றுள்.
- (இ ன்.) பஞ்ச ஸ்கர்க பிண்டங்க கொல்லாம் உற்பத்தி கூணத்தி இல ஒழி வறக் கெடுகின் றவாகில், வீண செய்தான பயன்றுய்த்தல் கூடாதென்பது முத லாகப் பல குற்றஞ் சொல்ல, ஸக்தானத்தே பலிக்கு மென்று சீ சொல்லு தி யன்றே; அந்த ஸந்தானக் கொண்ட தெற்றுக்கு? அஃதிண்டுடெனினும் வீணே செய்தார்க்கன்றிப் பயன் பிறர்க்காமாயி கென்று சொன்றை சென்றவாறு. ்(கசக)
  - 504 ஆற்ற மகன்கெட்ட போழ்கே யமரிற் ரோற்றமு மென்ணே அடிக விமானத்து ளேற்ற தவத்தவன் றேடுவன லென்கொல் சாற்றுஞ்சர் தானத்தைச் சர்தித்துக் காட்டாய்.
- (இ ன்.) தாணு இயுக் தபசு மாற்றிய மகன் கையறக் கெட்ட வழிச் சுவர்க்க லோகத்துத் இதுடித விமானத்த அவண் தோறறுமா நென்ஃன? தோற்றிலவ ஹெழிவறக் செட்டிலளும். தபசு பண்ணியவன் அவ்வாறு கெட்டா னெனி னும், அவன் வழிப் பிறனெருவன் சுவர்க்கத்துத் தோன்றில், தபசு பண்ணின வண் சுவர்க்கத்துத் தோன்றினு னெனபது சொல்லுமாறென்ஃன? நீ சொல்லும் சீக்தானத்தை இவ்விடத்துச் சம்பக்தித்துக் காட்டிக்கா ணென்றவாறு. (கசஉ)
  - 605 மக்க ளுடம்பொடு தேவ ருடம்பிடை மிக்க கிடம்பெரு வெள்ளிடை யாலி த புக்க தொடர்வில்லே யாதலி னீகொண்ட பக்க முடன்கெடு மாலென்னே பாவம்.
- (இ ள்.) தாளு திகனோடு கூடி யிறந்த மனு ஷ்ப சரீரத்தாடன் தத்பல போக்தாவாகிய தேவ சரீரத்தளவும் வித்தோடு பூவிடை கின்ற சோகா ஸந் தானம் போல கின்றதொன மின்மையின், மனுஷ்ய சரீரத்தை கின்றதொன்று தேவ சரீரத்துச் சென்ற தென்றதொரு தொடர்ச்சியின்மையில் கின்பாப சித் தாந்தந் கெடுதற் கென் சொல்லுதி பென்றவாறு. (கசுடி)
  - 606 புளிபொறி வாழ்நிழ நண்மை கியின்ன தெளிவுள தாஞ்செல வின்முடி வென்னில் விளிபவ ஹாளபொழு தேவினே தூய்க்கு மொளிகிளர் தேவே ஹாளமென்னை மாறு.

<sup>1</sup> കല്ലം - പലത്തുതെ പ്രം

<sup>2</sup> தடி த விமானம் - தடி தமென்ற தேவலோக விமானம்.

<sup>3</sup> சாகாஸக்தானம் - மாத்தொடர்ச்சி.

- (இ ன்) மனுவ்ஃப சரீரத்த கின்றுக் தேவ சரீரத்துச் சென்றதொன்றில்ல யெனினுஞ் செல்லாச்செல வெண்பதொன்று வேண்டுதலிற் சென்ற தாகக்கோடல்வேண்டும்; என் போலவோவெனில், புளியும் வேம்பும் முதலாயின வொருவழி யிருக்க, அக்த ரஸம் வாயுள் வருதலும், ஒருவழி யிருக்து யக்திர முறுக்க வது சேறலும், கண்ணுடியுள் முகஞ் சேறலும் 1 பயோகடத்துச் சந்திர மண்டலஞ் சேறலும், கண்ணுடியுள் முகஞ் சேறலும் 1 பயோகடத்துச் சந்திர மண்டலஞ் சேறலு மின்னவென்றதன வொரு வழி யிருக்தோதிய மந்திரஞ் சேறலும் போலவெனிற், புளி முதலாயின உண்டான காலத்தே செலவுண்டானவாறபோல தானுகி பயின்ற மனுவ்ஃபனுளையி கின்றபொழுதே தேவ லோகத்து இவன்வழி யொரு தேவன் பிறக்க வேண்டுமாதலி னிறக்தபின் பிறக்குற்கிவை திருவ்ஃடாந்த மாகாவென்றவாறு.
  - 607 சென்றில தேவிடை யற்றுழித் தோன்றுக வென்றலு மிங்குள தோவது கானெனி . சென்றல பல்பொரு டாமொளி யாதிய கின்றல வோவுல கெங்கு கிறைக்கே.
- (இ ள்) சந்தொ பிம்பத்தினின்றம் ஜஅத்திலே வந்ததொன்ற மில்ஃவயாயி லிடையந்தாத்துக் கூரை முதலாயினவற்ருல் மறைத்த வழியும் ஜலத்தினிழல். தோன்றவேண்டு மென்ருர்க்கு, சந்திர பிம்பம் ஜலத்து வந்ததாயின் ஜலத்துக் கையிட்டுத் அழாவிஞலுங் காணவேண்டுமெனில், ஒளி முதலாகிய புத்கலங் களுள; அவற்றுள் சாயாபுத்கல மென்பதொன்று சந்திர மண்டலத்திற்றெருட்டு ஜலத்தளவும வந்ததன்றே வென்றுர்க்கு சாயாபுத்கல மெவ்வழியதென்னில், லோகத்து எங்கும் ஸம்பூர்ணமாய் கின்றதனறே கென்றவாறு. (கசடு)
  - 608 தண்மதி கெட்டதன் சாயை யுடன்பெற லுண்மை யுண்டாயினி <sup>2</sup>செனுற்றுரை பொட்டுவன் கண்மதி பாததெங்காரிய மேயின்ன வெண்மதி பாயை விலக்குரர் பாரோ.
- (இ ள்) மனுஷ்பண்மரிக்க, அவன் வழிக் தேவன் தோன்றுவதற்கு திருஷ்டாக்கமாவது சக்திர மண்டலம் அஸ்தமித்த வழி ஜலத்துட் சாயை தோன்றினன்றே? அவ்வாற தோன்றில் யானுமிசைகு வன்; சக்திர மண்டல மும், முகமு முள்ளபொழுகல்லது சாயை பெற மாட்டாமையில், திருஷ்டாக்க மாகாதாயினு கின் பேதைமையாலிது கூறிகோ யென்றவாறு.

கண்மதியாத தென்பது - கீ விது பொழுது கட்குடித்த மதியாதொழிக்க தெங்காரிய மென்றவாறு. 3"கொவேகளவு கட்காமம் பொய்யெனக் கூறிஞன்" என்பதனுற் கள்ளும் கிஷேதித்தேனன்றே வெனி னுலகங் கடிதலி னுல கத்துக்காகக் கடிக்தே னென்பதல்லது, மானசிகமும், வாசிகமும், காயிகழு

<sup>1</sup> பயோகடம் - ஜலக்குடம்.

<sup>2 &#</sup>x27;ஒத்துரை' என்றும் பாடபேதம். 3 கு. கே.

மாகிய பத்துவகைப் பாவங்களு கொண்ணிற்றில் யன்றே. அன்றியும், 1"மையலுற்ற மகனன்ன தெய்தலன்" என்று கீ சொல்லுதலாற் கட்குடித்து மயங்கிறுன் செய்த சகல பாபங்களு முன்ன மில்லாமையிற் பலியாவென்றின் யண்றே; அன்றியு முயிளின்மையில் 2விடக்கு மண்ணேடொக்கு மென்று கினக்கு உயிளின்மையில் 2விடக்கு மண்ணேடொக்கு மென்று கினக்கு உயிளின்மையிற், கன்னு கீரோடொக்குமென்று குடித்த விற் குற்றமென்னே? 3 'காவினுள் வைத்த தசைபய எல்லதி, யாவினே யூட்டிய'' தென கீ மாம்ச முண்டல் புண்ணிய பலமென்று சொல்லுதலாற் கன் ஞண்டு களித்து மயங்குவதாஉம் புண்ணிய பலமென்று சொல்லுதலாற் கன் ஞண்டு களித்து மயங்குவதாஉம் புண்ணிய பலமென்று சொல்லுதலாற் கன் மூன்மை களித்து மயங்குவதாஉம் புண்ணிய பலமென்று சொல்லுதலாற் கன் மூன்மை களித்து மயங்குவதாஉம் புண்ணிய பலமென்கு இரியும் மஹா

\$கன்ன தாத அதகுடிப் பேடினென்னு முன்ன வுண்மை மதுவுண்டே லெண்றிவை மென்ன வின்றி பிமைக்த விமையவரோ கன்னே யுண்ட களிகீர்மை மாவதே."

என்பதனுல் நீ கள்விலக்கினவாறு தானு மி. தவன்றே? ஆதலால் நீ கட்குடித் தல் கிஷே. தித்தது வஞ்ச?னயேபோலு மாதலினின்?னக் கட்குடித்தல் விலக் கல்வல்லார் யாவருமில்?ல யென்றவாறு. (சேசு)

- 609 **ப**் தியென்று மில்லெனி னில்லொளி தானும் புதியதும் பாழது பொன்றிய போழ்தே கதியினே நாட்டிய காட்டி யெமக்கிங் கதுவென்னே சொல்லிய வாறுரை யாக்கா.
- (இ ன்) சக்திரமண்டல சாயைகள் திருஷ்டாக்க மன்மை காட்டும், 'புதிய தும், பாழதும் பொன்றியபோழ்தே ' என்பது. புதிதாகிய தேவபிண்டமும், செடும் மனுஷ்ய பிண்டமும்,செட்ட பொழுதாதலின். மனுஷ்ய பிண்டமுள்ள பொழுதுள்ளதாகிய தேவபிண்டம் மனுஷ்ய பிண்ட காசத்த கசிக்கல்வேண்டு மென்றவாறு.
  - 610 அடியொடு பூவி னிடையற வின்றி கெடியதோர் கொம்பின் கீமறக் காயோ மடியிலார் செய்த மானுயர் தெய்வப் படியிது வென்றிடை பாழ்செய்துட் டாயால்.
- (இ ள்) வித்திலிடப்பட்ட லாகூராசம் பூவிற் பலித்தது, அடிதொடங் சிப் பூவளவும் சாகை சிற்றலா லன்ரே? அத மறக்தாயோ? மனுஷ்யகூடு தேவனிடை, இடையறவு செய்த வெளியாக்கினு யென்றவாறு. (கசஅ)

<sup>1</sup> G. Gs?

<sup>2</sup> விடக்கு - மாம்ஸ்ம்.

<sup>3</sup> கு. கே?

<sup>4</sup> G. Cs?

- 611 தோற்ற மிடையற விஸ்லாத் தொடர்ச்சியைச் சாற்று தும் யாமுஞ்சக் தான மெனவென்னிற் காற்றுஞ் சுடருங் காகத்துட் டாரையு மேற்றன வல்ல விரண்டுண்மை யாலே.
- (இ ன்) பஞ்சஸ்கர்த பிண்டங்க ளிடையறவின்றித் தோன்றுக் தொடர்ச் சிடைய ஸக்தான மென்றேன். வாயுஸக்தானமே, தீபஸக்தானமே, தாராஸக்தா னமே, கதிபிரவாஹ ஸக்தானமே, பிஃலி சு ஸக்தானமே யென்றிடைபோல வெனி லது பொருக்தா த; அவை பல வுண்மையில், ஒன்ரேடொன்றியைக்து ஸக்தானமாகலால், இங்கொனறுள்ள காலக் தோன்றினமையில். சக்தான மென்ப தினமையி லெனறவாறு.
  - 612 பித்தொடு கனவிடைப் பேயின் மயங்கு சர்க் கொத்த வுணர்வுண்மை பொட்டல தென்செய தத்துவ மாயசா தான முளதெனிற் புத்தஙின் சொற்கள் பொருளில வேயால்.
- (இ ன்) அளது வாலாற்றதாகிய மோகு பாப்பந்தமாக வீன்ற ஸம்ஸாரத்தை ஸைத்தான மென்பதொன் நிடையமுது பீன்றது கொகுமாம் பீத்த முதலாயினையற் மூல் மயங்கிஞருகையூயு மந்தச் சித்தசந்தான முனதாகல் வேண்டும்; உளதாகவே, அனுபவ சித்தமுகிய வீஷைய ப்பாரிசித்த முதலாயின 2பிருஸன்றுவஸ்கைதயிற் போல மூர்ச்சாவஸ்கைதயிலும் பெறவேண்டு மது பெறப்படாமையின், மூர்ச்சா வஸ்கைதயிலும் பெறவேண்டு மது பெறப்படாமையின், மூர்ச்சா வஸ்கைதயிலுணர் வண்கைமை யிகைசயாதொழிவ தெற்றுக்கு? இசைவா யெனினே, லோகம் ஸாகூழியாக மூர்ச்சிததானுழை ஞானப் பிரவிருத்தி யின்மையி னின வாக்கியம் நிராத்தகமாம்; இனி யிசையா தொழியினும் நின்வாக்கியம் நிராத்தக மாம்; வேனினே? மூர்ச்சிதத வழிச் சுநதான மிடையறுதலின், மேன் மூர்ச்சை கீங்கிச் சித்தம் பிறத்தற்குக் காரண மின்மையி வென்பது. மூர்ச்சாவள்தையில் சிதை ஸுக்தான மாழ்க்து கிடுநை தென்பாயெனில், சுக்தானமாவது, ஒரு சிதை தங்கெட ஒரு சிததக தோன்றி வருவதன்றே? சித்தப் பிரவிருதே யில்லாத வழிச் சுதானமு மின்மை யினது கூடாதென்பது. (குடு0)
  - 613 மூத்தல் வகையு முதலத ஊம்மையு மாத்த கணக்தோ றலர்க்த கிகழ்ச்சியுஞ் சாத்திரத் தாலத் <sup>8</sup>தவிரன்கட் டாழ்ச்சியும் போத்தக்து காட்டுக் திறமென்ண புத்தா.
- (இ ள்.) பஞ்ச ஸ்கந்த பிண்டமாகிய பாலன் கிரமத்தாலே மூதது விருதத ஞைதலும், அவலுழைப் பஞ்ச ஸ்கந்தங்கள் கிரமத்தாலே வளர்தலும், அவை

<sup>1</sup> பரிசித்தம் - உணர்ச்சி.

<sup>2</sup> பிரஸன்னுவஸ்தை - ஜாக்கிரம்.

<sup>3</sup> தவிரன் - விருத்தன்.

தாமே விருத்தஞைய வழிச் சக்தி குண்றித் தாழ்தலும் நிரம்ச கூணிகத்திக் கூறு மாறு காட்டுவாயாக வெண்றவாறு. (குடுக)

- 614 கப்பம் பலபல கண்ணிமை யாணுக்குத் துப்பு முரைத்தென்னே தோன்றிய வக்கணத் தொக்க விளவுரைப் பாய்பின் வழிவழிச் செப்புதி யேற்செய்கை சென்றசென் அண்டே.
- (இ ள்) தானுதியும், தபசம் பண்ணி யிறக்தான வழிச் சுவர்க்க லோகத் தத தோன்றிய தேவன் தத்கூணத்தே கவ்டிடனென்று சொல்லுவாய்; அவன் பல கல்பகாலம் சுகமனுபவிப்பனென்று சொல்லிய தென்னே யென்றூர்க்கு, பிரதம முத்பன்னனுகிய அவன் தத்கூணத்தே கவ்டிறுணையை பெண்றூர்க்கு, அவன் வழிவழி அகேக சித்தங்கடோன்றி கெடுங் காலம் அனுபவிக்கு மென் பா யாயில் வழிவழித தோன்றுகின்ற சித்தங்கள் யாதனுடைய காரியம்? தேவ லோகத்துப் பிரதமமுதபன்னமாகிய சிததததின் காரியமெனில்,பயனின் வழிப் பயனுக்கு செய்கை வழிப் பயனுன்றும் ஒருகாளும் ஸ்வர்க்கத்தினின்றும் வழுவு தல் கூடாதாம். கல்வினே செய் திறக்கின்றுனது அக்திய சித்தததின் கார்யம் தேவ சித்தங்களெனலு மாகாது, ஏகசித்தம் அகேக கார்யம் செய்தல் கூடாதாதலால். குடினும் வழுவுதல் கூடாதாம்.

இனி, தேவலோகத்துச் சென்று இன்பு றகினற கிததங்களெல்லாம் செய் கை வழித் தோனறின வாயில் கித்தர் தோறு மோரோர் செய்கைச் சிததமுள் தாகல் வேண்டும். அஃதின்மையின் அயுக்தஞ் சொல்லுகின்றுயா மெனற வாறு. இதஞல் சில சித்தங்கள் விஜன செய்யச் சில சிததங்கள் பயனுய்க்கு மென்றற்கட் குற்றங் கூறப்பட்டதா மென்பது. (கடுஉ)

- 615 காரண டென்னி அஞ் சென்றின்டை யாலில்ஃ யேசண தேவ ¹விழுதைகைம் சொல்று தி ²யூருணி நீர்நிறை வுண்டோ வுறுபுனல் வாரண வாய்க்கால் வரவில்ஃ யாக்கால்.
- (இ ள்.) கல்வினே செய் திறந்தானது நல்வினச் சித்தங்கள் தேவ சித் தங்களுக்குக் காரணமா மெனினு மவை செடுங்கால முனனுடைத்தாக நஷ்ட மாதலில், கார்ய மாகிய தேவ சித்தங்க ளுள வாகா; வாய்க்காலால் வானீர் புகு தாத வழிக் குள நிறைத லுளதோ? நீ அயுக்தமே சொல்லுதி பெண்றவாறு. எரணதேவ - இளர் தவசிகள்; ஸ்வாமி. (கடுடை)
  - 616 நில்லா தறக்கெடுக் தோன்றிற்றுக் தோற்றமு மெல்லா வகையினு மில்லதற் கேனில்‰

<sup>1</sup> இழுதை - அயுக்கம். 2 குளம்.

சொல்லாய் தொடர்ச்சி தொடர்ச்சியென் றேகின் ற பல்லார் களேயும் படுத்துண்ணும் பண்பா.

- (இ ன்.) உத்பண்ணமாகிய சிததம் தத்குணைத்தே யெவ்விடத்த மெக்காலத்து மெவ்வகையானு மின்றிக்கையேற ஈசித்ததாயில் கூணிகமாம். ஈசித் தது ஈசியாததாயில் அது கினக்குப் பக்ஷமண்ரும். இனி, மேற்ருன்றுவதாடி மெவ்விடத்து மெக்காலத்து மெவ்வகையானு மில்லாதாயி னதற்குக் தோற்ற மில்லேயாம். ஒரிடத் தொருகாலத் தோரியல்பா உள்ளது பிறிதோரிடத்துப் பிறிதொரு கான்மையாற் ருற்றுதல் தோற்ற மென்பா பெனில், வன்துவினுக்கு அதயர்த ஈரசமின்றி ஈரசா ஈரசாதமக மாகி, அஃது னக்குப் பக்ஷமண்டும். ஆதலால், ஒரு சித்தம் கையற ஈசித்தலும், பிறிதொரு சித்த மில்லாதது தோன்றுதலும் ஸம்பவியாமையில் சர்தான மென்பதொன்றில் ; உளதாயிற் சொல்லாய். சர்தானம் சரதானமென்றுன்று சொல்லிப் பலரையும் ிவிப்ரலம்பிக்கின்ற தேச்சீலேனே பென்றவாறு. (கடுசை)
  - 617 சோடருடைத் தோற்றத் தொடர்ச்சியைச் சொல்லி யிடருடைத் தாக விவையிலை காட்டி யடர்படுத் திட்டாட் கதற்கொன்று நாடிச் 8சடருடை வாசணே சாதிக்க அற்றுன்.
- (இ ள்.) சகதான சத்பாவம் காட்டுதற்கு பிரதீபஜ்வாலே கூணர் தோறுங் கெடுமாறுக் தோற்றுமாறு மதனது கேகைக்கர்யத்தா லது ஒன்றுய்த தோன்றுமாறுஞ் சொல்லிக் காட்ட, அவனிடர்ப்படுமா நிவை யிவை யென்று பல குற்றங் காட்டி யடர்த்தாளாக, அதற்குப் பிறிதொன்று விசாரித்தச் சட சாகிய பூர்வ பௌத்தர் சொல்லும் வாசூன சாதிக்கலுற்று கென்றவாறு.

இடருடைத்தாகப் பல குற்றங் காட்டுதலாவது - நின சித்த கூணங்கள் கையற் எசிக்கப் பிறிதொன்று தோன்றுமாறுபோல பிரதீபஜ்வால் நீழேற்<sub>வத்</sub> மாகக் கெடப் பிறிதொரு ஜ்வால் நீத்பாக்ரத்தை தோன்றுகின்றமை யில்லே; உளதெனில், விளக்கிற்கு அவித வெனபதொன்றுள்தாகா தன்றே? சித்த சந்தானம்போல வொழுக்களுது கெடுகச் செல்ல வேண்டு மெண்ருர்க்குச் சித் தங்களுளொன்று பொன்றக் கெட்டால் மேற் சித்தம் பிறவாதவாறுபோல மிரதீப ஜ்வாலேயுளொன்று பொன்றக் கெட்டால் மேல் ஜ்வாலே பிற வாது; 6"பொன்றக்கே டின்மையாற் பொருள்வழிப் பொருடோன்று" மென்ப தென்றேத்தாகலி வென்னில், நன்று சொல்லினே! பூர்வ ஜ்வாலே பொன்றக் கெட்டதில்லே பெனவே கெட்டதாடுக் கெடாதது உமாய் கித்யா கித்யாதமகமாய் கின்றமை பெறுதலில், பிரதீபம் கினக்குத் திருஷ்டாக்தமாகா தென்பது முதலாயின்.

<sup>1</sup> விப்ரலம்பம் - மோசம்.

<sup>3</sup> சடர் - வஞ்சணேயுள்ள புத்தர்.

<sup>4</sup> கொர்தாய்ம் - இடையற்றது.

<sup>5</sup> தீபாக்ரம் - சுடர்துனி.

<sup>6</sup> கு.கே?

- 618 கெட்டபி னூற்றல்க செல்லாம் வழியதற் கொட்டு நூமலர் வாசமோ டோட்டின்கட் சுட்டுவ தொப்ப வெனச்சொல்லு நீகண்ட விட்ட மிவற்றே டியையல தென்றுள்.
- (இ ள்.) ஒரு சித்தங் கெட அதன் கண்ணுண்டாகிய சக்தி முதலாயின வெல்லாம் மேற் பிறர்த சித்ததது வரும். பாதிரிப்பூக் கெட அதனது கர்தம் ஒட்டில் வரதவாறுபோல வென்று சொல்லி லது நின் பகூததோடு பொருர்தா தென்று சொன்னு பென்றவாறு.
  - 619 முன்பூ தைன்ன பொழுதத்தை மேற்றதன் பின்பூ தில்ல பேதுபெற்ற போழ்து தன்பூ மில்ல யேனச்சொல்லின் வாசவே யென்வே யியையுக் திறமிலை தானே.
- (இ ள்.) பூர்வ சித்த முள்ள காலதது உததர சிததமில்லே; உததா சித்த முள்ள காலத்துப் பூர்வ சித்தமில்லே பெண்றஞ் சொல்லுவாய்க்கு வாசுண பெண்பதொன்று பொருந்தா¦தென்றவாறு. (குடுஎ)
  - 620 ஓி மலரு மொருங்குள வாதலிற் கூடும வாசமூங் குற்றமொன் றில்லெனிற் கேடும் பிறப்பு முடனில்லே யாதலிற் கூடல வென்பது கூறின மன்றே.
- (இ ள்.) புக்கோடும் புஷ்பமு மொருகாலத் துண்மையிற் புஷ்ப கக்தம் ஓட்டில் வருவது கூடும். பூர்வோததா சித்த மொருகாலத தின்மையில் வாசணே சம்பவியாதென்பது முன்னுஞ் சொன்னே மென்றவாறு. (கடுஅ)
  - 621 கெடுவத அண்ணின்ற தோன்றுவ தன்கண் வடுவறச் செல்வது வாசணே பென்னப் படுவதொன் றன்றுநின் பக்கத்தை பெல்லாஞ் சுடுவதோர் கொள்ளி சுவடித்த வாறே.
- (இ ள்.) பூர்வ சித்தத் தாள்ன தொண்று உத்தர சித்தத்து வருமெனவே பூர்வ சித்தங் கையறக் கெட்டதில்லே யாதலில் நீ வாசூன பென்று சொல்லு நின்றது கெடுதலுங் கெடாமையுமாகி, நித்தியாநித்தியாத்மகமாய் ஜைன சித் தாந்தத்தை விளக்கி நினது கூஷணிக வாதத்தை தகிப்பதோர் அக்கினி ஜ்வாலே தோன்றியவாறே போலுமாதலி னதே வாசீன பென்று நின்ஞேற் சொல்லப் படாதென்றவாறு.

- 622 போதின்க ணின் றம்புத் தோட்டிற் பொருர்திய தாதின நாற்றர்தண் ணீருக்குச் சொல்லுதி யோதின கர்த முடன்கெடின் வாசணே யாதினதாகு மறிர்துரை யேழாய்.
- (இ ன்.) புஷ்பகர்க மோடு முதலாயினவற்று வர்கவாறு போல ஒரு சிததத்துளதாகிய வாசனே மேன்மேலுள்ள சித்தங்களுள் வருமாயிற் பூர்வ சித்தங்கையறக் கெட்டதில்லேயாம். கையறக் கெடில் வாசீணயும் அதனேடு கூடக் கெடுமாதலின் வாசீனபென்று கீ சொல்லுகின்றது யாதனுடையதாம்? சொல்லா பென்றவாறு. (ககo)
  - 623 **வா** சீன வாசீன பென்று வழிவழி நீசொன்ன நீசொன்ன நோவதிங் கென்செய்ய <sup>1</sup>பாசன மாகிய பாதிரிப் பூவிணேப் பூசின தெப்பொருள் போத்தந்து காட்டாய்.
- (இ ள்.) வாசிணபென்ற கீ சொல்லிய திசையவேண்டுவதில்லே. புஷ்ப கர்தம் ஸ்வபாவத்தால் வர்தவாறபோலக் குசலாகுசலாதி விகாரம் சித்தத்திற்கு ஸ்வபாவமாக வருமென்ற சொல்லலுமா மென்றவாறு. (கசக)
  - 624 பூவின்கட் கேடும்புத் தோட்டின்கட் டோன்றியு மேவிய வாசீன யெங்குமுண் டாமெனிற் சோபனமாக <sup>2</sup>சுவாகதம் போந்ததென் றேவன் றிருந்தடி சிந்திமற் *றென்றுள்*.
- (இ ள்.) புவ்ஃபகர்தம், புத்தோடு முதலாயினவற்றுச் செல்லுமாறு போல, ஒரு சித்தத்துக் குசலாகுசலாதி விகாரம், வாசீணமேற் பிறக்குஞ், சித்தர்தோறம் செல்லுமென்று சொல்லுவாயெனில், கித்தியாகித்தியா<del>க்</del>மகம் பொருளென்று கொண்டாயாகுதி; இனி ஜிகேர்திரனே தேவதை யென்று சிர்திப்பதுஞ் செய் யென்றவாறு. (கேகஉ)
  - 625 அதற்கு மறக்கே மௌதெனில் வாச மதற்குமுண் டாயினி பெல்ஃவபன் ரூடு மிதற்கெண்ணு மில்லெனி னில்ஃ பதற்கு முதற்சொன்ன குற்ற முடிந்தன வாமே.
- (இ ள்.) முன்சொன்ன குற்றம் பரிகரித்தற்காகச் சித்தங் கெடுகின்ற பொழுதே தத்வாசணயுங் கெடும்; கெடவும் அந்த வாசணக்கண்ணுள்ளதோர் வாசண மேன்மேற் செல்லு மென்னிலு மதற்குமிக் குற்ற மொத்தலிற் பிறி

<sup>1</sup> பாசனம் - மட்பாண்டம். 2 சுவாகதம் - வாவேற்பு.

தொரு வாசீன கற்பிக்கவேண்டும்; இவ்வாறு கற்பிக்கில் அகவஸ்தையாம்; இனி வாசீணக்கு வாசீன கல்பியோமெனில், வாசீன பெண்பதொன்றில்‰ யாதலில் - வாசீன கெடாதே வக்கு கித்யாகித்யாத்மகத்வம் வருதல்செய்யு மாதலின் முனசொன்ன குற்றக் தீராதா மென்றவாறு. (கசுக.)

- 626 சென்றதென் மூலதன் கேடின்மை யாஞ்செல வின்றதென் மூலத குற்றமு மில்லற்க . என்றிதென் றேசொல்ல நல்லது நாமறிக் தன்றிதென் றென்முனே யாருரைக் கிற்பார்.
- (இ ள்.) ஒரு சித்தத் துனதாகிய வாசீண சித்தர்தோறும் மென்மேற் 'செல்லில் நித்யத்வமாம். அன்றியும் பூர்வமுனதாகிய மிதயாதவ வாசீனயு மிப்பொழுது நினக்குனதாக வேண்டும். இனி வாசீண மேன்மேற் செல்லா தாகில் பூர்வசிதத விருத்தி உத்தரசித்தத்துத தோனருதாம். (கசுச)
  - 627 கேடது தான்முழு தாதலி னீடுசால்லும் வீடது வாகலும் வேண்டும் விழுத்தவம் கூடு பவர்க்குங் குணமில் லவர்க்கு கீடல தேயுள தாகிரு வாணம்.
- (இ ன்.) கூணக்தோறும் கெடுகின்ற சித்தங்கள் சிறி அ நிறகச் சிறி அ கெடுகின்றனவோ? கிப்பபோஷமாகக் கெடுகின்றனவோ? சிறி அ நிற்ககைடில், கித்யாகிதயாத்மகமாம்; கிப்பபோஷமாகக் கெடுமெனில், கெடுகின்ற அதான மேற் பிறக்குமோ பிறவாதோ? பிறக்குமெனில், கிப்பபோஷமாகக் கெட்ட தில்லேயாம்; மேற்பிறவாதெனில், அந்தச் சிதத முக்தமாயிற்றும். இவ்வாறு சம்சார காலத்துள்ள சர்வசித்தங்களும் கூணக்தோறும் மோகூடிக்கின்றனவாத வில், தோச பண்ணுகின்றுருடையு சர்வசித்தங்களும், பஞ்சபாதகாதி செய் கின்றுருடைய சர்வசிததங்களும் கூணகதோறும் மோகூடிக்கின்றனவாதலில் மோகூடிம் சர்வ சாதாரணமாதலில் தர்மானுஷ்டானமும் விபலமாய்ச் சம்சார மென்பதொன்றிலதா மென்றவாறு.
  - 628 தோற்றம் வழியென்று சொல்லுத லாற்றடு மாற்ற மதுவிதன் மார்க்கத்து மாண்பெனச் சாற்று தி யேலுஞ் 1சவறது வாத‰த் தேற்றுவன் கேணீ தெருண்டிருக் தென்றுள்.
- (இ **ன்.) ஒரு** சித்தத்தின் வழி ஒரு சித்தர் தோன்று தலே ஸம்ஸார மாவதெ**ன்**று சொல்லுதி யாயி லங்கு வருங் குற்றங் கேடௌன்றவா*று*. (ககசு)

<sup>1</sup> சவறு - குற்றம்.

- 629 தன்வழித் தோற்றிக் கெடுமோ வதுகெடப் பின்வழித் தோற்றம் பெறுமோ விரண்டனு ளென்வழித் தோற்றமஃ தாமா றிருளற கின்வழித் தோற்றத்தை கீயுரை யென்றுள்.
- (இ ன்.) ஒரு சித்தத்தின் வழிப் பிறிதொரு சித்தக் தோன்றுகின்ற வழிப் பூர்வசிததம் உததா சிததத்தைப் பிறப்பித்துக் கெடுமோ? பூர்வசித்தங் கெட்ட பின் உத்தா சித்தம் பிறக்குமோ? என்னே? சித்தம் பிறக்குமா றதனே கீ சொல்லா யென்றவாறு. (கசுஎ)
  - 630 வழியொன்று தோற்றிக் கெடுமேன் மகப்பெற் றழிகின் றவள்போ லீணவுள தாகு மொழிகின்ற தேயது காணல தென்னிற் கழிகின்ற கன்னிக்கோர் காதலற் காட்டாய்.
- (இ ன்.) டததா சிததததைத கோற்றுவிததுப் பூர்வ சிததங கெடில் பூர் வோததா சிததங்களுக்கு ஸம்பர்த முனதாய் கூணர்தாதது கினறதாம்; பூரவ சிததங்கெட்டதாயின் மேற் பிறப்பிக்க மாட்டாதாம்; பிறப்பிக்கில், மரித தாளொரு கன்னிகை ஒரு புத்திரீணப் பிறப்பிக்கவேண்டும். இவடாருகவும் ஒரு சிததம் கெட்ட அனர்தாத்தே பிறததலால் அது பிறப்பிததகாமெனில், புததனது அரதிய சிததம் நிதத அனர்தாத்தே ஒரு சிததம் நாகததுப் பிறக் கில், அரதிய சிததம் நிறிதொரு சிததததைப் பிறப்பிதததாகி ஸம்ஸார சித்த மாம். இனி நாகததுப் பிறிதொரு சிததததைப் பிறப்பிதததாகி ஸம்ஸார சித்த மாம். இனி நாகததுப் பிறர்த சித்தம் பிறிதொரு சநதானததுச் சித்தமன்றே வெனிலும், ஒரு சிததம் கெட ஒரு சிகதம் தோன்றுகல் மாத்திரையே ஸம் ஸார மென்றலாலு மொன்றேடொன்ற சம்பந்த மில்லாமைக்கு இரண்டு மொததலிற் முனென்றும், பிறிதென்றும் பெறப்படாமையிலும் புததன் ஸம் சாரியே யாமெனறவாறு.
  - 631 பிறப்பித்துக் கேடும்பின் றேற்றக் கெடலும் இறப்பவுங் <sup>2</sup>கூடா திருதிறத் தானுர் தூறப்பித்த வாறிது தூலெனக் கேட்டை மறப்பித் துரைத்ததுண் டோசொல்லு வாம.
- (இ ள்.) பிறப்பித்துக் கெடு மென்பது உம், பிறப்பதன்முன் கெடு மென் பதூ உம் அயுக்த மாமாறு சொன்னே மாதலில், சர்வராச மில்ஃ பென்பது சொன்னேம்; கின்னே யொளிததுச் சொல்லியதுண்டோ வென்றவாறு.

தூவென - தூய்தாக.

(ககக)

<sup>1</sup> காதலன் - புத்திரன்.

<sup>2 &#</sup>x27;கூடாது' என்பதை இரண்டிடத்தும் கூட்டுக.

632 சூலாப்பல சொல்விச் சுழன்று விடாதே துலாத்தலேத் தூக்கமு மோக்கமுங் காட்டி நிலாத்தலே யல்லா விரண்டுமொன் றுண்டா யிலாத்தலே யில்லே லமைவது மன்றே.

(இ - ன்.) பல சுலாவுணாகளுஞ் சொல்லி யலமக்து பின்பும் விடாதே துலாதண்டத்தின தஃலயிரண்டினு மொன்றினுக்குத் தாழ்வாவது வொழிக்த தூலயினது எழுச்சி யன்றே; இவை யிரண்டு மொருகாலத்து கிகழ்க்தவாறு போல பூர்வோத்தா சித்தங்களினுடைய காசோத்பத்தி யொரு காலத்து கிகழு மெனில், இரண்டு தூலயும் ஒரு காலததே யுளவாதலி இனைற்றின்தாழ் வொன்றி தேற்றமாதல் கூடு மிது காரண காசிய ரூபததால்; ஒரு சித்த முள காலத்து ஒழிகுத சித்த மில்ஃலையாதலி னித்துலா தண்டத தூலகள் திருஷ்டாக்த மாகா வென்றவாறு.

சுலாவுரை பல சொல்லுதலாவது :--

1" இறக்தது காரணமே லில்லதனுற் பிறப்பில்ல இறகதின்று காரணமே லியைக்துள தென்றுளா விறக்ததற்கும் பிறக்ததற்கும் காலமொன் முதூலச் சிறக்துணர்வு முறக்கதுதின் றீர்வுமே புகையாதோ"

எண்று சொல்லுகலால், இணி இத்தா விரஹமும், 3பிரபோதோத்பததியு மொரு காலத்து நிகழ்ந்தவாறுபோல பூர்வாபர சித்தங்களுடைய விஞ்சோத் பத்தியு மொரு காலத்து நிகழுடுமனில், சிததங்களுக்கு விஞ்சோத்பத்தி ஒரு காலத்து நிகழினும், உத பண்னமான கூணததே நசிப்பினும் எக்கூணத்தே பூர்வாபர சிததங்கள் உளவாம். அன்றியும் காரண காரியமாகிய பூர்வாபர சித் தங்களுக்குக் காரண காரிப மல்லாத நித்ரா பிரபோதங்கள் திருஷ்டாந்த மாகா; காரண விஞ்சமுங் காரி யோதபததியும் ஒரு காலத்து நிகழ்ந்தன உளவாயிற் காட்டு; உணர் வுணர்வின காரியமாவதல்லது உறக்கத்தின் காரியமாமோ? கடவிஞ்சமுங் 4கபாலோதபததியும் காட்டில், கடத்தின் மண் கபாலத்திலும் வருதலினது ஒழிவறக் கொடாமையினுல் திருஷ்டாந்த மாகாதென்பது.

இனி, நிதார பிரபோதங்கள் போல பூர்வாபர சித்தங்கள் விருத்த மல் லாமையில் திருஷ்டார்தமாகா வெனச் சுலரவுரை விட்டுத் துலாதண்டஞ் சொன்னு கென்பது. (கஎல)

633 இல்ல தற் கேயில்லே கேடென் ண காக்கையின் பல்ல தற் கோதார் பருமையு நுண்மையுஞ் சொல்லி தற் காவ துண் டேலென ச் சொல்லின ணல்ல தற் கல்ல து நாப்பெய ராதாள்.

<sup>1</sup> கு. கே. 2 நிதரா விரஹம் - தூக்கம் நீங்கு தல்.

<sup>3</sup> பிரபோதோத்பத்தி - அறிவெழுகல்; விழித்தல். 4 கபாலம் - ஒடு.

- (இ ன்.) இல்லாததற்கு விகாசோத்பத்திகளில் இல, காக்கைப் பல்லுக்குப் பருமையும், நுண்மையுஞ் சொல்லப்படாதவாறுபோல. இதற்குத்த ச முனதாயிற் சொல்லென்று சொன்னுன், கல்லதல்லது சொல்லாதா வென்ற வாறு. (கஎக),
  - 634 **து**லாமில்**லே யட்டக மேயது தானு** மிலாமிரு பாற்ற**லே யேதலே தாமு** கிலாம்வகை யில்லுயர் வோடிழி வெங்கும் <sup>1</sup>கலாமவை யாய்க்கடை கண்டது பாழே.
- (இ ன்.) அடிந்டக மல்லது தூலாமில்ஃ ; இரண்டு கூஃயுமொழிய அடிந்டக பிண்டமாகிய தூலாமில்ஃ ; பணிவெழுச்சிக கொழியத் தஃஃயிரண்டு மில்ஃ. இவ்வாறு கின் பகூமாயின் முடிவில் சூன்யமே கண்டைதென்றவாறு.
  - 635 ஓல குளவி குருட்டெண்ணெய் வாணிச்சி கோலஞ் சிதையுமென் நெண்ணெயட் டாளென்னும் பாலகர் பாட்டுசை போன்றது மற்றுஙின் நூறுரை யெல்லா நழைநதுணர் வார்க்கே.
  - (இ-ன்.) இந்தப் போலபிரலாபி தம்போலும் நிண் சித்தார்தம் எனறவாறு.
  - 636 கோற்றிச கொண்று யதன்ற2லக் கேயுட கூற்றியு மோக்கமு நாட்டி2ண யஃதொப்பத் தோற்றமுங் கேடுந் தொகுபிண்ட மொன்றிற்குச் சாற்றுதி யாய்பிடிற் றக்கதென் னேனே.
- (இ ன்.) துலாசண்ட மென்பதொன்ற கிற்ப வதனது தலேயிரண்டினுக் கும்பணிவெழுச்சி காட்டியது போல \$உத்பத்தி ஸ்திதி விராசாத்மகம் பொரு சென்று சொன்று யெனில், தத்துவஞான முடையை யென்று சொல்லுவ னென்றவாறு.
  - 637 தூஃயன தாழ்ச்சியு மெழுச்சியு மன்றி நிஃயிஃ கோலிடை நீக்கது நீங்கு மிஃபென வெட்டி னிடுகுறி யொன்றினிற் பலவினி யிங்குப் படுவன கேணீ.
- (இ ள்.) <sup>5</sup> அக்ரங்களது பணிடுவழுச்சி யொழியக் கோலில்‰ யெனில், பிரததியகூ விரோதமாம், பணி டெழுச்சிகளி னீக்கிக்கோல் பெறப்படுதலில்.
  - 1 கலாம் பகை. 2 பால பிரலாபிதம் குழந்தை உளறல்.
    - 3 காற்றி தாழ்வு.
- 4 உத்பத்தி, ஸ்திதி, விராசாத்மகம் உத்பத்தி முதலிய மூன்று தன் மையு முடையது. 5 அக்ரம் - நானி.

638 கோலுர் தஃவபு முடனில்ஃ யாமெனின் மேலு முரைத்தன மேயதன் மேற்பழி வாலுர் தஃவபு கடுவு மவையின்றிப் பாலும் படுவதோ ராவுள தென்னுப்.

இது விளங்கும்.

(கஎகு)

- 639 புணரிய தாமவை பொய்யெனச் சொன்னேற் குணர்வதங் குண்மைபு மொட்டுவை யாயிற் குணகுணி யாயு மவயவி யாயும் பிணபிணக் கெய்துமப் பேரிடர் செய்தாய்.
- (இ ள்) அவ்டிக மொழியத் துலாதண்டமில் வெனறற்கண் ணது போல அவ்டிடக மொழிய கீ புணர்த்துச் சொல்கின்ற 1 சைத்பமுங் கடபடா தியுமான சகல பதார்த்தமும் பொய்யாகு மென்றேதை, அவ்டிக மொழிய வவையு முண்டென வுணர்க்தொட்டு தியாயில் குண குணிகளு மகயவாகயலி களு முளவாகி கின் சாஸ்திரம் குருவிப் பின்னல்போல கினக்குப் பெரியதோர் துக்கஞ் செய்துகொண்டா யெனறவாறு.
  - 640 இருபிண்ட முப்பிண்ட மெண்ணில்பல் பிண்டம் வருபிண்ட மேற்பல மற்றவை சீங்க வொருபிண்டங் <sup>2</sup>கொண்டாங் குயிர்க்கு ற யிட்டு த் திருவுண்ட செய்கையிற் செய்தவ குக.
- (இ ள்.) பஞ்சஸ்கர்த மயமாகிய புருஷை பிண்டம் கூணர்தோறுங் கை யறக் கெட்டுப் புதிதாக மேனமேற் பிறர்து வருதலில் இரண்டு முதற் பல வகைப்படும். அவற்றுள் ஒரு பிண்டததைப் புண்ணிய பாப கர்மகர்ததாவாகச் சங்கல்பிததுக்கொண்டே னென்றவாறு. (களஅ)

# வேறு

641 விண்செய்தான் அய்க்குமோ வேரெருவ னேயோ வணவரு மோவில்ல யோசொல்லா யோவென்னக் <sup>8</sup>கணேகடலி ஹண்மணலிற் கண்ணிணேயு மீந்தா னிணேவகைய கேளென் நெடுத்**த**மைக்க ஹற்முன்.

<sup>1</sup> சைத்யம் - ஆலயம்.

<sup>2</sup> கொண்டு - கொண்டேன்; உ - தன்மை யொருமை விகுதி.

<sup>3 &</sup>quot;தொடுகடல் மணலும் பற்ருவெல்லேய்" கொதாமணி-நாமகளிலம்பகம்.

(இ - ன்.) கர்மகர்த் தாவாயிஞனே பல மனுபவிக்குமோ? அவின பொழியப் பிறஞெருவஞே! பிறனுமவனுமாகவோ? கர்மகர்த் தாவுக்குப் பலமில் ஃயோ? சொல்லப்படாதோ? வென்று நீலகேசியார் கேட்ப, ஸுகதன் சொல்ல லுற்று னென்றவாறு.

செய்தவனே பயன்பெறில் அஷணிகமாம்; பிறனெனிற் செய்தாற்குப் பலனில்ஃலயாம்; அவனும் பிறனுமெனில், ஒருவன் கர்மஞ் செய்ய ததபலம் லோகமாகப் பெறவேண்டும்; பயனில்ஃலியனில், தர்மோபதேசம் பண்ணப் படாதாம். இத்திணயும் சொல்லிக்கொள்க. (கஎகு)

- 642 அவனேயு மென்னேன் பிறனேயு மென்னே னைவதும் பிறது மேவரேயு மென்னே னெவனேயு மெய்தா னெனலேயு மாகா வெவனே விதுதுய்ப்பா னின்னணும்கே ளென்றுன்.
- (இ ள்.) கர்மகர்த்தாவே பலம் பெறவானெனறும், பிறனே பெறுவா னெனறும், அவனும் பிறரும் பெறுவாரென்றும், கர்மகர்த்தாவுக்குப் பலமில்?ல யென்றும் சொல்லே னிவ்வாறு சொல்லுவன்கே ளென்றவாறு. (கஅo)
  - 643 அதவேயு மென்னேன் பிறிதேயு மென்னேன் அதுவும் பிறிது மவையேயு மென்னே னதுபொன்ற வல்ல ததன்வழியின் மற்றுென் றிதுபோல வென்பே னெடுத்துரையும் கேணி.
- (இ ள்.) அஃறிணேவாய்ப்பாட்டாற் கர்மகர்த்தாவை யொப்பித்துக் காம கர்த்தா வன்ருக்கிக் கர்மகர்த்தாவின் வழித் தோன்றிய பிறிதொன்று பயன பெற மதற்குத் திருஷ்டார்தமுங் கேளென்று சொன்ன னென்றவாறு.(கஅக)
  - 644 இந்பிச மன்று லிறுங்காதி யன்றுல் வரிவாய வவ்விரண்டும் வக்கனவு மன்றுல் கெடிதாய திங்கரும்பு கெல்லுமே போல கடுவாக கோக்காய் சுறுநுதலா யென்ன.
- (இ ள்.) இட்டவித்த மன்ருகி, அதனின் வேருகிய சோளமுதலா யினவுமன்றி, அவவிரண்டுமாய் வர்ததுமன்றி, கெல்லின்வழித் தோன்றிய கெல்லும், கரும்பின்வழித் தோன்றிய கரும்பும்போலக் கர்மகர்த்தாவின வழித் தோன்றிய பலபோக்தாவை மதயமருபததாற் புத்திபண்ணுவாயாக வென்ற சொன்னு னென்றவாறு.

  (கஅஉ)
  - 645 ஆத்தாவ தன்றேற் பிறிதா மரும்பெற தைத்தான் வருத்தநீ நாட்டியதியாங் காணேன்

போத்தாகா தேற்கு திரை பெட்டையது போலென் 1<sub>சாத்</sub>தாகு மாகாமை சாதிக்க வல்ஃயோ.

(இ - ள்.) பல போக்காவாகிய புருஷை பிண்டம் கர்மகர்த்தாவாகிய வது . வன்ருயிற் பிறிதொன்ருமாதவின், நீ வெகுபிரகாரத்தாற் சொல்லியதிலொரு பொருள் கண்டிலேன்; முன்பு நின்றதொரு குதிரை போத்தல்லவாயிற் பெட் டையாமதுபோல. இனி மத்திமரூபத்தாற்காண்டலாவது சர்வதா கர்மகர்த்தாவு மன்றிப் பிறிதுமன்றி யிருப்பதொன் றெனில், அது ஜைனர் சொல்லும் ஸ்யாதவாதமாம். என்ன? கர்மகர்த்தாவாகிய ஜீவனே பல போக்தாவாதவின், ஒருவகையாற் முதையியும், கர்த்திருத்துவாதி அவஸ்தைகளே 2பரித்யஜித்து, போக்திருத்துவாதி அவஸ்தைகளே 2பரித்யஜித்து, போக்திருத்துவாதி அவஸ்தைகளே மறித்து நாமாதிகளால் பேதித்து நிற்ற லால் ஒருவகையால் பிறிதாகியும் கர்மபல சம்பக்தம் வருதலினெனபது. இவ வாருகாமை கர்மபல சம்பக்தம் ஸாதிக்கவல்ஃலயோ வெனறவாறு. (கஅநை)

### வேறு

- 646 **அ**வன்பெற லானு மவனன்மை யானு மவன்றன் வழியா னவஞை,க லானு மவன்றுன் பிறனே யவடுனன்ற லானு மவன்றுன் பிறனே பெனவழிவ துண்டோ.
- (இ ள்.) கர்மகர்த்தாவை யொக்கும் பல போக்தாவென்பது முதலாக இச்சாதையுட் சொல்லின வெல்லாம் கர்மகர்த்தாவில் அனனியன் பல போக்தா வெனறற்கு ஞாபகமாதலிற் செய்கவனுக்குப் பலமின்றி யவன்வழித் தோன்றி யவனே டொப்பானுரு பிறனுக்குத் தர்மானுஷ்டானம் பலமாமென்றவாறு.

## வேறு

647 கண்போலக் கயடுலனினுங் காடன்றித் தூடுறனினும் பெண்பாலாற் பல்கியு மெல்லாம் டூறவேயாம்.

இதுவும் எர்ததாவோடு பல போக்தாவுக்கு வேற்றுமை முடிக்கும். (கஅடு) வேறு

648 அயலானே துய்க்கு மவன் அவ்வா னென்பாய் முயலானு மில்லான் முகஞ்சிறிதே யொப்பான் வயலாமை போல்வதோர் மக்குளி யிலானென் றியலா தனவே யெடுத்துரைத்தி யென்றுள்.

(இ - ள்.) கர்மகர்த்தாவுக்குப் பலமில்லே; அயலானே அனுபவிப்பனெனில், கூடுவு கீ சொல்லிய வெல்லா மென்னுப் முடிக்ததென்று ஹாஸ்யஞ் செய்த வாறு. மக்குளி - கூன். (கஅக)

<sup>1</sup> சாத் ஸ்யாத்வாதம். 2 பரித்யஜித்து.

- 649 அயற்பிறனு மல்ல னவன்ருனு மல்லன் புயற்<sup>1</sup>றி றீலங் கூந்தனிதன் போலப் பிறனுக்கேல் முயற்பிறவி மேயினீர் முன்செய்தா னங்கோர் பயப்பெறுவ தில்ஃயேற் பாழ்பயனி தென்னே.
- (இ ன்.) கர்மகர்த்தா பல போக்தாவில் விஜாதியளுகிப் பின்னஞய ஞனு மல்லன்; கர்மகர்த்தாதானு மல்லன்; கர்ம கர்த்தாவைப் போல்வானேர் அன்னிய னெனில், முயலாய்ப் பிறக்து தர்மோபதேசம் பண்ணி ததபலததால் புத்தத்வம் பெற்ரீர், கர்ம கர்த்தா வாயினுன் பலபோக்தாவாகாளுயி லவன் போலும் பிறன் பலம்பெற் றென் பெருதென னென்றவாறு.

மூயற் பிறவி மேயின் பொன்பதன் கருத்த - மூயலாய்ப் பிறந்த காலத்த அனுஷ்டித்ததர்ம பலம் தத விஜாதியமாகிய <sup>2</sup>சௌத்தொதகியாகி அநாப**வித்நீ பெ**ன்பது. (கஅஎ)

- 650 **த**ற்பிறிதே யாகிப் பிறபிறிது தானல்லா கெற்பிறிது போன்மெனவு நீயுரைத்தா யஃதொழிக்து சொற்பிறிது சொன்னுய் சுவர்க்கத் தவர்க்கு**ரை**ப் பிற்பிறனே யாகிப் பெறப்பிறனே யாகானே.
- (இ ள்.) தன்னினத்துப் பிறிதாக வேற்றினத்துப் பிறிதன்று இய இகல் லேப் பல போக்தாவுக்குத் திருவ்தடாகதமாகக் கூறினு யதுவானுல், மனுவ்தயன தர்மஞ் செய்ய வேற்றினத்து பின்னனு இய தேவன் அனுபவிக்கப் பெறுன்; பெறில், வேற்றினத்து பின்ன பலம் அனுபவிததானும். ஆதலால், ஸ்வவசன விரோதஞ் சொன்னு யாகுதி பென்றவாறு. (கஅஅ)
- 651 தெல்லின் வழிக்கரும்பு நீள்கரும்பி குனெல்றுஞ் சொல்றுநீ சொல்லாயேற் சொல்லியநின் சொல்லெய்தா வல்லனுப்ச் செய்த மகன்வழியி னுன்மகன்று னல்லனுப்ச் சொல்லின் னுலங் கருவாமே.
- (இ ள்.) தாஷ்டாக்குகமாகிய மனுவ்ஃய தேவர்கட்கு த திருவ்ஃடாக்கம் கெல்லின்வழிக் கரும்பும், கரும்பின்வழி கெல்லும் சொல்லுவாயாக; சொல் லாயாயில் அயுக்தமாகச் சொல்லின யென்றவாறு. (கஅக)
- 652 செய்தானுஞ் செய்தானே துப்பானுக் துப்பானே யிஃதாலென் மெய்ம்மை கிடந்தவா றென்றுனுக் கெய்தார் 8பிறவோ விருசார் விணப்பயனுஞ் சேய்தார்க டாமென அஞ் சிக்கித் திருந்தானுல்.

<sup>1</sup> திறல் - பகை. 2 சௌத்தொதரி - புததன்.

<sup>3</sup> பிற - அகை.

- (இ ள்.) செய்தாஞேடு துய்த்தானிடை சம்பர்த மில்ஃலயா யிருவரும் அத்யர்தம் பின்னரே; அது வாஸ்தவமென்று சொல்ல, புண்ணிய பாப கர்மங் கள் செய்தார்க்குப் பலமில்ஃயோ வென்று சொல்லுதலும் சிர்தாகுலஞ யிருர் தாஞக வென்றவாறு. (கக0)
  - 653 கண்ணுக் தஃயும் பிறவுங் கருக்கடியும் பெண்ணுங் கொடுத்துப் பிறர்க்கே யுழக்தாய்முன் னெண்ணுங்கா வின்னூகீ யெவ்வினேயுஞ் செய்தா ¹ை யுண்ணுக் திறமொன்று மோதா தொழிக்தாயோ.
- (இ ள்.) கண் முதலாயின கொடுத்துப் பிறர்க் குழக்தது ஒரு பலத்தை உத்தேசுத்தன்றே? அவ்வாருயும் புண்ணிபஞ் செய்தார் பலம் பெறுமாறு கூறிற்றில்‰ யென்றவாறு. (ககக)
  - 654 எணேத்துணேயு நீவருந்தி பெத்துணேயோர் கால நிணத் ஃதிருப்பி னல்லது நின்காட்சிதன்ஞல் . விணப்பயத்தின் கூட்டம் விரித்துரைப்ப னென்னிற் றிணத்துணேயு மாகாமை தேரிதாநீ பென்றுள்.
- (இ ள்.) எததுணேககாலம் வருக்தினும் கூணிகபக்ஷததுக் காமபல சம்பக தஞ் சொல்லமாட்டா யென்றவாறு. (ககூஉ)
  - 655 முழுக்கேடு வேண்டாயேன் முன்னின்ற துண்டாம் வழுக்குமே லவ்வுசைக்கு மாறகோ ளிஃதா மிழக்காமை புத்தீ செணப்பலருங் கூடிக் குழுக்களாய் வந்து நங் கோளிறுமி னென்றுள்.
- (இ ன்.) பொருளுக்குச் சர்வதா காசம் வேண்டாயாயிற் கெடுதலும், கெடாமையுமாகி நித்தியா கித்தியாதமகமாம்; சர்வதா காசம் வேண்டில் செய்த வனுக்குப் பலமின்றித் தர்மோபதேசம் மாறுகொள்ளும். எல்லாருங் கூடி இதற் குத்தாஞ் சொல்லுமினென்று பெண்றவாறு.
  - 656 நின்றே கிஃயுமெனி னித்தியமே யாயொழியு மனறேயஃ தாயி லகித்தியமா மவ்விரண்டு மென்றே யுரைக்கி லிருவழிக் குற்றமுமா மென்றே யுரைக்கின்று யேகார்த னுகுதியோ.
- (இ-ள்.) சர்வதா நித்தியமே யெனில், அர்த்த கிரியா காரி யண்*ரும்*; அநித் தியமே யெனில் அர்த்த கிரியாகாரியுமன்றிக் கர்ம பல ஸம்பர்தாதியும் ஸம்ப வியாவாம்; இரண்டுமாமெனில் இருவகைக் குற்றமுமாமென்ற சொல்லுவார்

<sup>1</sup> ஐ - சாரியை. 2 இருப்பு - அஸ்தித்தாவம்.

அனேகாக்தவாதிகளாகிய ஜைனான்றே; கீ இவ்வாறு சொல்லில் **ஏகாக்த** வாதியாமா றென்ணே யென்றவாறு. (ககச)

- (657 உசசேதர் தானு மொருவகையா லவ்வகையே யச்சேத மின்மையு மவ்விரண்டு மாய்நிகழ்ந்து பொய்ச்சேத மல்லாப் பொருண்முடிபொன் அண்டாக மெச்சாயே நீயெனயான் மெச்சுவனே யென்றுன்.
- (இ ன்.) பொருள்களுக்கு காசமாவதாட மெல்லாவகையானு மன்றி யொருவகையாலாம்; இதனுற் போக்க பொருள், பொருனெல்லா வகையாலு கடுக்கில் கூணிக வாதி தானும் உதபத்தி கூணத்தே ஸர்வதா கஷ்டனுமாகவே யிவனுக்குப் பொருள்களினது சர்வதாகாச மறிக்கு சொல்லுதல் கூடாதென் பது.

இனிப் பொருள்களுக்கு நிததியததுவமு மவவாரும். பொருடினெல்லா வகையானு நித்தியமாயி லதுகை யறி சதுரைத்தல் நித்தியவாதிக்குங் கூடாதாம். ஆகலால், அனுவிருத்த வியாவிருத்த ஸ்வபாவங்களா லவ்விரண்டு ரூபமு முடைததாகிப் பாலனுவலினே விருத்தனை கெண்புழி, அனுபவ பிரசித்த மாகி யிருப்படுதாரு பொருளுளதாக இன்னமும் புத்திபண்ணுகின்றி உயோ வென்று நீலகேசியாா சொல்லக கேட்டு ஸுகதனும் விகயபானுகி, இனி பெல்லா மடிவாறே புததி பண்ணுகின்றே கெண்று சொன்னை கென்றவாறு. சொய்ச் சேதம் - பொய்க்கேறு.

- 658 இறைவன்ற ஹாலுணரி கெவவ்வுருகி ஞரு முறையிஞ லெய்துவர்தா முன்னியவீ டென்றுண் மறையிஞ லாயினு மற்றெருவா றேனு நிறையிஞர் சொல்லென்று கேரிழையுஞ் சென்றுள்.
- (இ ன்.) அருகத் பாமேச்வானு லருளிச் செய்யப்பட்ட ஆக மார்த்தங் குளே யறிர்து தெளிர்தாற் பாஷண்டிகளே யெனினும் கிரமத்தால் முக்த ராகு வர்; ஆதலில், நீயும் யான் சொல்லியவாறே கத்துவங்குளையறிர்து குப்தமாக வாயினும், பிறவாற்று ஞாயினும் தத்துவததை மறவாதே கொண்டு செலுத் தென ற நீலகேசியார் சொல்லி, அங்கு நின் றம் போரதோ பெனேறவாறு. (கூகை)

நீலகேசித் திரட்டில் புத்தவாதச் சருக்கம் முற்றும்.



# ஆருவது<sup>்</sup> ஆஜீவக வாதச் சருக்கம்

| 659 கண்ணர் சிறப்பிற் கபில புரங்கடந்து     |                 |
|-------------------------------------------|-----------------|
| விண்ணுறு செல்வாள் வியன்மஃபோற் றேற்றத்     | தாள்            |
| உண்ணல் விணயு மொருவி பொளிர்மேனி            |                 |
| யெண்ணு துணர்ந்தாண யேத்தத் தொடங்கினுள்.    |                 |
| உண்ணுல் விண - ஞானுவசணியம், தர்சஞவசணியம்,  | மோஹ்சீயம்<br>(ச |
| அக்தராயம்.                                | (ω)             |
| 660 1 அங்கம் பயர்தா னறைந்த 2சு தககடலுள    |                 |
| பங்கங்கள் சாராப் பரசமையர் சொல்லுளவோ       |                 |
| பங்கங்கள் சாராப் பரசமையர் சொல்ஃலபோற்      |                 |
| புங்கவன் றன் சேவடியைச் சேராத பூவுளவோ.     | ,               |
| பங்கம் - ஸப்த பங்கம்.                     | (₽              |
| 661 பூர்ப்பம் பயர்தான் புகன்ற சுதக்கடலுட் |                 |
| சார்த்திப் பிறவாத் தவநெறிக டாமுளவோ        |                 |
| சார்த்திப் பிறவாத் தவகெறிக டம்மேபோற்      |                 |
| றீர்த்தன் றிருநாமங் கொள்ளாத தேவுளவா.      |                 |
| பூர்ப்பம் - பூர்வாகமம்.                   | (185            |
| 662 புலவ அரைத்த புறக்கேள்ளி சாரா          |                 |
| துலக ஈளின் அரைக்கு மோத்தெங் குளதோ         |                 |
| வுலக நவின் அரைக்கு மோத்தேயு மன் றிப்      |                 |
| பலவும் பகர்வாப் பயந்தனவே யன்றே.           |                 |
| புறக்கேள்வி - பகிசுருதி.                  | (p)             |
| 663 அலசொடுசாந்த மணிக்கெம் மிறைவர்         |                 |
| மலாடியை யல்லதியா மற்றறிவ தில‰             |                 |
| மற்றறிவ தில்லாத வெம்மை மலரடிகண்           |                 |
| முற்றவே செய்து முடிவிக்கு மன்றே.          | ( <i>®</i>      |
| 664 பு‱யுலகிற் காதிய புங்கவ னூர்த         |                 |
| மீணேயடியை யல்லதியா மின்புறுவ தில்ஃல       |                 |

2 சுதம் - சுருதம்; ஆகமம்.

1 அங்கம் - அங்காகமம்.

|        | சு. ஆஜீவக வாதச் சருக்கம்                                                                                                                                                     | 275                       |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|        | யின்புறுவ தில்லாத வெம்மை யிணேயைடிக<br>டுன்புறவி லக்கதியுட் டோன்றுவிக்கு மன்றே.                                                                                               | ( <i>s</i> <sub>n</sub> ) |
| A      | இரவிடைகன் மணிபோலு மெண்ணு துணர்க்க<br>றிருவ்டியே யல்லதென் சிக்கணேயி வில்ஸேச்                                                                                                  | ग ढंग                     |
|        | சுந்தணேயொன் றில்லாத வெம்மைத் திருவடிக<br>ளந்திணேயில் பேரார்ற லாக்குவிக்கு மன்றே.                                                                                             | (ল                        |
|        | வேறு                                                                                                                                                                         |                           |
|        | தொக்குட னுயவென் றெல்விண தீர்கென<br>முக்குடை யானடி மூன்றினும் வந்தித்துக்<br><sup>1</sup> குக்குட மாநகர் நி <b>ன்</b> று கொடிமினிற்<br>றக்கதிற் முன்போய்ச் சமதண்டம் புக்காள். |                           |
| உழன் ந | இனும் - ம@னுவாக் காயங்களால். சமதண்டைம் - ஊார்.                                                                                                                               | ( <i>A</i> )              |
|        | ஈண்டி யிருந்த விலிங்கியர் தங்கட்கு<br>மாண்ட துகிலல்குல் மாத ரிதுசொல்லுங்<br>காண்டற் கினிதே கடிமலர்ப் பூப்பள்ளி                                                               | · · ·                     |
|        | யீண்டுறை வாரிவர் யாவர்கொ லென்றுள்.                                                                                                                                           | (An)                      |
| 668    | காரணம் வேண்டாக் கடவுட் குழூர்தன்னிற்<br>பேருணர் வெய்திப் பெரிதும் பெரியவன்<br>பூரண னென்பான் பொருவறக் கற்றவ<br>ஞாணம் கன்டை கறிய வுரைக்கும்.                                   |                           |
|        | ரம் வேண்டாக் கடவுட் குழாம்-காரணத்தாற் காரியம                                                                                                                                 |                           |
|        | கட்வுட் குழாம்.                                                                                                                                                              | (#0)                      |
| 60     | 69 புயலிருங் கூரதற் பொலங்கொடி யன்னை<br>யயலியர் தாமல்ல வாசீ வகர்கள்<br>வியலிடத் தியாரும் வியக்குரு தகையர்<br>மயலறு காட்சியிம் மாதவ ரென் <i>ரு</i> ன்.                         |                           |
|        | யர்தாமல்ல வாசீவசர்கள் - திகம்பரத்வ மொப்பினும்                                                                                                                                |                           |
|        | ய <sup>9</sup> கிர்க்கி <b>ரக்த</b> ரவ்வர் ஆஜீவகர்.<br>70 ஆக்குமை சாலும் பொருளை சிகம்க்கியம்                                                                                 | (&&)                      |
|        | LIE WIE AN AN GARL THE GOVERN LOCALITY (INSOINCE NAMED AND ALLER ALLER ALLER AND                                                         |                           |

பாத்தன சொல்லப் பயம்பெரி தாகலி

<sup>1</sup> குக்குடமாகள் - கோழிகள் ; இஃது உறையூரின் பெயர்.

<sup>2</sup> விர்க்கிரந்தர் - திகம்பர ஜைநர்

ேத்துரை யேயிங் குரையென் அரைத்தனள் சாத்திரம் யாவையுக் தன்னிக ரில்லாள்.

- (இ ன்.) ஆப்தாகம் பதார்த்த பிர விருத்திகள் சொல்லக் கேட்டலும் பிரயோஜன முடைத்தாதலில், நுன் சாஸ்திரத்துச் சொன்னவாறே சொல் லென்ற சொன்னு மென்றவாறு. (கஉ)
  - 671 என்றலு மற்கலி தானே பிறையினி யொன்பது வாங்கதிர் நூல்யா முடையன மன்பெறு நுண்பொரு ளேர்தியல் பாயவை யென்ப நிகழ்ச்சியுங் <sup>1</sup>காழ்ப்பா டெனச்சொல.
- (இ ள்.) மற்கலி பெண்பான் எமக்கு ஆப்தன்; ஒன்பது கதிர் எமக்கு நூல்: அதி ஸூக்ஷும் மாகிய கில, நீர், தீ, கால், உயிரென்னுமைந்து மெமக குப் பொருள்; உள்ளது கொடாது; இல்லது தோனருது; ஆழ்தல், மிதத்தல் எம்பொருள் நிகழ்ச்சி பென்று சொல்ல வென்றவாறு. (கா.)

#### வேறு

- 672 அறிந்தா னிறைவ னவனு குதலாற் செறிந்தான் பெரிதாஞ் செறியா தாரைப்பி னெறிநதா னணேய வியல்பா குதலான் மறிந்தான் றடுமாற் றகத்தே மயங்கி.
- (இ ள்.) இறைவன முழுதை முணர்க்கா குகு ஈளுல் மிக்அஞ் செறி வுடையஞ்சி 2்ஸ்தப்தை யிருத்தலிற் பேசாள்; பேசில் உலகம் பிராணியா னிறைந்த தாகலி னிவன் பேச்சா லறை யுண்டு அரேகம் பிராணி மறிக்குமாத லின் வாளிட்டுச் சில்ரை வெட்டிஞன் போலும் பாபமுடைய தைலில் ஸம் ஸாரத்தப் பிறக்து ராகாதியான் மயங்கிர் கெட்டானே பென்றவாறு. (கசு)
  - 673 உரையா னிறைவ இணை அபில் ஒய்த் திரையா னரையான் நெரிவில் லுருவம் வரையா வகை <sup>8</sup>வானிடுவில் லினயன் புரையா வறிவிற் புகழ் பூரணனே.
- (இ ள்.) வாக்பெப் பிர விருததியும், புக்தியும், கடை திரை முதலாயி னவு முடையனல்லஞ்சி ஆகாச தலத்த இக்திர தனுசுப்போலத தோன்றும் தோற்றத்தை யுடையஞ்சிக் குற்றம் படாத வறிவை யுடையன் பூரண இன்னனு மெம்முடைய ஆப்தன் என்றவாறு.

<sup>1</sup> காழ்ப்பாடு - வயிரம், வயிரமல்லாதது ; - ஆழ்தல், மிதததல்.

<sup>2</sup> ஸ்தப்தன் - அசைவற்றவன். 3 கி. சி. 951.

- 674 அடங்கல் குறிக்கோண் முதலா யினவாய்க் கிடந்த கதிருட் கிளந்த பொருணுந தொடங்கி யுரையாந் தொகையா குவதே 1யுடங்கே யணுவைக் துருவா யுளதே.
- (இ ள்.) அடக்கமுங் குறிகோளு முதலாகிய பொருள்கிளப் 2பிரதி பாதிக்கு நவகதிருட் சொல்லப்பட்ட பொருள்களெல்லாம் தொகைவகை யன்றி விரிவகையாற் சொல்வோ மப் பொருடாம், கிலவணு, நீரணு, தியணு, காற்றணு, உயிரணு வெனனும் மூர்த்த திரவியங்களா மென்றவாறு. (கசு)
  - 675 **நி**லகீ செரிகாற் அயிரின் னியல்பும் பலகீ ரவற்றின் படுபா லவைதாம் புலமா கொலியொன் *ெருழிய முதற்கா*ஞ் சலமா யதுதண் மையையே முதலாம்.
- (இ ள்.) டில முதலாகச் சொல்லப்பட்டனவற்றி னியல்பும், அவற்றின் பாலும் பலவாம். அவற்றுள் நிலப் பாலாவன - சப்த மொழிய ஸ்பரிச ரூபாச கந்தங்கள்; நீர்ப்பால் - தண்மை முதலாக வுடையனவா மென்றவாறு. (கஎ)
  - 676 **எ**றித்தன் முதலா யின தீ யினவாஞ் செறித்த <sup>8</sup>விரையோ டிவைகாற் றினவா மறித்தல் லறிதல் வவைதா முயிராங் குறித்த பொருளின் குணமா லிவையே.
- (இ ள்.) சுடுதன் முதலாயின நீப்பாலாம்; அறைதலுஞ் சப்பிததல முதலாவுடையன காற்றின் பாலாம்; அறிக்லும், பிறகை அறிவித்தலு முத லாவுடையன உயிர்ப் பாலாம். இவை பெல்லா முன்பு குறித்துச் சொலலப் பட்ட ஐவகையேணுக்களி னியல்பாவன வென்றவாறு. (கஅ)
  - 677 அணுமே யினவைக் கவைதா மீனத்தாங் குணமே யிலவாங் குழுவும் பிரியு முணன்மே யிணமுள் புகுதல் அரையேங் கணமே யெனினும் மொருகா லமிலே.
- (இ ள்.) அணு 4-சக்தோஹமாகிய பிருதிவியாதி ஐக்தங் குணங்களே யுடைய வல்ல; கூடுவதாஉம், பிரிவதாஉஞ் செய்யும்; ஒன்றி ஞென் றடங் கினு முள் புகுவனவாகச் சொல்லேம்; கணமென் துரைப்பினுங் கால மென்ப தோர் பொருளில்?ல பென்றவாது.

<sup>1</sup> உடங்கு - ஒருங்கு. 2 பிரதி பாதிக்கும் - தெனிவிக்கும்.

<sup>3</sup> இரை - ஒலி. 4 சர்தோஹம் - கூட்டம்.

- 678 இவையே பொருள்க ளிவற்றி னியல்பும் சவையே யறியச் சிலசாற் அவன்கேள் சுவையே யுடையம் மென கீ மிகழல் லவையே பிறரா லழிதற் கரிய.
- (இ ள்.) சுவையே யுடைய மென கீ யிகழல் ஸாஸமா யிருக்துமென் நிகழாதொழி. வேறு
- 679 அண்ண அநாலும் பொருளு கிகழ்வு மிவையென அ 1மெண்ணினு மேனே யெழுத்தினு மிக்காங் கிருந்தவர்முன் கண்ணினு மன்றிக் கருத்தினும் வேறெனக் காட்ட அற்றுப் பண்ணலங் கொண்டுசால் லாளவை பேர்த்தும் பகர்ந்தனளாய்.
- (இ ள்.) ஆப்தாகம பதார்த்த பிரவிருத்திகளேக் கேட்டுப் பிரத்திய கூரதி பிரமாணங்களோடு அயுக்தி காட்டலூற்று மீட்டு மவற்றை அனுவதித் தென்றவாறு.
- 680 முற்ற வறிந்துரை யாதவன் <sup>2</sup>மோனுக் திருந்தனனேற் செற்றம் பெரிது முடையனச் சீவன்க டம்மொடெல்லா <sup>3</sup>மற்ற முடையவர் சொல்லின் வாகம் மன்மையினுற் பெற்ற வகையென்னே பேதா யதணேப் பெயர்த்தனவே.
- (இ எ்.) சகல பதார்ததங்களேயு மறிந்த ஸைகப்தறுகி, ஆப்தறுகியை அவன் பேசாதிருப்பி காலகு பிராணிகண்மேற் செற்ற முடையனும்; என்னோ? தானுறிந்த பொருளே அறியாக பிறர் விறுவினுலம் உகையாகதாடம், வின வாது சென்றுகைப்பதாடம், நிக்கிரேஹானுக்கிரக வியாபாரத்காலா மாதலில். இனி அவனுகையா றுகில், வேறுகில ராகாதிமாகுகள் சொல்லுவது பிரமாண மென்றுயில், நூல் பெறமா மெற்ன்?னே? பிசால்லு பேதா பெயேன்றவாறு. (உட)
- 681 ஒக்கலி யோகலி யென்றிரு தெய்வ முரைத்தனவேன் மற்கலி யார்போ லறிந்தன வாயிற் செறிந்தனவாம் தக்கில வேயறி யாதன சொல்லுத றத்துவத்தை யிக்கலி யாள ருரைத்தவு மேதமெ ரைய்பிறவோ.
- (இ ள்.) ஒக்கலி ஒகலி பென்னு மிரண்டு தைவதங்களும் ஆகமோப தேசஞ் செய்யுமெனில், அநத தைவதங்கள் மற்கலியார்போ லறிந்தன வாயின் ஸ்தப்தங்களா யுரையாவாம்; அவ்வா றறியாவாயில் அநத தேவதை

<sup>1</sup> தி. கு. 392. 2 மோனுகது - மௌனமாகி.

<sup>3</sup> அற்றம் - மறைவு; பற்று மயக்கம்.

- கள் சொன்னது தத்துவ மாகாதாம்; ஆகில் இக்கலி காலத்தார் சொல்லினவும் பிரமாண மாகல் வேண்டு மென்றவாறு.
- 682 அறிந்தா னறிநதன தான்சொல்லி குர்வச் சினத்தனகு பெறிந்தா னணயதோ சேதத்தை பெய்துமவ் வேதத்தினுன் மறிந்தா னகன்றடு மாற்றத் தகத்தெனின் மாண்புணர்ந்தாய் செறிந்தாங் கிருக்கிற்பி னீயுஞ்சிற் முத்தணே யாகிற்றியே.
- (இ ள்.) ஆப்தன், தானறிகத பொருளேச் சொல்லின் ராகாதிமாஞுகி ஸம்ஸாரததுப் பிரமிப்ப கௌன்பது கன்குணர்க்தாய்; கீயுஞ் செறிக் தகையா திருக்துகையாயில் ஒரு சிற்றுத்தஞைதி பென்றவாறு. (உசு)
- 683 ஆத்த னறிந்தன யாவையுஞ் சொல்லல பைவிடினிச் சாத்தனும் யானு மவன்றன்னிற் சால விசையுடைய நாத்தண யாட்டியோர் நன்மைகண் டாலு நினக்குரைத்து மீத்தன முண்டு மிருமைக்கு மேதமி லம்பிறவோ.
- (இ ள்.) ஆப்ச ஞயிஞன் அறிநதானே பெளினு மு<mark>ளையாளுயில்,</mark> அறிந்த தொனறைப் பிறர்க் குரைததும், இரந்து வநதார்க் குயதாசக்தி தாணம் பண்ணியும் உபய லோகஹிதமாகிய கிரஹஸ்தா தர்மாவலம்பிகளாகிய யாமே நல்லே மென்றவாறு. (உடு)
  - 684 <sup>1</sup>வானிடு வில்லின் வரவறி யாத வகையனென்பாய் தானுடம் போடு பொறியின ஞதனிற் சாதகஞ மீனடைக தோடும் விடுசுட ரான்கதிர் வீழ்புயன்மேற் ருனடைக் தாற்றனு வாமிது வாமதன் றத்துவமே.
- (இ ள்.) வானதது இந்திர தனுஸ்ஸுப்போல இன்னவாறு வந்தன கொன் நறியாமற் ருேன்றுவன் எம்முடைய ஆப்சுகென்று சொல்லுவாய், அவன் சரீரேநதிரிய புததியாதிகளுடைய ஞகலிற பிறப்புடையளும்; சரீராதி கீளேயுடையான் பிறப்புடையளுகக் காணப்படுதலான். இனி, ஆதித்யகிரணம் மேகபடலததுப் பட்டால் வில்லுப் பிறக்கும்; அதபோல மற்கலி தேவனும் காரண ஜனயளுக விசைதியோ என்றவாறு.
  - 685 முற்ற வறிரதனன் யானென்ற மோனங்கொண் டேயிருந்தா னற்ற மகலவென் முனீ யறிநதமை யாதினிஞம் பெற்ற வகையெனப் ஃபேசின்மை யாலெனிற் பிள்ளேகளும் மற்றிம் மாமு மஃயுமம் மாண்பின வாம்பிறவோ.
- (இ ன்.) சர்வத்தையும் அறிக்தேன் யானென்று மௌனங் கொண் 'டிருக்தால், இவன் சர்வததையும் அறிக்தமை கீ யாதிறை் பெற்ரு யென்று

<sup>1</sup> வானிடு வில்லின உரவறியா - நாலடியார் கடவுள் வாழ்தது.

<sup>2</sup> பேசு - முதனி‰ச தொழிற்பெயர்.

கேட்ப, இவன் பேசாமையாற் பெற்றே னென்பாயாயிற்பேசாத பால, மூக, பர்வதாதிகளு மெல்லாம் முழுது முணர்க்தனவாமோ வென்றவாறு. (உஎ)

- 686 முடக்கு மெனினு கிமிர்க்கு மெனினுந்தன் மூக்குயிர்த்து நடக்கு மெனினு மிருக்கு மெனினுந்த னல்லுறப்பி னடக்கு மியல்பல்ல னன்னவற் மூர்வத்த ஞகுமன்றி 1யுடக்கு மிவையில்ஃ யேலுயிர் தானுண்மை பொட்டுவனே.
- (இ ள்.) முடக்குதன் முதலாயின விவன் செய்யி லடக்கமிலாதானும், ராகாதிமானுமாம். அடை செய்யாகெனனில், அவீனச் சேதனமெனறு சொல்ல விசையே கென்றைவாறு.

வேறு

- 687 நிலப்பாலு நீர்ப்பாலுக் தீப்பாலுங் காற்றின் புலப்பாலு கெட்டுயிரின் போக்கில்லாப் பாலுஞ் சொலற்பால வல்லாத சொல்லுதலால் யானு மலப்பா தொழியேனிவ் வாசி வகணே யருகிருந்தார் தாமறிய வாசி வகணே.
- (இ ள்.) அலப்பா தொழியேன் அஃலயா தொழியேன. அருகிருந்தார் தாமறிய வாசீவகீன - எல்லாரு மறியத தொழில்செயது ஜீவிக்கின்றுளே. தொழிலாவன- <sup>2</sup>கர்ப்பகியாஸ முதலாயின. (உக)
  - 658 வண்ணு தி யெல்லாம் வகுப்பின் னிலப்பாலா நண்ணு த மூன் திற்கு நன்பால் பிறவாகிக கண்ணு தி யாலவற்றைக் காணப்பா டில்ஃயா யெண்ணுதே யிக்தியக்கோ ளெய்தாமை வேண்டும் எனே த்தும் பெறப்பாடு மில்லாத கேண்டும்.
- (இ ள்.) வர்ணா, கக்க, 'பாஸ, ஸ்டாஸங்களே கிலததுக்கே பாலாக வோதி னாமையால், அவை உயிரொழித தொழிக்த பூதங்களுக்குப் பாலாகா வாதலில், அவை கண் முதலாய பொறிகளுக்குப் புலஞைய தொழியல் வேண்டும்; இவற் அக்குப் பெறப்பாடில் யாகலும் வேண்டு மென்றவாறு. (க.0)
  - 689 நீர்ப்பாலுக் தீப்பாலு கில்லா வளிப்பாலும் போர்ப்பாலே பற்றிப் பிறப்பிறவா கீபெருக்கி யோர்ப்பியாதுஞ் செய்யா துரைத்தா யுரைத்தமையிற் <sup>8</sup>கூர்ப்பியாது மின்றிகின் கோளழியு மன்றே கொணர்க்துகீ யைக்தென்ற கோளழியு மன்றே.

<sup>1</sup> உடக்கு - உடங்கு; வலித்தல் விகாரம்; 'ஒருங்கு' என்பது இதன் பொருள். 2 கர்ப்பகியாஸம் - கர்ப்பாதாகம். 3 கூர்ப்பு - உண்மை.

- (இ ன்.) வர்ண, கர்த, ரஸ, ஸ்பரிசா தியை கிலத்துக்கே பாலாக வோதி கைமையின், கீர் முதலாயினவற்றுள்ளும் வர்ணு தி யுண்மையில், அவையு கில மாகல்வேண்டி கிலமுமுயிரு மென இரண்டு பொருளாவதல்லது ஐர்தென்று கீ சொல்லிய பிரதிக்னை யழியு மென்றவாறு.
  - 690 பொருடாமி வைக்கொழியப் போத்தக் திரைப்பா யிருடாமி வைக்தனு ளெக்கூற்ற தாமோ விருடாமி வைக்கினுளு மெக்கூற்று மில்லே லருடாழ்க்து கீயிருப்ப தியாதின்பா லாமோ அணுமயமாவ் கக்தங்க டாமனக்த மன்றே.
- (இ ன்.) நினஞர் சொல்லப்பட்ட பொருளோகது மன்றி யிரு**கென்பது** 'மோர் பொருளுண்மையி னது யாதின்பாற் படும்? இவ்விருகொண்றின பாலும் படாதாயின் நீ என்சொன்னு யாகுதி? பிருதிவியாதி பெல்லாம் புதகலமாகிய அணுஸாதோஹங்கள் அனர்த மன்றே? நீ யிவ்வாறு மயங்கிய தென்னே பென்றவாறு.
  - 691 பலவாக சீசொன்ன பாலெல்லார் தம்முட் கலவாவா யப்பொருளே யாதஃயுங் கண்டா இலவாதோ வொற்றுமையும் வேற்றுமையு மென்றுற் <sup>1</sup>சலவாதி யொன்றஞ் சமழஃயே கண்டாய் <sup>2</sup>சமததிடை யொன்றஞ் சமழஃயே கண்டாய்.
- (இ ள்.) ஒனறற்குப் பலபால் கூறினே யாகலின், அப்பால் பலவாயும், அப்பொருள் ஒனருயு மிருததலில் ஒன்றும் பலவுமாப்க் குணமும் குணியும் பெறப்படும்; படவுங் குணமில்ஃல பெனறு சொல்லுவதற்கு லஜ்ஜியாய்கா மிணன்பது.
  - 692 பாரும் பலவாகிப் பாலாகு மப்பொருளே வேறுது மில்லே யெனவே கிளமபுவாய் 8 கீறுக நின்ற நிலப்பால் பெறவேலா 4 காறு வகையெனக்கு நன்குரைக்கல் வேண்டும் நனிக்காற் பிறபொருட்கு நாட்டலே வேண்டும்.
- (இ ள்.) பலபலவாகச் சொல்லப்பட்டன வெணினும் பொருளேயொழிய ்வேறு பெறப்படாமையிற் பாலென்ப தில்லே; பொருளே யுள்ளதெனில் கில ்மென்பது கிலப்பாலாகிய வர்ணுதி பிறவெல்லாம் தோன்முமற் பொருளே பெறப்பட வேண்டும்; பாலே பொழிதது வேறுகிலம் பெறப்படா தெனினும்

<sup>1</sup> சலவாதி - குற்றம் பொருந்திய வாதி. 2 சமம் - அடக்கம்.

<sup>3</sup> கீருக - கெட. 4 காரு - தோன்ரு த.

கிலத்தை பொழித்து வேறுபால் பெறப்படா வெனினு முளவாகல் வேண்டு மென்பது கருத்து-

- 693 இன்றேய தாயி ணிவைபா விவைபொருள்க ளென்றே பலவா வெடுத்துரைப்ப தென்செய்யக் குன்ரே மஃயோ குவடோ வடுக்கலோ வன்றேவ தன்முலஃ தியாப்பாதல் வேண்டும் அவையவையே சொன்னைலஃ தியாப்பாதல் வேண்டும்.
- (இ -ன்.) பாலென்பது வேறின்றிப் பாலாவதும் பொருடானே யாசி லிவை பா லிவை பொருளென வுடையது முடைப் பொருளுமாகக் கூற வேண்டுவ தில்ஃ ; மூஃ, குவடு, அடுக்க லென்பனவற்றைக் குன்றிற்குப் பாலாகச் சொல் லப்படாத வாறுபோல. இனி, கிலமும், பாலும் ஒன்ருயினு முடையது முடைப்பொருளுமாக ஸம்பவிக்கில் மூஃ முதலாயினவுங் குன்றும் உடையது முடைப்பொருளுமாகிச் சம்பவிக்கவேண்டு மென்றவாறு.
  - 694 நோயில்ஃ வாழி கடவு சொனவுரை ததா தையுகோ யின்மையினேர்க் தாய வழியொருநாட் டியினும் வெய்யகோய் சேர்தஃயுங் காண்டுகீ சாயினுக் தத்துவத்தைச் சாரா தா யன்றே தடுமாற்றக் காழ்ப்பாடுக் தானுளதே யன்றே.
- (இ ள்.) ஒருசாலத்து கோயில்லாதான் பிறிதொரு சாலத்து 'கோயுடையவளுயில், அவிசவித் நிதயத்வம் செடுமாதலின், உனக்குத் தத்துவ ஞான மில்ஃவையம்; அன்றியும் முக்கனுழை ஸம்ஸாரம் கொடாது நிறகவேண்டுமென்ற வாறு.
  - 695 கூடுங்கதிரோன் மீதூறக் காணுக்கோ எெல்லாம் படும்பொழுது மெழுச்சியினுக் தம்பயனே செய்யு கெடுங்காலம் பல்பிறவி கின்றன வெல்லா மொடுங்காதே மேய்க்துண் டுழிதாலே வேண்டு முதவாத வார்தஃயு மொட்டலே வேண்டும்.
- (இ ன்.) ஆதிதயனுடன் கூடுதலால், அப்பிரகாசத்தன வாகிய கிரஹங் களும், உதயாஸ்தமயங்களில் தத்தம் பலங்கீளச் செய்வது காண்கின்றன மாத லில், அஞ்தி வரலாற்றதாகிய ஸம்ஸாரம் கெடாது மறைந்து நின்றதாயி தெருந காலம் மனுஷ்யஞ்ன பொழுதே பூர்வமுளவாகிய ஜனன் காரியங்க வெல்லாம் காண்டல் வேண்டும்; வேண்டவே, முன்னெருகால் வராகமாகியும் ஜனித்தா னன்றே? தத்ஜனன் காரியமாகிய மலபக்ஷணுகியு மிசைதல் வேண்டு மென்ற வாறு.

- 696 **எ**ப்பாலுர் தான்கெடா வில்லனவுர் தோன்*ரு*வென் <sup>1</sup>ரெப்பியாது மில்ல துரைத்தளியின் முனுண்ணும் <sup>2</sup>துப்பாய தூச்சோற்றுத் தூய்தல்லா தாழ்ந்துளதென் றிப்பாவி செய்யு மிழிதகவி தென்னே விமுதைதான் செய்யு மிழிதகவி தென்னே.
- (இ ன்.) எல்லா வகையாலு முன்னது கெடாது இல்லது தோன்மு தென்று இவ்வாறு சொல்லுவளுயிற் முணுண்ணும் சோற்றிலே மேலாகக்கடவ தாகிய மலம் மறைந்து கெடந்த தென்று கோடல் வேண்டும். இப் பாவகர்மா விவ்வாறு சொல்லுதற்குக் காணமென் னென்றவாறு. (உஅ)
  - 697 நின் நிக கொண்டிக வுண்டிக தின் நிக வென்றிவைகள் கூறி யிடுவார்க் <sup>3</sup>கறம்வேண்டான் கொன்றிகை தீதென்றுங் கொல்பாவ மில்லென்றுர் <sup>4</sup> தன்றிகை புண்ணுதான் முன்கண்ட தென்னே தவத்தினுமில் வாழ்க்கை தான்கண்ட தென்னே.
- (இ ள்.) நின்றீக வென்பது முதலாயின கூறி, தானம் பண்ணுகவென் றும், தானம் பண்ணிஞற்குப் புண்ணியமில்லே யென்றும், கொலேயாகாதென் றும், கொலப்பாவமில்ல பென்றும் இவன் கண்ட தெவ்வாரே? தான் றுறந்து தவஞ் செய்கின்று ஞயில், தனனுழை யில்வாழ்க்கை நின்றதாகக்கண்ட தெவ்வாறே வென்றவாறு.

இதன கருதது - இல்லது தோன்று தாயில் தானம் பண்ணிஞனே பெளி ஹம் புண்ணிய கர்ம பாதேஞ்தலும், தகபலா நபவமும் ஸம்பவியாதாம். அனறி யும் அவீசலிதரிதேய மென்றலானு மிலை கூடாவாமென்பது. (டி.க.)

- 698 இல்லாது தோன்று கெடாவுள் ளனவென்பாய் சொல்லாயே நெய்சுடராய்ச் சுட்டிடுமா ஹென்றேனுக் கல்லாக் தயிர்த்தோடி யாழ்மி தப்புச் சொல்லு தியா லெல்லாமொன் ரென்றிற் கிடங்கொடா வன்றே யிழிவுயர்ச்சிக் காரணமு மில்லாதா யன்றே.
- (இ ள்.) இல்லாதது தோன்று அடள்ளது கொடிதன்று சொல்லுத லால், கெய்யின்மேற் ரூன்றுவதாகிய அக்கினி கெய்க்குள்ளே மறைக்து கெடக்ததாமாயில், கெய் கோ்கியிருக்கு மாறென்னே? இழுதாயிருக்கின்ற காலத
  - 1 ஒப்பியாது மில்லது ஒப்புதல் சிறி து மில்லாதது; பொருநதாதது.
  - 2 தாப்பாய திருக்குறன், 12.
- 3 அறம் புண்ணியம்.
- 4 தன்றீகையுண்ணுதான் தன் தவத்தை அனுஷ்டிக்காதவன்.
- 5 ஈர்கி குளிர்ச்சியாகி; அதாவது, உறைந்து.

தில்லாத கெருப்புப் பின்பு தோன்றிச் சுடுமாறென்னே! அக்கொருப்புத் தாதீன கெய் யாறவைத்த காலததுக் கெட்டவாறென்னே? இலி யாழ்ச்சியு மிதப்புங் கூறினுபாயினு மொனறினுக்கொன் நிடங் கொடுததல் கூடுமோ? கூடில் கன்னிகை வயிற்றுட் புத்திர னுன்னகுபோ? ஒருகாலத் துளதாகிய வாழ்ச்சி ஒரு காலததுக் கெடுதற்கும், ஒருகாலத் துளதாகிய மிதப்பு ஒரு காலத் துக் கெடுதற்குங் காரணமுளதோ? கீ காரணத்தாற் காரியம் வேண்டாதா தெருவனன்ரே வென்றவாறு.

- 699 1ஓட்டுங் குதிரையு மொன்றே யெனிற்குதிரை யூட்டும் பொழுடிதாடுதான் புல்லுண்ணும் போழ்தின்கா டைடியவீதி யதிசயத்தை நீ யெமக்குக் காட்டி யுரைப்பினின் காட்சியைக் கோடும் கடவுட் குழாத்தார்தும் காழ்ப்பெலாங் கோடும்.
- (இ ள்.) ஒட்டு மோடுகின்ற கு.இரையுங் கதஞ்சிப் பின்னமாவதன்றி பெல்லா வகையானு மொனறே பெளிற் கு.இரை யோடும்பொழுதனறி அது பெர்தியுள் கினறு புறறினனுங் காலத ததனது 2வீதி முதலாகிய கதிகளி துடைய அதிசயததைக்காட்டு இயாயின் கின்காட்சியை யாமுங் கைக்கொள் வோம்; மற்றும் ஆழ்ச்சி மிதப்புங் கைக்கொள்வோ மெனறவாறு.
  - 700 வண்ண முதலா வுடையகுண மெல்லாம் எண்ணுங்கா லப்பொருளே லீசுதி னிளங்காய்க்கட் கண்ணிறுற் கண்ட பசுமை கனிக்கண்ணுக் தின்ணிதாக் காட்டிற் பெருண்டாயே யென்றும் திரிக்கொழிக்க காட்டினுற் றேவனே யென்றும்.
- (இ ள்.) வர்ணு தியாகிய சுணங்களெல்லாம் அப்பொருடா சீனையாயில், பொருள் நித நியமாவதா உமாயில், அனவ ஒருபடியே எப்பொழுதுக் காண்டல் வேண்டும்; அஃ தாயிலீ நி னி எங்காய்க்கண ணுண்டாகிய பசுமை நிறம், பழ மாய கால் காண கேண்டு மவவாறு காட்டில் நீ தெளிவுடையை யெனறு புத்தி பண்ணு தும்; மற்றும் திரிவுடையன உற்றை யெல்லா மொருபடி காட்டு தியாயி லுன் மேதே தே தே வென்ன ற புத்தி பண்ணு து மென்றவாறு. (அஉ)
  - 701 வட்ட முதலா வுடைய பொருவொல்லா மொட்டிகீ யப்பொருளே பொன்றும்வே றில்லென்பாய் தட்ட மழித்தோடஞ் செய்தா லதன்கண்ணும் விட்ட வடிவு விரித்தாகீ காட்டாய் விகார மீனத்தும் விரித்தாகீ காட்டாய்.

<sup>1</sup> ஓட்டும் - ஒடுதலும்; தொழிற்பெயர். 2 வீதி - கோயோடல்.

(இ - ள் •) வட்டமு தலாகிய ஸம்ஸ் தானங்களே யுடையவாகப் டொருள்களே யிசைக் த, அப்பொருளேயன் நி ஸம்ஸ் தானம் வேறிஸ்ஃ பென் ற சொல்லு வாய், தட்டமழித்து ஒடஞ் செய்தவழித தட்டமாகி விருததாகாரகதானின் ந வஸ் த வொழிவறக் கெடாதே யோடமானவா றபோல விருததமாகிய ஸம்ஸ் தானமுங் காண்டல் வேண்டு மத்வேக் காட்டாய்; மற்றும் விகாரப்பட்ட பொருள் களின பூரவாகார மெல்லாங் காட்டா பென் நவாறு. (அக)

702 மிதப்பனவு மாழ்வனவும் வேண்டுவன்யா னென்னிற் பேதப்பொருடா ஞன்கின் பன்மை முடித்தாயா மிதப்பனவே யாழ்வனதாம் வேறியாது மில்லே அதப்பேனு கின்சொ அதவலவே கண்டா அடனேகின் பக்க முடைத்திட்டாய் கண்டாய்.

(இ - ள்.) பொருள் ிகதமாகையால், கெட்டதாடம் தோன்றியதாட மில் இல் ; கட்டமானது 2ஆழ்க்கு கின்றது, ஒடமானது 3மிகக்தை கின்றது என் பாயெனில், கனது சொல்லினே ! ஆழ்க்கு கின்ற தட்டமும், மிதக்தை கின்ற ஓடமும் கம்மில் வேறே வொனரே ? 4ஏகாக்கம் வேறெனில், பதார்த்தம் பூர் வோததா கூணங்களில் கான்கு வகையானும் அகையங்களாதலில் 5வெகு தாவாம்.

நான்கு வகையாவன - 6 பொருளாதி நான்மை. தட்டமாய்கின்ற பொருளு மோடமாப் கினற பொருளும் அன்யமாதலும், தட்டமாய் கின்றவிடம் கேஷத் திர வின்னியாஸமும், ஒடமாய் கின்ற கேஷத்திர வின்னியாசமும், அன்னிய மாதலும், இருவகைக் காலமும் அன்னியமாதலும், பயனும் வடிவு முதலாகிய விருவகைத தனமையும் அன்னியமாதலுமாம். இவவாருக கூணிக்ஸிததாக்தம் கி?லகின ற கின்ஸித்தாக்தம் கி?லகில்லாதாம்.

இனி மிதப்பதாடம், ஆட்டிதொடம் ஏகாகதம் ஒன்றே வெளிற் பொருளாதி நான்கு வகையானும் ஒன்றோயாம். ஆகவது பிரத்தியக், விரோதமாம். என்ன? கட்டமாய் நின்ற ஸ்வா்ணுதிலோஹமே யோடமாகியு நின்ற தெனபதல்லது ஒழிந்த கேஷத்திர வின்னியாஸாதி பேதிக்கவே காண்டலால். அன்றியுமுன்பு கட்டமாப் மிதந்த நின்ற திப்பொழுது ஆழ்ந்து நின்றதாயில் இப்பொழுது மிதந்து நின்ற கொடம் யாந்கு நின்றமம் வந்தரமேனருர்க்குத் கட்டமாய் நின்ற ஸ்வா்ணுதி லோஹமே யோடமாய் நின்றது, அதற்கொரு வேறுபா டில்ல: அதன் கண்ணே தட்டமாயவழி யுனதாகிய கேஷத்திர வின்னியா ஸாதி ஆழ்ந்து ஒடமாயவழி உனதாகிய கேஷத்திர வின்னியாஸாதி மிதந்து நின்ற தென்பாயெனில், வஸதுவின்கண் ணுனவாகிய அனுவிருத்த வியாவிருத்த

<sup>1</sup> பதப்பொருள் - பதார்த்தம். 2 ஆழ்க்கு - அடங்கி; புலப்படாது.

<sup>3</sup> மிதர்து - வெளிப்பட்டு. 4 வகார்தம் - ஒரேபக்ஷமாய்.

<sup>5</sup> வெகு காவாம் - பலவாம்.

<sup>6</sup> பொருளாதி கான்மை - பொருள், இடம், காலம், பாவம் என்பன.

ஸ்வபாவங்களாகிய தொவ்ய பரியாய ரூபங்களால் வஸ்து நித்தியா நித்தியாத்மக மென்னும் ஹைன சித்தார்தமே நிஃலின்று நினது 1நித்பைகார்தபக் நிஃல நில்லாதாம். ஆதலா 2லுதம்பிச் சொல்லினு யெனினு நின்சொற்கள், நின் சிததார்தத்திற்கு உதவாவாதலின், நின்சிததார்தத்தைக் செடுத்தா பெண்ற வாறு.

- 703 தொழிற்சொற் குணச்சொல் வடிவுச் சொன்மூன் அம் பிழைப்பில் பதமாப் பிரிவிடத்துக் காண்டு மிழுக்கில் பொருளோ டியைத்தக்காற் சர்தி யெழுத்தியவிற் கூட்டமு மெப்பொழுதுங் காண்டு மிலக்கண நின்சொ வியையலவே கண்டாய்.
- (இ ள்.) தொழிற் சொன் முதலான சொற்கள் பிரித்த வழியுங் காணப் பட்டு எழுத்ததிகாரத்துச் சொல்லுகினற லக்ஷணப்படி கூட்டக்கூடுவது மெப் பொழுதுங் காண்டலின நீயவற்றை யில்ஃமையன்றலி னிலக்கணத்தோடு நின் வாக்கியங்கள் பொருந்தா வெனறவாறு.

'உண்டான்' என்பதா - தொழிற் சொல்; 'கரியான்' என்பது - குணச் சொல்; 'கடனைன' என்பதா - அடிஷேச் சொல; அடை உணவை, கருமை, கடன் எனப் பிரிந்த வழிப் பெறப்பட்டுக் கூட்டினை வழி உண்டோன், சியான், கூனான எனப்பட்டன.

## வேறு

- 7()4 அதுவா வதுவு மதுவாம் வகையு மதுவாக் துணேயு மதுவாம் பொழுதுஞ் சதுவா கியதக் தனவா வுரைததல் <sup>8</sup>செதுவா சூதலுஞ் செலசொல் *அவன்யான்*.
- (இ ள்.) ஆவதாம், ஆமாங்காம், ஆர் தூணையாம், ஆங்காலததாம் என்னும் சதார் 4்கியதங்களும் அயுக்தமரமாற சொல்லுவ கென்ன்றவாறு. (சக)
  - 705 அரிவை யவளாங் குழவி யவளே யுரிய வகையா இவக் 5 தாங் கெடுத்தா லரிய முழமூன் றளவாம் பொழுதும் வரிசை யுரைத்த வருடம் மதன்பின்.
- (இ ள்.) அரிவைப் பருவத்தை யுடைய பெண்குழவி, இது ஆவதா ் மென்னு நியதம்; பிறிதொன்ற அரிவைப் பருவமுடையதாதலால் அஃதவ் வாருவதை. அதீன வளர்த்தற்குரியவாறு வளர்ததால், இது ஆமாங்காமென்னு நியதம்; மும்முழமாகிய உதசேத முதலாயின பெறுதலில், இது ஆர்தேஃணயா

<sup>1</sup> நிதயைகார் தபக்ஷம் - என றும் ஒரே முடிபுடைய பக்கம்.

<sup>2</sup> உதம்பி - கடிக்து. 3 செது - அயுக்தம். 4 கியதங்கள் - முறைகள்.

<sup>5</sup> ஆங்கு - ஆமாங்காம்.

**மென்னு** கியதம்; பன்னீராண்டிலரிவையா மென்பது ஆங்காலத்தா மென்னு கியதம். இவையக் கான்கு கியதத்திற்கு முதாரண மென்றவாறு. (சஎ)

- 706 குழவித் திறமுர் துறவா ளவளும் முழுவித் ததுவும் முலோயா துளதா மிழலிவத் துணேயு மியல்பேன் முடியா தழிவித் திடுவே ¹னயரீ விரையல்.
- (இ எ்.) உள்ளத கெடாதென்பத நின் மேற்கோளோதலில் அப்பெண் குழவி, குழவித் தன்மையை நீங்காளாம்; விதது அங்குமமாகியும், விருக்ஃமாகி யும் பரிணமியாதாம்; ஆதலால், ஆவதா மென்னு நியதத்தினே யழித்தேன்; அத்ஞோ! நீ விரையாது கேவௌன்றவாறு.

ஆவதா மெனனு நியதம் கூடுவது அவஸ்தை கெடவும், அவஸ்தை யுடையது கொடாதம் வஸ்து நிதயாநித்யாதமகமாயி னன்றே. உள்ளது கெடா தென்று அவிசலித நித்யதவம் வேண்டுகின்ற உனக்கு அர் நியதங் கூடா தென் பதை.

- 707 **மு**ஃயும் <sup>9</sup>மகவும் மு.அவல் லவையும் ,தஃயுண் மயிரும் முகிரும் முடனே கிஃயில் லமையு மிலதா மெனினே யஃயுக் கினகோ ளுடனே யெனலும்.
- (இ ள்.) இல்லது தோன்று தென்றற்கண் மூஃல முதலாகச் சொல்லப் பட்டன கை முதலாயினபோல முன்பே யுளவாயி னல்லது பின்பு தோற்றப் பெறுவாதலில் ஆவதாமென்னு கியதங் கெடுவதா மென்றவாறு. அவை தோற்றியுளவாயி னனறே யரிவைப் பருவ மெய்தலாவ தென்பது. (சக)
  - 708 உளவே யெனின்முன் ஹனைத்தர் நியதங் களவே யெனலாங் கடையா மேனரீ களவா தொழியாய் கிளாத குழஙிக் களவே முழமா வலைதாம் பலவால்.
- (இ ன்.) முஃ முதலாகச் சொல்லப்பட்டன குழவிப் பருவதது முள வாயி ஞவதா மென்பது முதலாகிய நியதங் கெடும்; குழவிப் பருவததே பவை யெல்லாமுளவாயின் மேலாதலென்ப தின்மையி வென்பது. அவ்வாருகவும் நியதி கூறுவது களவாம்; அன்றியும் குழவிப் பருவத்து அவை யெல்லா முள வாயிற் பிரத்தியக், விரோதமாம்; என்னே? ஒரு முழக் குழவியின் மும்முழ உயாச்சி முதலாயின உண்மை கூறுதலி வென்றவாறு. (இ0)

<sup>1</sup> அய - அஞனே; அறிவில்லாதவனே; யகரம் போலி.

<sup>2</sup> அக்ஞா - அறிவில்லாதவனே. 3 அகவும் - பேச்சும்.

709 உடையள் ளிவடன் இதாக் தொருபெண் ணடையு மவளுக் கவளவ் வகையாற் கடையில் குழஙி யவைதன் னியல்பா நடையு மதுவே வகையாம் பிறவோ.

(இ - ள்.) இல்லதை தோன்று தை உள்ளதே தோன்று பென்றற்கண் குழ விப் பெண் வயிற்றுள்ளு மேல் வருவதாகிய குழைவிப்பெண் விப்பொழுதாள் ளதா யவள் வயிற்றுள்ளும் அவ்வாறு பிவ்வாறே அனந்தம் குழவிப் பெண்கள், பிரஸ்ததமாகிய குழவிப்பெண் வயிற்றுளாத வியல்பாய் நடைபெற வேண்டுதை விற் கேட்டார்க்கு நேகையா மென்றவாறு.

எனுள் கைகையாமாறு? விறகுள் கரைப்பு முன்னோ யுளாசாதலி என்றே கடைகடுபொழுது தோன்றியது; அதுபோல மேற் ருன்றுவனை வெல்லா மொரு பொருட்கண் முன்பே யுளவாகல் வேண்டு மென்றே; இல்ஃவையளில், அவை யாங்கு நின்றும் அவவழி வகதன வென்பா பெயனில், காரணம் பெற் ரூல் கொருப்புது தோனறுதற்கு விறுகில் சத்தியுள சன்பதல்லது விறகுள் கொருப்பு இருந்த தென்னப்படாது; இருக்கில் விறகு கானே வேவ வேண்டு மென்றே; அதுபோல மேற்றேன்றுவன சோன்றுதற்குச் சக்தி பொரு பொருட் கண் உளுதெனபுகல்லது மேற்றேனேறைக்கடவ பொருவளல்லாம் ஒரு பொரு ளின்கண் எப்பொழுது முளவென்பது ககையேயா மென்பது. ஆதலால், உள் வுதை கொருக எனிறைம், இல்லாதது தோன்றுதாயினும் ஆவதா மெனனு கியதி கெடுமெனறவாறு.

710 இனியாம் வகையு மிசைத்தி பெனினுக கனிகா சணமாய் கடுக்கு கின்கோட் டனிகா ரியமும் முளதேற் றவமு முனிலா மொருவன் பொழுதும் முடிவாம்.

(இ - ள்.) ஆமாங்கா மென்றற்கட் காரணத்தாற் காரியமாப்க் காரண பாவஞ் சொல்லுதல் மூலக்கும். ஆகதேணேயா மென்றற்க ணில்லது கோன் ரு து, உள்ள து கெடாது என்பனவற்ருடும் மூலக்கும். ஆங்காலத்தா மென றற்கட் காலம்/லூல யென்பது மூலக்கும். ஆகலாற் காரண ஸத்பாவமு முன் பில்லாத காயோதபத்தியுங்கால ஸத்பாவமு முடிவுபேறு மென்றவாறு. (இஉ)

711 நியதர் நிகழ்ச்சிர் 1 நியதா வுரைப்ப தயதி யெனினீ யமையுஞ் 2 சலமேல் வியதி யெனினும் வெகுளல் விழுதை பயதி யெனினு நினக்கோர் பயனே.

<sup>1</sup> கியதா - கித்தியவாதி. 2 சலம் - பிடிவாதம்.

(இ - எ்.) நிதயா வாதியாகிய நீ, ஆவதா மென்பது முதலாகிய சது கியு தஞ் சொல்லு தலமையாது; வஸ்து நித்யாகித்யாத்மக மென்னும் ஜைனர்க்கே கூடுவது; நீ விளயாடிச் சொல்லு தியாயி னமையும்; அன்றி யி துவே பரமார்த்த மென்று சலங் கொண்டு சொல்லு தியாயில் நினக்குக் கேடாமாயினும் வெகுளா தொழி; வெகுளில் நின்னே யிவனுக் கிவ்வாறு அயுக்தஞ் சொல்லு தல் பிரசிருதி ஸ்வபாவமென்று பிறர் சொல்லுவதே நினக்குப் பிரயோஜனம் ஏழா பெண்று வாறு.

1'அஸதி' என்பதா 'அயதி' என நின்றதா. 2'விஹநி' என்பதா 'வியதி' எனா நின்றதா. 3'பிருகிருதி' என்பதா, 'பயதி' என நின்றதா. (இடை)

## வேறு

- 712 பாஃப் பழத்தி னிறத்தன வாய்ப்பல மாட்டொடுகண் ணுலெத் துணேயு மகன்றைக்து நூரும் புகையுயர்க்து ஞாலத் தியன்றன கல்லுயி சென்பது காட்டுகின்ருய் மாலித் துணேயுள வோகீ பெரிதும் மயங்கிணேயோ.
- (இ ன்.) பாஸப்பழம்போன்ற நிறத்தை யுடையணவா யிடம் வலம் முத லாகிய பல பக்கங்களாலும், பல விடங்களாலும் எத்துணேயு மகன்று, ஐந்நாற யோஜிண டியர்நத லோகத்துளவாயின ஜீவண்களென்ற சொல்லுவாய், நீ இவவாறு சொல்லு சற்கு மாலேறி ஞையோ? மயக்குமருக் துண்டாயோ? வெண்ற வாறு.

என்ன மையக்கமெனில், அது மேலே குடறுவர். 'புகை' என்பதா-யோஜூனு; 'எததிணையு மகன' டிறென்பது - 'இருநோற்றைம்பது யோஜூன யகன' டிறென்ற வோறு.

- 713 ஒன்றினு கொன்று புகலில வென்ற வுயிர்களெல்லா கின்றன தக்த மகலமு சீளமும் பெற்றனவாய் கண்றுகீ சொல்லுதி காக்கொக் கிருக்துழி கல்லுயிர்க டுன்றின வென்பது சொல்லா திணியென்ன சொல்லுதியோ.
- (இ ள்.) ஒரு பொருளி லொருபொருள் புகாதென்ற சொல்லு தலால் ஒருபிருள் ஒருயிர் புக்கடங்கா தென்ற சொல்லப்பட்டனவாகிய உயிர்கள் தத் சம் அகல நீளங்கள் பெற்று நின்றனவென்ற சொல்லு தி யன்றே; அஃதா யின் நாம் பலாசோ விருந்தவழி யோருயிரு ளோருயிர டங்கிற் ருயின் மூர்த்தமாகிய விவை பல சேர்ந்தாற்பி ரத்யக் விஷயமாக வேண்டாவோ? இதற்கென் சொல்லு தி? யென்றவாறு.
- 714 **தா**னுள் தாய் வழியவன் றன்பா வியல்பெனலா மூனுள் தாய் வுயிர்ப்பிர தேச முணர்வதுபோல்

<sup>1</sup> அஸைதி - விளேயாட்டு. 2 விஹாதி - கேடு. 3 பிரசிருதி-மூலதத்துவம். 19

வானுளம் போயுழி மன்னு மறிவிலே யேலதின நானுள தென்றுரை யேனதற் கியாரினி நாட்டுகிற்பார்.

, (இ - ள்) யாகொரு பொருளாயினும் அத தானுளவழியன்றே அதற்குப் பாலாகிய வியல்பு முண்டாவது. ஆஞல், சரீரகதமாகிய விடமொழிய வொழிந்த விடத்துயிர்ப்பாலாகிய அறிதலும், அறிவித்தலும் பெறப்படாவெனில், அவ் வழி நீவனில்லே யென்று சொல்லுவன்; அதீன யுண்டென்ற நாட்டுவார் யாவரென்றவாறு.

சரீர பிரதேசததாக் காணப்பட்ட ஆக்மாவைக் காணப்படா தொழிக்க விடததிலு முளதென்று ஒரு பிரதேசததுக் காணப்பட்ட அக்கினி முதலா யினவற்றை பெயல்லாவழியு முள வென்று சொல்லு கலுமாம். அவ்வாருகில் பேபாதேசிகமாயிருப்பகோர் பொருளு மில்ஃலயாகிப் பிரததியக் விரோதமு மாய், இதுசேதனம், இது அசேதனம், இது ஜலம், இது அக்கினி பென்பது முதலாயின பெறப்படாவாகி எல்லாப்பொருளும் 2ஸங்கீர்ணங்களும், 3வியதி கீர்ணங்களுமாகிக் கெடு மென்பது.

- 715 ஒன்றென நின்ற வுயிர்தா இயருவித ஞதலிஞற் பொன்றுர் துணேயும்பல் போழெய்தும் பூசணிக் காயிணப்போ லின்றெனி ஞகம மாறதுவா மினி யவ்விரண்டு மின்றெனிற் சால வெளிதாம் பிறவத னின்மையுமே.
- (இ ள்.) ஒன்றென்று சொல்லப்பட்ட ஜீவன் மூர்தத மென்று சொல்லு தலால், ஒன்றென்று சொல்லப்படட பூசணிக்காய் சேதிக்குர்தோறும் பலவான வாறு போல, உயிருமொரு சஸ்திரவிசேஷத்தால் சேதிக்க வொன்றென்று சொல்லப்பட்ட வுயிர் பலவேறு வகைப்படும்; மூர்த்த மன்றெனில் ஆகமவி ரோதமாம்; மூர்ததமுமன்று, அமூர்ததமுமன் றுயிரெனில் மூர்ததமும் அமூர்த்தமு மில்லாத பொருளில்‰; காவிஷாணம் போல வென்றதற் சின்மை சொல்லுத வெளிதா மென்றவாறு.
- 716 எண்டண யாக்கி யிடவகை யுட்பொரு ளீ அசொல்லி மண்டல மாக்கி மஅத்துங் கொணரு மனத்திணயேற் கண்டிலே சீமெய்ம்மை காழ்ப்பட்டு நின்ற கனவுயிர்க்கெண் ணுண்டெனி னில்லே யகன்றடு மாற்ற முலப்பின்மைபோல்.
- (இ ள்.) லோகத்துப் பிரதேசர்தோறும் அகர்தானர்தம் ஜீவனுகி லோக மெங்கு மிடைர்து கிடக்கின்ற ஜீவன்கீள பெயல்லாம் ஒரு தொகையுட்படுத்தித் தொகையிட்ட ஜீவன்கள் ஒரோ வொன்றுக முக்தமாக ஜீவன் மாளுவதாக்கி, அது மாளாமற்கு முக்த மான ஜீவீன மீட்டும் பிறப்பித்து மண்டலமோகு மாக்கு

<sup>1</sup> பிராதேசிகம் - இடமுடையது. 2 ஸங்கீர்ணங்கள் - கலந்து நிலேயழிதல்.

<sup>3</sup> வியதிகீர்ணங்கள் - முறண்பட்டு நிலே யழிதல்.

கின்றுய் ; 1'' கூடம் கொ san 8ா வெறா த நவலாடு மைற்" என்ப தளுல் அனர் தமென்றதன் பொருள் மாளா தென்ற வாறன்றே? ஜீவனுக்கு ஸம் ஸார் இதாகைப் படாமையின் மாளாதவாறு போல, ஜீவராசியும் தொகைப் படாமையின் மாளாதவாறு போல, ஜீவராசியும் தொகைப் படாமை பல பல ஜீவன்களும் மோக்ஷிப்பினும் ஜீவன் மாளா தென்பது. என்னே? மூஹா பரிமாணத்தன வாகிய சமுத்திர பூமிகளது ஆழமு பேடுப்பமும் வதஸாக தோறும் பகுவித கதிகளால் பூமியுள் மண்கரைத்து ஸமுததிரத்துப் புக விடப் பட்டும் மாளாத வாறு போல வென்பது. உண்ஸயாதிகளால் பூமிக்கு விருத்தி சொல்லினும் அது பூமியுள் கின்றும் எழுக்கு மூமியுள் வீழ்தலில் பூமிக்கு விருத்தியில் வாரலில் தொகைப்படாதது மானா தென்பது.

என்னேத் தொகைப் படாத வாறு பகவானது கேவலக்ஞானத்தால் அளக் கப்பட்டதன்றே யெனில், நாழியாலளக்கப்பட்ட பொருள் நாழியான வாறு போல, அந்த்தமாகிய கேவலக்ஞானத்தா லளக்கப்படுதலிற் பொருள் அனந்த மென்றவில் தொகையுடைத் தன்றென்பது. இன்ன தூண யெனறு தொகைப் பட வறியானுகி லிவன் பொருட்டொகை அறிந்திலனன்றே வெனில், தொகைப்படு பொருளேத தொகைப்படுததி யறியானுயினன்றே இவனறிவிற் குக் குற்றமாவது ? தொகையுடைததல்லாப் பொருளே யவவாறறிதல் குற்றமன் தெறைபது.

அன்றியும் ஆதிக்ய கிரணத்தாற் பொருள்கள் பிரகாசிக்கப்படுகின்றவழித் சொகையுடையன தொகையுள்வாகவுக் தொகையில்லாத <sup>5</sup>தொத்துக்கண் முத லாயின் தொகையில் வாகவும் பிரகாசிக்கப்படுகின்ற வாறங் காண்கின்றதில்ல யோ வென்பது.

# வேறு

- 717 மேற்சிர தியோ டுயிர்காற்று விலங்கு சிராம் பாற்சிர நீரு நிலந்தானும் பணிந்த சிரா மேற்சிர மேற்போம் விலங்கோடு விலங்குசிர்கி மூரற்சி ரவிழும் மலை பென்னினு மாவ தென்னே.
- (இ ன்-) அக்கினியுஞ் சீவனு மேற்சீர; காற்ற விலங்குசீர்; நீருநிலமுக இழ்ச்சீர; இவற்றுன் மேற்சீர மேஞேக்கியெழும்; விலங்குசீர் குறு வேலங்கு செடுவிலங்கு மோடும்; கீழ்ச்சீர கீணேக்கி விழும் என்றிவ்வாறு சொல்லிலு நினக்கு ஒருபயனில்லே யென்றவாறு. (குக)
  - 718 தியு முயிருர் தமக்காய திசையி னுலே போயு மொழியா திவணிற்றல் பொருத்த மன்*ரு*ல்

<sup>1</sup> அகர்தோஸ மாப்யோ கவஸாகஸ்ச. 2 தொகை - கணக்கு.

<sup>3</sup> மடுப்பம் - '' என்னேற்றனே'' என்னும் மருதக்கலி யுளுரையிடத்து, ' மடுப்பை' என வர்திருததல் காண்க. 108.

<sup>4</sup> ஸஸ்யாதி - பயிர்வகை. 5 தொத்துக்கள் - கொத்துக்கள்.

<sup>6</sup> விலங்கு - விலகிச்செல்லல்.

வியும் வகையும் வினேயாக்குர் திறமு மெல்லா கீயு மவற்றை நினேயாயுள வாக வன்றே.

- (இ ன்.) அக்கினி யுஞ் சீவனும் மேற்சீ பொனில், எப்பொழு தம் மே இேதை பே போவதல்லது இவ்விடத்து கிற்கப்பெரு; உயிர் மே ஞேக்கி யேறுமாகில், யா மிர் கொடுகாள் சர்திர மண்டலத்துச் செல்லாதவா மெறன் ஞே? அதை பிருதிவி விசேவடிமாதலிற் கீழே விழுகின்ற தண்ரே? ஜீவண் மேஞக்கிப் போமெனில், இதனுக்குக் கர்ம பர்தவசமாகிய ஜனன மாணுதி ஜீவனுக்குளதா கச் சொல்லாயோ? சொல்லில், விலங்கு சீராயும் போய்ப் பிறக்கவேண்டு மென்றே வென்பது.
  - 719 தென்றைய ¹ தூளையத் திசை தானுறப் போய காற்றேற் பின்றை யொருநாட் பெயரா ததோர் பெற்றி யஃதான் முன்றை தழுவி முனிவாக்கும் வடக்கை யத்தா வின்றைப் பகலே யிதன்மெய்ம்மை யிசைக்கிற் றியோ.
- (இ எ்.) தென்றஸ் வடக்குப் போகுல் மீளாதொழிதல் வேண்டும்; மீளில் அலிதயதவ பிரசங்கமாம்; தைமாசததிற்கு மூன்ஞக வுண்டாகிய வாடை தெற்குப் போகின்றபொழுது மூன் வடக்குப்போன காற்று மீண்டதோ வது பிறிதொரு காற்றே? தாருததி யூகப் பிறந்த காற்ற மேனேக்கி பெழுவ தூடம், சுவாஸாதி வாயுக்கள் கீழ் நோக்கி விழுவதூடங் காண்கின்ற திதன் மெய்ம்மை மினறே யறிநது சொல்லென்றவாறு.
  - 720 **மு**ன்சென்று வீழேக் கிலகீ <sup>2</sup>னை முகிலு ணின்று பின்சென்று பெய்யுக தாளிதானும் பெருக் தவத்தா யென்சென்ற செய்தாக் திறக்**தன்**னே பெனக் குணா கீன்சென்ற வாற்று அமைத்தானேறி யாற்ற கன்றே.
- (இ-ன்.) கிலமும், கிலத்தா சீரும் கீழ்கோக்கி வீழ்கின்றன வாயின் மேனின்று விழுகின்ற மழைத்தாளி சென்றெய்தமாறு சொன்னுயாயின் மிகுஷ கன்றென்றவாறு.
  - 721 பாலெங்கு மோதப் படுகின்ற பதப் பொருட்குக் காலங்கள் சொல்லா யதுதானுன் கணக்கு மெனருற் சேலங்கள் காத்துக் குணனின்மையைச் செப்பு கின்ருய் மாலிங் குடையை யதுதீர்க்கு மருந்து முண்டோ.
- (இ ள்.) பாலுஞ் சீரு மோதப்படுகின்ற பஞ்சாணுக்களுக்கு ஒரு கால முளதாகச் சொல்லாய்; ஆம்பொழுதா மென்ற கியதி சொல்லுதி; பொருள் அவிசலித கித்யமென்ற சொல்லுதி; புடை பெயர்வதாகவுஞ் சொல்லுதி;

<sup>1</sup> உுளை - ஒலி. 2 ஐ - சாரிகைய; அல்லத அழகு.

விரத சீலானுஷ்டானங்கள் வேண்டுதி; அதனைவொரு குணமுண்டாகச் சொல் லாய்; இவ்வாறு பித்தேறிச் சொல்லுகின்ற நின் பிததர் தீர்ததற்கு மருந்தில்?ல யென்றவாறு. (கடி)

- 722 தோயுற்ற நுன்போற் குணமொன்றில குய யானும் பேய்மற் றிவடா னெனக்கண்டோர் பெரிய வன்று னீமற்றி துண்ணென் றறால்க விளங்கப் பெற்றேன் வோமத்து ணீயும் மதுபோலு மருந்தில் ஃபே.
- (இ ள்.) கின்னேப் போலக் குணமிலஞைகிக் கண்டார்க்குப் பேயாய்த் திரிய வொரு பெருந்தவனி யிம்மருந்துண்ணென று தர்மாமிர்தர் தரப் பெற் றேன்; அந்தத தர்மாமிர்த மருந்திற்குப் பிரதான ஒளவுதமாகிய பரமேஸ்வர பக்திபோலும் மருந்தில்‰ யெனறவாறு.
  - 723 <sup>2</sup>தோயைத் துணிக்கே யுறுகோய்முக குடி யக்கோய்க் காய மருக்கே யறிகதூட்டுமஃ துண்டு காட்டிற் ஃபாய மறுக்கும் படியாமது பல்லு யிர்க்குங் கூயத்தி ணென்ண குரவருப தேச மென்றுள்.
- (இ ன்.) கோயையும், கோய்க் காரணத்தினையும், கோய் மருக்தினையு மறிக்து மருக்துண்டால், கோய் திருமாறுபோல ஸம்ஸாரததையும், ஸம்ஸார காரணத்தையும் ததவிருத்தமாகிய ஸம்ஸாரம் தீர்க்கும் மருத்தாகிய தர்மாமிர் தததையுமறிக்கு உபயோகிக்கில் ஸம்ஸார ரோகம் திரும்; இது பரமகுரு உபதேசம் என்றவாறு.
  - 724 சாதி முதலாப் பிணிதாமிவை யப்பி ணியிற் காதி 4யறியில் லவைதீவிண் யூண தனுற் ஹீதின் றிதனில் லழுநதல்திரி தோடத்தி ஞல் வேத ஊயது தீர்ப்பது மெய்யுணர் வாமே.
- (இ ள்.) ஸம்ஸார ரோகமாவது பிறப்பு, பிணி, மூப்பு, சாக்காடென் பன; அவற்றிற்குக் காரணம் - கர்மம்; அக்கர்மம் - மித்யாஞாணம், மித்யா தர்ச னம், மித்யா சாரித்திரம் என்னும் திரிதோஷத்தாலாம்; அந்த ரோகம் தீர்க் கும் மருந்தாவது - அந்தத திரிதோஷத்துப் பகையாகிய ஸம்யக் ஞாஞதி மூன்றில் ஸம்யக் தர்சனத்திற்கும், ஸம்யக் சாரிததிரத்திற்கும் காரணமாகிய ஸம்யக் ஞான மென்றவாறு. (சுக)

<sup>1</sup> வாமத்து - வாமனுடைய பக்தியாகிய மருகது.

<sup>2</sup> தி. கு. 948. 3 பாயம் - பாசம்.

<sup>4</sup> அறியில்லவை தீவின் - அறிதல் இல்லாத மித்தியா ஞானம் முதலிப மூன்றின் உடிவமாகிய தீவிண.

- 725 மானின்ற நோக்கின் மறவேனெடும் கண்ணி னல்லாய் மேனின்ற வெல்லா மிகால்லவிம் மெய்யு ணர்ச்சி தானின்ற தன்மை தவிராதுரைக் செற்றி யேனின் னூனின்ற வாறே பொருணுக்குவன் யானு மென்றுன்.
- (இ எ்.) மாண்போன்ற பார்வையி?னையும், வேல் போன்ற கண்ணி?னையு முடைய கல்லாய்! ஃ சொல்லிய வெல்லாம் மிக கல்ல; இனி மெய்யுணாருக் திறஞ் சொல்லுதியாயின் கிணது சாஸ்திரத்தின் வழியே யானப் பொருள்குள யறிவேமெனன்று மெனன்றவாறு.
  - 726 நின்ற விரலுக் கிலேயாழ்க்கு முடங்க லாயிற் சென்றவ் விரலும் மெனத்தானின் கூற்ற தாயிற் றென்றவ் விரலே யுறலுண்மையு மின்மை யும்மா மென்றவ் விரலே மிகுவென்றனள் வேற்க ணல்லாள்.
- (இ ன்.) நீலக்கியார், தங்கை விரலு கொரு விரல் கின்றவா து காட்டி அவ்விருல முடக்கிகின்ற தனமை யாழ, முடங்கிய தன்மை மிதப்ப, அவவிரல் முடக்கத்தை யடைந்தவாறு காட்டி யவ்விருக நுமாகிப் பரிணமித்ததொரு விரலே பெனது சொல்லி, இவ்வாறே சில பர்யாய மாழச் சில பர்யாய மிதப்ப வஸ்த நிலபே துடைத்தாதலின், நிதயா நித்யாதமக்டாமாறு சொல்லி, அவ விரல் தா மொரு வழி யுனதாயு மொரு வழியிலதாயு மிருந்தவாறு காட்டி யேவ இனத் தெனிவித்தா சென்றவாறு.
  - 727 ஆழ்ச்சி பொருபா லதுவல்லன தம்மோ டாழா தேழ்ச்சி யொன்பா லிதுதன்டுஞை பின்ன தென்னச் சூழ்ச்சி யமைர்த தூணே த்தோளியர் சொற்க ளென்று தாழ்ச்சி மனத்தா லிதுதத்துவ மென்ற என்றை.
- (இ ள்.) ஒரு பர்யாயக் தாழ்க்ததாகவும், ஒரு பர்யாய மிதக்ததாகவும் அப் பொருளோடு கூட்டிக்காட்டி இப்பொருளே கித்யாகித்யாத்மக மெண்றும், அஸ்திகாஸ்தி ஸ்வபாவத்ததென்றும் எனக்கு விளக்குமாறு சொல்லினராதலில், அவரது வார்த்தாசா தார்ய மிருக்தவாறென்னென்று நீலகேகியாரை வியக்து உப சாக்த மனத்தனு யிதுவே தத்துவமென்று புத்தி பண்ணினரைக வென்ற வாறு.
  - 725 பொய்க்கின்ற வெல்லாம் புரைத்தாயினிப் பூர ணன்னே. மெய்க்கின்ற பெற்றி யறிக்தாயிதன் மேலு கன்முக் கைக்கின்று முண்டுங் கடைப்பள்ளி வழியு மாக்கிச் செய்க்கின்று கீசெய் தவக்தானெனச் செப்பி னளே.

(இ - ள்.) மித்யாத்வமெல்லாம் போக்கி வஸ்து 1யாதாத்மியமு மறிர்த**ுன;** இனி ரீ இப்பள்ளிக்க<del>ண்</del> ணிருர்து தபசு பண்ணுகவென்று சொன்று சொன்ற வாறு.

கடைப்பள்ளி வழியுமாக்கி செயன்பது - இப்பள்ளியிடத்து நின்வழிச் சில மைத் தார்மிகருமாக்கி யென்றவாறு. (எ**o**)

- 729 கேல்லா தறிந்த கடவுள் ளிறை யாகு மெய்ந் நூல் சொல்லானு மல்ல னவன்சொல்லின தாகு மும்மூன் றெல்லாப் பொருளுந் தம்பான்மை யியல்பு மேன்று பொல்லாத போக்கி யினிப்பூரண சென்மி னென்முள்.
- (இ ள்.) கற்றலின்றி, மேகபடல நீங்க, ஆதிதய கிரணம் பிரஸரித்த வாறே போல ஆவரண நீங்க, பிரஸரிப்பதாகிய கேவல ஞானததால் சகல பதார்த்தங்கடோயும் பிரததியக்ஷீகரித்து அறிக்து கிருதார்த்ததைலில் சம்பூர்ண குகியவனே ஆப்தஞகும்; அவன்றுன் ஆக மோபதேசம் பண்ணுதானுமல்லன், அவளுலருளிச் செய்யப்பட்ட ஆகமமு மொன்பது திறத்தானின்றது; அப்பர மாகமத்துச் சொன்னவாறே எல்லாப் பொருள்களேயும், அவற்றின் ஸ்வபாவங் களேயும் மிதயாதவததினே நீங்க உணர்க்து பூரணஞைகி நீ செலுததென்று சொன்ன சென்றவாறு.

ஆகம் மொன்பதாவது - அங்க பூர்வ பஹிசுருதிகளே <sup>8</sup>அர்ததாபிதா<del>ன</del> பிரத்யயங்களா <sup>4</sup>லுறழுவாம். (எக)

நீலகேசித்திரட்டில் ஆஜீவகவாதம் முற்றும்.



<sup>1</sup> யாதாத்மியம் - தத்துவம்.

<sup>2</sup> பிரஸரித்தல் - பரவுதல்.

<sup>3</sup> அர்த்தாபிதான பிரத்யயங்கள் - உரை, பெயர், கருத் அக்கள்.

<sup>4</sup> உறழ - பெருக்க.

## எழாவ தா

## சாங்கிய வா*த*ச் சருக்கம்

- 730 ஆங்கவன் சொல்லவவ் வத்தின புரத்து ளோங்க வொருகொடி நட்டுரைக் கிற்பவ குங்க ணெவர்க்கு மறையென் றிருந்தவச் சாங்கியன் றன்கேத் தீலப்பெயச் சென்றுள்.
- (இ ள்.) ரீலகேசியாரும் பூரணன் சொல்ல, ஹஸ்தினபுராகரத் த வாதஞ் சொல்லுதற்கு ஒரு கொடிபெடுத் அ அறைகூறி யிருப்பாஞெரு சாங்கியீனச் சென்ற கண்டாசெனறவாறு.
  - 731 சென்று ளவன்றன் கிரத்தையைக் கண்டோத கின்று ளவன்று னெறிபகர் கின்றனன் பின்றுன் பிரீனயத் தாக்கமும் பேர்ச்சியு மொன்று வகையா அரைகளே யொட்டா.
- (இ ன்.) அவனுடைய முக பிரசாதங்கண்டு அவன்றனது சாஸ்திர மோதுவிப்பச் சிலரோதுவது பார்த்து நின்றுள். அயுக்தமான வசனங்களேப் பற்றிச் சிருஷ்டி, திதி, ஸம்ஹாரங்களாகிய தனது மார்க்கத்தினேச் சொல்லா நின்று கென்றவாறு.
  - 732 <sup>1</sup>பாலொத்து நின்ற பரமாத் துமனுடு மூலப் பகுதியு மல்லாப் பகுதியு மேலொத் தியன்ற விதிவிகற் போடு நூலிற் கிடந்தவ இண்பொரு என்றே.
- (இ ள்.) சர்வ வியாபியாகிய பரமாத்ம ததவததினேயும், பிரகி**ரு**தி விசற் பத்தினேயும் சாஸ்திரோக்தமான பொருள்கள் இவையென்று சொன்னு னென்றவா*று* 
  - 733 ஒருங்கிருந் தார்கட் குடனவை பெல்லாம் பேருங்கினன் மெய்யும் பராசான் றன்ண விரும்பினள் போல வினவின என்றே யருங்கல மாய வறிவினுள் மிக்காள்.

<sup>1</sup> பாலொத்து கின்ற - எப்பக்கமும் கிறைக்க.

<sup>2</sup> பருக்கினன் - பருக்கினன்; மெலித்தல் விகாரம்; பருகுவித்தான் அதாவது, சொன்னை என்பது இதன் பொரு**ன்**.

- (இ ள்.) தன்னுடன்கூட விருந்தார்கட்குத் தத்துவங்களே யெல்லாம் சொல்லாசின்ற பராசரணே விரும்பிக் கேட்பார் போல வினவிஞள், ஞாண ரத்திஞபரணத்தால் மிக்காளென்றவாறு.
  - 134 என்ளேப் பயந்தி ரிஃதென்னெனக் கேட்டன ணன்ஹத லாயிது வென்னெறி பென்றன னன்னனஃ தாயி னறிவி பெனச்சொல வின்னன கேளென் நெடுத்தனன் சொல்லும்.
- (இ ள்.) அப்பரே! என் சொல்லுகின்றீ பென்று நீலகேசியார் கேட்ப, யாகென்ன் மார்க்கப் பிரகாசம் பண்ணுகின்றேகொனை, அத%னகெயனக் கறிவிப் பீராகவென அவையிவை பெனறு சொன்றை கென்றவாறு. (இ)
  - 735 பன்னுயிர் தெற்றன வில்லது மான்செருக் கென்னவு மிர்திய மைர்தைர் தொருமன மன்னதன் மாத்திரை பைர்தைர்து பூதமும் பன்னிய வையைம் பதப்பொரு வென்றுன்.
- (இ ள்.) ஆத்மாவும், பிரகிருதியும், மஹானும், அகங்காரமும், ஞானோக திரியமைகதும், ஈர்மேததிரியமைகதும், மனமும், பஞ்ச தனமாததிரையும், பஞ்ச பூதமுமென விவை இருபததைக்து ததவமெனரு வென்றவாறு.

தெற்றனவில்லது - பிரகிருதி; செருககு - அகங்காரம். ஞானேக்திரியம் இந்தாவன - ஸபர்சன, ரஸன, க்ராண, சகூ ு, சுரோதர மெனபன. கர்மேக் திரியமைகதாவன - வாக், பாத, பாணி, பாயு, உபஸ்தம் என்பன. இவற் றின் விஷயம் - வசன, கமன, கிரஹண, விஸர்க்க, ஆனர்தம் என்பன. பஞ்ச தன்மாத்திரையாவன - சப்த, ஸ்பரிஸ், ரூப, ரஸ், கந்தம் என்பன. (க)

- 736 **எ**த்திறத தின்னுஞ் செய்யான்குண மொன்றிலன் தத்துவ னின்பன பேதன லேபக னித்திய ணெங்கு முளனெடுங் காட்சியன் அதத அடையணென் *ளேன்ற*அ மென்*ருன்*.
- (இ ள்.) எல்லா வகையாலும் நிவ்\$கிரியனும், நிர்க்குணனும், தத்வமா யுள்ளானும், ஸுகரூபனும், அபேதனும், <sup>1</sup>அலேபகனும் நித்தியனும், வியாப் தனும், திருவ்தடாவும், போக்தாவுமாயுள்ளானும் ஆப்தனென்ற சொன்னை 'னேன்றவாறு.
  - 737 நின்று பசந்தரு வாய்ப்பொறி யேதுமிக் கொன்று கிரிகையின் ²றப்பியத் தம்மது

<sup>1</sup> அலேபகன் - பற்றில்லாதவன். 2 அப்பியத்தம் - அவ்வியத்தம்.

சென் அசெப் மானிற் செருக்கத்தி னீசெட்டு மன்றியு மைவகைப் பூதமு மன்றே.

- (இ ள்.) அவீசலித நித்தியமாகி வீயாப்தமுமாய் அமூர்த்தமுமாகி, இர் திரிய லிங்கங்களால் 1வேத்திய மன்ருகி ஒன்ருகி நிவ்த்கிரியமான த அவ்வியக்த மாகிய பிரகிருதி யென்பதாம்; அர்தப் பிரகிருதியிற் பிறர்த மஹானில் அகங் காரமாம்; அர்த அகங்கார தத்துவம் மனசும், பஞ்சதன்மாத்திரையும், ஞானேர்திரியமைர்தும், கர்மேர்திரிய மைர்துமாகப் பதிறையம் பிறக்கும்; பஞ்ச தன்மாததிரையிற் பஞ்சபூதம் பிறக்கு மென்றவாறு. (அ)
  - 738 ஆகையம் பொருளு மிவையிவை யல்லது தையன் மடவர றத்துவ மில்லென மைய அடையவர்க் காமற்றை யார்க்கிவை பொய்யென் அரைத்தனள் போதரிக் கண்ணுள்.
- (இ ள்.) பேஞ்சவிம்சதி தத்துவமாவன விவையாம்; இவை யல்லதை வேறு தத்துவமில்லே பென்று சொல்லுதலும், நீலகேசியார் சொல்லுவார், நின்னோப் போல மயங்கிஞர்க்கு இவை தததுவமாம்; தெளிவுடையார்க்குத் தத் துவமாகாவென்று சொன்ஞ சென்றவாறு.
  - 739 கேதக்களி யாணமுன் கல்லெறிக் தாற்போற் பதப்பொரு டம்மைப் பழுடுதன் றுரைப்ப மதத்தினின் மிக்கவன் மாதரை கோக்கி யுதப் பென்னுங் குற்ற முரையெனக் கென்ன.
- (இ ள்.) மதஹஸ்திமுன் கல்லெறிக்தாற் போல பதார்த்தங்களுக்குத தூஷணஞ் சொல்லக் கேட்டுக் கர்வத்தான மிக்கிருக்தவன், இக்தப் பஞ்சவிம் சதி தத்துவத்தினுக்குச் சிறிதாயினுமொரு குற்றஞ் சொல்லென்று சொன்றை ஞக வென்றவாறு.
  - 740 செய்யா அயிரெனச் செப்புகின் ருய்சின்வே வையாயுயிருள தன்றெனின் வாக்கிவை மெய்யாம் பிறசெய்கை யாதலி குலிவை மையா மினிசின்றன் மார்க்கமு மன்றே.
- (இ ள்.) ஆக்மா கிஷ்கிரிய வென்ற சொல்லு தலால், நீ நின்னே ஆக்ம தத்துவத்துட் கூட்டப் பெருய்; கூட்டில் நீயுமொரு ஆதமா வாகுதி; ஆகுல், நின்னுழை வாக்யப் பிரவிருத்தி முதலாகிய பல செய்கைகள் காண்டலில், ஆத்மீண நிவ்ஷ்கிரியனென்று நீ சொன்ன கெறி குற்ற முடைத்தா மென்ற

<sup>1</sup> வேத்தியம் - அறியப்படுவது.

<sup>2</sup> பஞ்சவிம்சதி - இருபத்தைந்து.

வாறு. கின்னே 16 ஆக்ம தொவியனல்லனென்ற சொல்லு தியாயி வத பிரத் தியக்ஷ விரோதமாமென்பது. (கக்):

- 741 எத்திறத் தின்னுஞ்செய் யானவ னென்றலிற் றத்துவஞ் சொல்லுர் தஃமக ஞகிய சித்தியு மில்லார் திருட்ட விரோதமும் பொய்த்தலுள் ளிட்டவும் புல்லுமற் றென்ன.
- (இ ள்.) ஆத்மா சர்வதா நிவ், தெரிய கென்று சொல்லு தலால், சாங்கிய தத்துவஞ் சொல்லுவாகுளுரு ஆப்தனுக்குச் சித தியில் ஃலயாம்; இனி ஆத்மா நிவ், தெரிய கென்பது பிரத்தியக்ஷ விரோதமுமாம். என்னே?

100 ക്കമ്മായും നട്ടി ചഗ്യാദി കുറുന്നു 33

எனதை தணக்கும், இகசோதி, 3பேர்பாதி, 4ஜோகாதி பெணப் பிறர்க்கும் ஆக்மா வினதை கிரியாவார்த்தை பிரசித்த மாதலால் இவ்வாறு பிரசித்தமான கிரியை யில்ஃ பென்று சொல்லுதலால் பொய்யுரைத்தலு மாகுதி பென்று சொல்ல வென்றவாறு.

- 742 பெருமை யுயிர்க்குரை யேன்செய்கை பின்னும் இருமை யுயிசென தாமிடை யொன்றுங் கரும வுயிரு மிவற்றினி னன்றே யருமை யுடைச்செய்கை யாக்கமு மென்றுன்.
- (இ ன்.) பரமாத்மாவும், அந்தராத்மாவும், கர்மாத்மாவுமென மூககை ஆத்மாக்களுள்ளும் பரமாதமாவுக்குக் கிரியை யுனதாகச் சொல்லேண்; ஒழிந்த எண்னுடைய இருவகை ஆத்மாக்களாலுங் கிரியாபிரவிருந்தியா மென்று கென்றைவாறு.

இடையொன்று - அந்த ராத்மா.

(515)

- 743 செய்யு முயிர்களுஞ் செய்யா வுயிர்களு மெய்யி ஹளவெனின் மேற்கோ எழி தலும் பொய்யும் பொதியறை மையுமற் றல்லவு மெய்து மி தற்கினி யென்செய்தி யென்முள்.
- (இ **ன்.**) ஆத்மா கிஷ்கெரிய தெனன்ற முன் சொல்லி வைத்தப் பி<mark>ன்பு</mark>. தெரியாவிரகிதமான ஆத்மா வொன்றம், கிரியா வத்தான ஆத்மாக்களி*ர*ண்

<sup>1</sup> அகம்ஜாகாமி, பர்மயாமி, கடோமி - கான் அறிகிறேன், பார்க்கிறேன், தெய்கிறேன்.

<sup>2</sup> கரோதி - செய்கிருன். 3 பர்பைதி - பார்க்கிறுன்.

<sup>4</sup> ஜாகாதி - அறிகிருன்.

ூம்.சரீரத்துள வெனில், பிரதிஐ்ஞாஹாகி முதலான தோஷங்களாம் ; இதற் ்கென் செய்தி யென்றவாறு.

பிரதிஜ்ஞாஹாகி யாவது - பஞ்சவிம்சதி தத்துவத்துள் ஒன்றென்று சொல்லப்பட்ட ஆக்மாவை மூன்றென்று சொல்லுகல். பொப்பாவது - கிரி பையுடைத்தாக அனுபவிக்கின்ற ஆக்மாவை கிஷ்கிரிய கென்றை சொல்வது. பொதியறையாவது - இல்ஃ யென்று சொல்லப்பட்ட கிரியையே உள்ளது போல வலிகதை சொல்லுவது. மற்றல்லவு மென்பது - 1்ஸைப்த விம்சதி தத்வ மாதலும், ஒரு சரீரத்து மூன்று ஆக்மாவுளவாதலும் முதலாயின. (கச)

- 744 சோம்பன் குணமிலன் ரேன்ரு வொளிப்பின னேம்பற் கருமையி ஹண்ணுமாற் ரூயி ஹ நாம்பின் கூச் செய்ததெ னன்கவ னின்றியும் போம்பொழு தேலவ றைப்பொரு வென்னே.
- (இ ன்.) நிவ்ஃகிரியனு நீர்க்குணனும் அனுபவ பிரசித்தனல்லா தானு , மாகிய பரமாத்மனுண்பஞயினு மோம்புதற் கருமையினவளுற் பயகத்தென்னே? அவின யொழியவும் அந்தர கர்மாதமாக்களாற் கார்யசித்தி யாதலி ஞமிவினக் கல்பித்த தென்னே பெண்றவாறு.

உண்ணு மாற்ருயினு மென்பது - கிஷ்கிரிய தைவில் இவன் போக்தா வாதலு மரிது; போக்தாவாயினும் ரகூழிததற்கரிய னென்ற ஹாஸ்யஞ் சொனைவாரும். (கரி)

- 745 ஆண்டரு வாய்த்தொழில் யா தமில் லாயின் வேண்டின்மெய் யாகி விகிர்தி விகற்பொடு தீண்டலு மொட்டலுர் தேரினி லா தவன் காண்டற்குர் து ததற்குங் காரண மென்னே.
- (இ ள்.) எகாக்கம் அமூர்ததனும், கிஷ்கிரியனுமாகிய விவன் சரீராதி <sup>2</sup>விக்ருதியோடு தீண்டுதலும் ஒட்டுதலுமிலளுதலின, அறிதல், காண்டல், தூத தலு*ருடையன*ல்ல *வெனன்*றவா*று*. (கச்)
  - 746 முத்தாத் தாடீன முனிஈ்தோ வதுவன்றிப் புத்தாத்து மாக்கட் புரிர்தோ விரிர்தெங்குஞ் சித்தாத் தாமணுப்த் திரிவின்றி நின்ற சுத்தாத் தாமீனச் சுழற்றுவ தென்றுள்.
- (இ ன்.) பாமாத்மாவை வெறுத்தோ, அஃதன்றிப் பாமாத்மனேடுகூடி யன்றிக் கார்யகாமல்லாத அந்தா கர்மாதமாக்களே விரும்பியோ, வெவ்விடத்தும் வியாப்ததுகி முடிந்த ஸ்வரூபத்தின் யுடையதுதி, அவிசலித நித்தியனுகி நின்ற சுத்த பரமாத்மாவை ஸம்ஸாரத்து நிகழ்த்துவதியாதினு வென்றவாறு.

<sup>1</sup> ஸப்த விம்சதி - இருபத்தேழு. 2 விக்ருதி - மாறுபாடு.

கித்தியனும், வியாபியுமாகிய ஜீவனுக்குப் பிரகிருதி முதலாயினவற்ரோடு. கூட்டமும், தேசாத் தேசப் பிராப்தியு மில்லாமையில் இகலோகத்தினின் றும் பாலோகத்துச் சேறலும், பாலோகத்தினின் றும் இகலோகத்து வருதலும் இன் மையில், ஸம்ஸாரங் கூடாதென்பது போக்தது. (கஎ),

- 747 பரமாத் துமணப் பளிங்கடை போல வருமாத்து மாக்களின் மன்னும் விகாரர் தருமாத் திரையன்றித் தக்கதொன் ருக 1வாருமாத் துமண யுரைத்திடு கென்முள்.
- (இ ன்.) பாமாத்மானவ, பளிங்கைச் செம்பஞ்சி யடைக் த 2விகரிப்பிக்கு மாறுபோல, விகரிப்பிப்பனவாகிய அக்தா கர்மாததுமாக்களால், கர்த்ருத்வாதி விகாரங்களேப் பாமாத்மாவிற்குச் சொல்லுதல் மாததிரமல்லது, பிரசிருதியாதி யோடு கூடுதற்கும் கர்தருத்வாதி விகாரமடைதற்கும் யோக்கியமாவது பரிணுமியான ஆத்மாவன்றே? அதூனச் சொல்லுவாயாக; கிததியனும், வியா பியுமாகிக் காரியகாமல்லாத ஆத்மாவைச் சொல்லா தொழி பெண்றவாறு. (கஅ)
  - 748 **செ**ல்லு மெனினுஞ் சிதையுஞ் செல்லானென்று சொல்லு மெனினுமுன் சொல்லிய தாமெய்தும் பல அதன் வைும் பதையா *துரையன்றி* யெல்லுக் தூணேயு மிருகிணே யென்றே.
- (இ ன்.) புடை பெயர்ச்சி யுடையதற்கல்லது பிரகிருதியாதி ஸம்பர்க்க முங் கர்த்ரு த<sub>ி</sub>வாதி விகாரமுங் கூடாதாதலின், பரமாதமா புடைபெயர் வதோ வென்றற்கண் புடை பெயர்வதெகளின் கிததியமும், வியாபிபு மென்பது கெடும்; புடைபெயராதெனில், பிரகிருதி யாதி ஸம்பர்க்கமும், கர்தருத்து வாதி விசாரமும், மஹதாதி தோற்றமுங் கூடா.

இனி, சீ தெய்தவ சாதஞர்ததமாக தந்த தால்வாதி வியாபாரங்களே விட்டு அந்தியளவு மிருப்பாயாக வென்றவாறு. (கஆ)

- 749 யாடுன்ன தென்னுஞ் செருக்கிண் யீன்பது மாடுன்னப் பட்டது மன்னுமோர் சேதிண் தோனிண் யாக்குதே றக்கின்ற சேதிண் மேனிணேத் தானுமைத் தானல்ல வென்றுள்.
- (இ ள்.) யான், என தென்னும் ரூபத்ததாகியா, அகங்காரத்தைப் பிறப்பிப் பது மஹா கென்பதாம்; அர்த மஹான் சேதன விசேஷமாதலில், **\*66 ஆகு** தெ இஹா நு <sup>??</sup> னென்பதோத்தாகலின், அசேதனமாகிய பிரகிருதி பிறப்

<sup>1</sup> ஒரும் - பரிணமிக்கும். 2 விகரிப்பிக்கும் - வேறு படுத்தும்.

<sup>3</sup> தானினே - தன்னே; மகான. 4 "பாகிருதேர் மஹான்" -

பிப்பது பொருக்காது. சேதனை சேதனங்கள் 1விருத்தங்களாதலில், அக்கினி யால் ஜலமும், ஆகாசத்தாற் சரீர பிண்டமும்போல பிரகிருதியால் மஹான் தோற்றுதல் கூடாது. கூடாமையில் அதிற் பிறப்பவாகிய உேராடச கணங்களும், அவற்றிற் பிறப்பதாகிய பஞ்சபூகமும் பிறத்தல் கூடாமையில் முன்பு இந்தத் தத்துவஞ் சொன்னவன் விசாரியாது சொன்ன னென்றவாறு.

. 266പ്പെങ്ങു കെടുള്ള ചെയ്യു കുടുത്തു പാലയുള്ള പാ

என்பது அஸம்பாதப் பிரலாபமாம். பரமாதமாவோடு கூடியும் பிரகிருதியி விவை பிறக்குமென்னிலும் கிதயமும் வியாபியுமாகிய ஆக்மாவுக்கு பிரகிருதி ஸம்பாக்க முதலாயின கூடாது. கூடில் ஆகமா கிதயாகித்யாதமகமாய் கின சிததாக்தங் கெடுமென்பது.

- 750 மான்முன் பகுதி வழித்தோ வழித்தன்றித் தான்முன் பிறிதோர் பொருளோ விரண்டோடு மூன்முவ தொன்றினி யின்மு லிருந்தவிச் சான்மு சறியவுஞ் சாற்றினி யென்முள்.
- (இ ள்.) மஹானென்பது பிரகிருதியைப்பற்றிப் பிறகததோ? அஃ தன்றி சுவாதர்திரமாகியதொரு அர்த்தார்தாமோ? இரண்டுமனறி மூன்ருவ தொரு விகல்பமில்ஃ; இதற்கொன்ற சொல்லென்ற சொன்ன சென்றவாறு.
  - 751 **மு**தற்பொரு ளேயாங் குணமது வாகின் அதற்பிறி தென்னி னதுமன்னு முண்டா விதற்கினி நீசொலற் பாலதென் னென்*ரு*ள் சுதப்பொருண் மேனன்அஞ் சொல்லுதல் வல்லாள்.
- (இ ன்.) மஹான ப்ாகிருதி வழித் தோண்றியதென்னில், 8மிருத்தின் வழித தோன்றிய மிருததுப்போல அசேதனமாகிய பிரகிருதி வழித தோன் றிய மஹானும், அசேதனமாய் அவவாறே அதனிற் பிறர்தனவு மெல்லாம் அசேதனமாய்ச் சேதுளே யெண்பதொன் றில்ஃவாம். பரமாத்மாவோடு கூடிய பிரகிருதியிற் பிறப்பினுஞ் சேதனை சேதனமாவ தல்லது சேதனமேயாய்ப் பிறப்பது கூடாது. சேதனை சேதனங்கள் கூடிய வழி சேதனமே பிறக்கில் அசேதனமே பிறக்கவு மமையும். இனி பிரகிருதி வழித் தோன்றியதன்றிப்

<sup>1</sup> விருத்தம் - விரோதம்.

<sup>2</sup> பிரகிருதேர் மஹார் ததோ ஹங்கார ஸ்தஸ்மாத் கணஸ்ச ஷோட சக: தேஷ்வபி தன்மா த்ரேப்ய: பஞ்ச பூதாஙி. — சாங்கிய காரிகா - உஉ. 3 மிருத்து - மண்.

பிறி தொன்றென்னில், நித்யங்களும், வியாபிகளுமாகிய கார்ய காரணங்களல் லாதவற்றில் வந்ததன்றுகி, ஞாளுகி பிறததற்கு ஆகாரமாகிப் பரிணுமியாகி, ஸ்வதந்திர வஸ்துவாய், 1'' வநகர கெ2¦2 ஹாநு '' என்பத கெமும். இதற்கென்ன உத்தாஞ் சொல்லுகி யென்று சென்றவாறு. (உஉ)

- 752 அருவாய காரண மாயவ் வியத்த முருவா மறுதலே யொப்பிக்கு மென்பாய் மருவாத சொல்லிணே <sup>2</sup>மாதிரக் தானே பருவாய்ப் பதக படைத்திடு மென்னுய்.
- (இ ள்.) அமூர்த்தமும், அகாரணமுமாகிய பிரகிருதி மூர்த்தமும், ஸகா சணமுமாகிய மஹாண பிரஸவிக்குமெனறு சொல்லுவாய். இவ்வாருகிய ஆகா சத்தாலது பிறக்ததெனறு சொல்லா யென்றவாறு. (உடி)
  - 753 பிகைக்குண மாகிய பகு நி விகு நி மிகைக்குணர் தோன் அரின் மேற்கோ எழித்துத் தொகைக்கணம் யாவையுஞ் சூனிய மாமா நகைக்குண மல்லது நம்பலே யென்முள்.
- (இ ள்.) பிரகிருதி, ஃவிகுருதிகள் அக்யோக்ய விருத்தங்க ளாதவில் ஒன்று என்றைப் பிறப்பியாமையிற், '' வடுகு நடக்கிறோரு'' என்பது முதலாகிய பிரதிஜ்ஞையுங் கெட்டு ஷோடச கணமும் பிறவுக் தோன்று வாத வில், சூன்யமாய் ஹாஸ்ய காரணமா மென்றவாறு. சூன்யமாய் விரோதமாவது -சேதனை சேதனமாதல்.
  - 754 புத்தேர் திரியமுங் கம்மேர் திரியமும் பத்தேர் திரியத்தோ டொன்ருப் படைத்தண பித்தேர் திரியமும் பேயேர் திரியமும் குத்தேர் திரியமுங் கொண்டிஃ யன்றே.
- (இ ள்,) ஞானேக்திரிய மைக்கும், கர்மேக்திரிய மைக்கும், மணசும் எனப் பதிஞேரு ததவஞ் சொல்லினே; இவ்வாறு தத்வங் கொள்ளில் சரீரத் துக்கைகாலும் பிரதானமாகில் பித்தமும், கிலேஷ்மமும், வாதமும் இக்திரிய மாகக் கொள்ளாதவாறெண்ணே வென்றவாறு,

பேயமென்பது - பானம் பண்ணப்படும் வஸ்து; அதனேப்பற்றி வரும் கிலேஷ்மாவைப் பேயமென்று சொன்ஞர். குத்துதலாவது - வலிததலாதலிற் குத்தென்று வாதத்தைச் சொன்ஞர். (உடு)

<sup>1 &</sup>quot; பிசகிருதேர் மஹான்" 2 மாதிரம் - ஆகாயம்.

<sup>3</sup> விகுருதிகள் - வேறு பட்டவை.

755 தந்திர மாவன தாமிடைத் தோன்றுவ வந்தர வாத்தும் கோக்டுதன வேண்டிகோ சிந்தணே யுள்ளிட்டுச் சீவன் குணமெனி னிந்திரன் முனு மிணே நனக் காமோ.

(இ - ள்.) பரமாத்மாவாகின்ற வரசனுக்குக் தக்திரம் போன்றணவாகிப் பஞ்ச விம்சதி மத்தியத்துத் தோன்றவனவாகிய ஞானேகதிரியங்களேக்கும் அக்த ராத்மா வென்ற வேண்டினே; மனசினேடுங்கூட் இவ்வாற ஞானத்தினை யும் ஜீவ குணமாகவும்,ஜீவன் அவற்றிற்பிரித்துப் பெறப்படாது ஒற்றமை வேற்றுறைம் வற்ற வைகையால் நின்றதாகவும் புத்தி பண்ணினயாயின் நினககு ¹வாடிருமார் யாவருமில்லே யென்றவாறு.

756 கைகளுங் காலு மிருசா ரிடக்கரு மெய்திய வாக்குமற் றிர்திய மாமெனிற் செய்யும் புலனு மறியு மறிவுமற் றெய்த வுணர்ர்திங் கெடுத்துரை யென்முள்.

(இ - ன்.) கைகளும், கால்களும், அபானமும், உபள்தமுமாகிய விருவகை பிடக்கரும் வாக்குமென றா சொல்லப்பட்ட ஐந்தங் கர்மேநிரிய மெண்கிண்று யாயில், அவற்றின் விஷயங்களும், அவற்றுல் அறியும் அறிவுகளும் அறிந்த சொல்லென்றகாறு. (உஎ)

757 காட்டிய வாறங் கருமத்தி குமெனி ஹாட்டு முஃயு முதடும் புருவமும் மாட்டுங் கவுளு மறமெல்லும் பற்களும் கூட்டி மிடறுங் கொளக்குற்ற மென்னே.

(இ - ன்.) கைகளால் கிரஹணமுங் கால்களாற் கமணமும், இடக்கரிரண் டாலும் விஸர்க்க ஆனர்தங்களும், வாக்கால் வசனமுமென விவையவற்றின் விஷயங்களெளில், இவ்வாற தொழிற்படு முறுப்புக்களே பெல்லாம் இந்திரிய மென்ற வேண்டில் பிள்ளகளுக்கு முலே கொடுக்கு முறுப்பாகிய மூலேயும், மூடுகற்குர் இறத்தற்கும் பிறவற்றிற்கும் உறுப்பாகிய உதடும், எற்றுதற்கு மிழித்தற்கு முறுப்பாகிய புருவமும், ஒன்றைப் பக்ஷிக்குங் காலத் அசலிப்பிக்கு முறுப்பாகிய கதுப்பும், மெல்லுகற் குறுப்பாகிய பல்லும், விழுங்குதற் குறுப் பாகிய மிடறும் இர்திரியமாகக் கொள்ளுதற்கட் குற்றமென்றே வென்றவாறு.

அன நியும் கயனேக் திரிய முதலாயினவுஞ் கில தொழில் செய்தற்கு உறப்பாதலின், அவையுங் கர்மேக திரியமா மென்று சொல்லிக்கொள்க. இன் னும் கைக்கு சொஹணம் விஷயமென்றத‰ எழுதுதன் முதலாயினைவுங்

<sup>1</sup> ஸதாருசர் - சமானமானவர்.

குற்றுகன் முதலாயினவுஞ் சொறிதன் முதலாயினவுங் கட்டுதன் முதலாயின வும் விடுதன் முதலாயினவும் பிறவும் விஷயமன்றே? காலுக்கு கமணமே யன்றி நிற்றல், பாய்தல் முதலாயினவு முடக்குத னியிர்த்தன் முதலாயினவும் விஷயமாம். ஒழிர்தவற்றிற்கு மிவ்வாறு சொல்லிக்கொள்க. (உஅ)

758 ஐந்து தன்மாத்திரை தாமணு வா( 1ற்றெடர்) கந்தங்க ணுதியிற் காம்புல னேயவை வந்து பெருகி வரிசையி ஞன்மிகும் புந்தியி ஞல்வகைப் பூதமு மென்றுள்.

(இ - ள்.) பஞ்சதன்மாத் இரையாவது - ஸப்த, ஸ்பரிஸ, ரூப, ரஸ, கக்த மன்றே? அவை பரமாணு சக்தோஹங்களாற் பெறப்பட்டு, இக்திரிய விஷய மாயின. அவற்றுள் சப்தமாவது - புருஷ பிரயதனு கி காரணங்களாற் ரேன்று வதாகி, மூர்ததமாகிய பரமாணு ஸ்கக்த விசேஷம். என்னே? கடிப்பா லோசை யெழுமாறுபோல சப்தத்தால் <sup>2</sup>கம்ஸாதி லோஹங்களு சௌரலி யெழுமாறும், பர்வத பார்சுவாதி பிரதேசங்களுள் சப்தத்தாற் பிரதிதொணியெழுமாறும், பர்வத பார்சுவாதி பிரதேசங்களுள் சப்தத்தாற் பிரதிதொணியெழுமாறும், பர்வத பார்சுவாதி விலைப்பது. ஒழிக்த ஸ்பரிசாதியும் பரமாணு ஸக் தோஹமாகிய வஸ்துக்களுடைய குணமாம். என்னே? விராதாரமாக அவை பெறப்படாமையில்.

இனி இந்தப் பஞ்ச தன்மாத இரைகள் சேதன விசேஷமாகிய அகங்காரத துப் பிறக்குமா டுறன்?ன? சேதனதது அசேதனம் பிறத்தல் கூடாமையில் கூடில், ஜலதநில் அக்னி பிறத்தலுங்கூடும். ஆதலால், பஞ்ச தன்மாத இரை 3 பௌதகலிகமாம்.

இனி, பாமாணுக்க வெரத்துணேப் பலவுங் கூடியவழிப் பிருதிவி யப் தேஜோ உாயுக்க வென்னும் சதூர்ப்பூதங்க வாவதல்லது ஸ்பரிசனுதி,ஒருவஸ்து வின் குணமாதலின் பிறததல் கூடாதா மென்பது. (உகு)

759 ஒன்ருய்ப் பாக்திவ் வுலகு மலோகமுஞ் சென்ருய்க் கிடந்த தசேதனே தானென்று மன்று யருவா யதுவ்வா காயமு மென்று வொழினெடுங் கண்ணிணே நல்லாள்.

(இ - ன்.) தானென்ருகி லோகாலோக மெங்கும் எக்காலத்தும் சென்று வியாப்தமாகி, அசேதனமாகி, அமூர்த்தமாகியது ஆகாசமென்னும் பொருள்; அது, அசேகமாகி கூறிகுக்கூடாறிகுலைம்பவிப்பதாகி மூர்த்தமாகிய சப்தத் திற்பிறத்தல் கூடாதென்ருர் ಕீலகேசியா சென்றவாறு. (டம்)

<sup>1</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

<sup>2</sup> கம்ஸாதி - வெண்கலம் முதலாகிய.

<sup>3</sup> பௌதகவிகம் - புத்கலசம்பர்தம்.

<sup>4</sup> க்வச்சித் கதாச்சித் - எவ்விடத்திலாவது, எப்பொழுதாவது.

- 760 தானரு வாய பொருளது வாமொலி மேன்மரு வாதுரு வாதலி ஞன்மெய்ம்மை நூன்மரு வாதுசொன் குயிது வென்றனள் மான்மரு வாவந்த நோக்கு மரியாள்.
- (இ ன்.) ஆகாசக்தான் அரூப திரவ்யம்; சப்தம் அதனேடு பொருத்த மில்லா ரூபதிரவ்ய மாதலின், கீ 1 மாலுவகிவில் என்ற சொன்னது தத்வ சாஸ்திராப்பியாச மில்லாமையி லென்ற சொன்ன ரென்றவாறு. (உக)
  - 761 பகுதியின் மானில்லே யிஃதினு மஃதில்லே தொகுதிசெய் பல்குணர் தோற்றமு மில்லா மிகுதிசெய் பூதத்து மெய்ம்மை பெறுமற் றகுதியின் <sup>2</sup>றத்தஙின் றத்துவ மென்ன.
- (இ ள்.) பிரகிருதியில் மஹானும், மஹானில் அகங்காரமும், அதனில் ஷோடச கணமும், பஞ்ச தன்மாத்திரையிற் பஞ்சபூதமும் பிறவாமை யுக்தியா வேற்றுதலி லவை அவ்வாறு பெறப்படாமையில் அயுக்கமென்று சொல்ல வென்றவாறு.
  - 762 குருடனும் பங்குவுள் கூட்டத்திற் கூடிப் பொருடம தாக்கமும் போத்தர் துரைப்பிற் றெருட லிஃயவர் செய்கையிற் செய்கை யிருடன்ணே யின்றி யிவையெய்து மென்முள்.
- (இ ள்.) ஒரு குருடனும், ஒரு முடவனும் தம்முட்கூடி ஒரு ஈகரம் புக வேண்டிக் குருடன் முடவனே வஹிப்ப, முடவன வழிகாட்டப்போய் ஈகரம் புக்கவாறபோல, பிரசிருதியும், பரமாக்மாவும் தம்மிற்கூடி மஹதாதி தகதுவங்களுக்கு உதபத்தியா மெனினுள் குருடனுக்கில்லாத வழிகாண்டல் முடவனுக்கு உண்மை யாலும், முடவனுக்கில்லாத கமனங்கு குருடனுக் குண்மையாலும் அவ விருவருங்கூட வஃதாம். பிரநிருதியு மாத்மாவு மவ்வாறன்றி கிஷ்கிரியங்களும், புடைபெயரா கித்யத்வத்தினவு மாதலின் மஹதாதி யுத்பத்தி அவற்ரு லின்மையி னீ தெளிவில்ஃல பெண்றவாறு.
  - 763 எவ்வகை யின்னும் விகார மிலாப்பொருட் கிவ்வகை தம்மை பெடுத்துரை பென்செயு மெய்வகை யாலொப்பின் மேற்கோண் முதலிய வவ்வகை பெல்லா மழிவுள தாமே.

<sup>1</sup> சப்தவத்கம் - ஆகாசம் சப்தத்தை யுடையது. 2 அக்க - ஆப்தனே.

- (இ ள்.) எல்லா வகையானு கிஷ்கிரியங்களாகிய இவற்றினுக்கு பகு கிரியா ஸமர்த்தாரகிய குருடர், முடவரைத திருஷ்டாக்தமாகக் காட்டுதலின், மேற்கோ சொரப்பின்மை முதலாகிய வெல்லாக்குற்றமு முளவா மென்ற வாறு. (ரூச)
  - 764 கூடியு மாகாக் குணத்தின ரீயவட் பாடி யுரைத்த வுயிரும் <sup>1</sup>பகுதியும் பேடிகள் சாரினும் பிள்ளேப் பெ*ரு*மையை நாடியும் காணென்ற நண்ணுத னக்காள்.
- (இ ள்.) வீன்ஞற் சொல்லப்பட்ட பிரகிருதியும், ஆத்மாவும் கூடப் பெறினு மலை மஹதாத் யுத்பத்தியைப் பண்ணு; பேடிக ளிருவர் தம்முட் கலந்தாலும் புத்திரோத்பத்தி யில்ஃ பென்பது ஆராய்ந்தறி யென்று சொல் லிச் சிரித்தா பென்றவாறு. (உடு)
  - 765 இல்லுளி யின்றிமற் றெங்கு மிவைமுன்னும் புல்லின வேயாற் புணர்ச்சி புதிதெனச் சொல்லின தென்செயத் தோற்றப் படுபொருள் பல்லன தாமவை பண்டு முளவே.
- (இ ள்.) இல்லாத விடமின்றி பெங்கும் வியாப்தமா யிவ்விரண்டும் அநாதியாகவே ஸம்பக்தமாதலி லவற்றைப் புதிதாகச் சம்பக்தித்தாற் போலச் சொல்லிய தென்னே? புதிதாகத தோற்றக்கண்ட பொருள்களு முன்பே யுள வாக வேண்டும். இனி இவை எப்பொழுதுங் கூடி நிற்றலால் ஜனன மாணுதி 'யும் ஸம்பவியாதா மென்றவாறு.
  - 766 ஆட லழித்தல் படைத்த லடங்குதல் வீடுபெற் முங்கண் விளங்கு நிலேமையுங் கூடிய வைந்து குணத்தின தைவி குடிய குற்றங்க ணண்ணல வென்ன.
- (இ ள்.) ஆளுதலும், அழித்தலும், படைத்தலும், தபசு பண்ணுதலும், மோக்ஷித்தலு மென்னு மைர்து குணத்தினயு முடைய ஏகாத்மாவே தத்வம்; அரேகாதமா வென்பது ததவமென்று கொள்ளாமையில், எமக்கொரு குற்றமு மில்லே. அக்குற்றங்கள் அரேகாத்ம சாங்கியனுக்கே வருவனவென்று சொன்னு ஞைசு வென்றவாறு.
  - 767 ஓதிய வெல்லா மொருவனி னங்கொரு சீதி வகையா னெறிமைப் படுதலும்

<sup>1</sup> பகுதி - பிரசிருதி.

வாதுசெய் வார்கள் பிறராய் வருவது மூதிய மில்ஸே யொழியென் *அரை*த்தாள்.

(இ - ன்.) இச் சொல்லப்பட்ட ஆட்சி முதலாமின வெல்லா மொருவண் செய்கையென்று சொல்லுவா தெருவனுங் கேட்பா தெருவனும் அதற் கெதிர்வாதியாகிய ஆத்ம காகாத்வஞ் சொல்லுவானேக் குறித்துப் பரிகாரம் பண் ணுதலும், எல்லாம் ஆதம காகாதவததை யொழியக்கூடா வாகலி னேகாத்ம வாதத்தா லொரு லாபமில்லே; இதுன நீ யொழியேன்று சொன்ற சென்ற வாறு.

768 யாண குதிரை முதலாப் படைகுடி யேணய தாங்களு டெல்லா மவனெனிற் ருனென்று மாள்வது தன்னே யெனினங்கள் கோனிவ தைமெனக் கூறிஞர் யாரோ.

(இ - ள்.) யாணயுங் குதிரையு முதலாயினவையும், படையுங் குடியு மென்றம் ஆளப்படும் வஸதுவும், ஆள்கின்றவனருனே யென்னில், தானே தன்ஜோ யாள்கின்ருளு மாதலி மெலனக்கு ஸ்வாமி யிவனென் ருருவஜன யொருவன சொல்லுமா மெறன்ஜன யென்றவாறு.

இதனைல் ஆளப்படுவதாம், ஆனுமவனுமென விரண்டுளதாயின், ஆதமார நாதவம் வித்திப்பதாம்; இல்ஃவயாயின், ஆட்சி கூடாதா மெனபது போர்தது. மாயையால் ஆளப்படுவானு மாள்வதுமாகத் தோன்றுகினற்டுகளின், மாயை யாருடையது? ஏகனுகிய ஆத்மனுடைய டிதெனில் அந்த ஆதமனே மாயையால் 1 அயதார்த்த கிரஹணம் பண்ணுகின்று தைகில், ஏகாதமவாதம் அபுத்தமாம், இனி மாயை உபாதிக் கண்ணடுதெனில், அயதார்த்த கிரஹணமும் உபாதியதே யாம். அவளாறுயின் உபாதிக்டினெல்லாம் சேதனங்களாம்; சேதனத தல்லத உணர்வு பிறவாமையில். உபாதிகுடினைல்லாம் பிரதிதியேக சேதனங்களாயில் ஆதம நாநாதவம் ஸம்பவிப்பதாம்.

இனி, உபாதி 2வேர் தடு இது சேதனமாயினன்றே யஃதாவது. எகாதமஞிய சேதன 8ஸம்பர்க்கத்தால் சேதனமாயிற்றெனில், எகாத்மா சர் வத்ர வியாப்த ஞைதலில் பிருதிவியாதி ஸகலா சேதனங்களும் சேதனங்கள் ஆதல் வேண்டும். ஆதலினும் அசேதனமாகிய உபாதி ஸம்பர்க்கத்தால் சேதன னுக்கு அசேதனத்வம் வருதலினும், சேதஞசேதன வியவஸ்தை செடும். இன் னும் ஸகலோபாதிகளிலும் ஏகாதம ஸம்பர்க்க முனதாயில் ஒருவர்க் குனதாகிய பிரதீதி முதலாயின ஸர்வர்க்கு முனதாகல் வேண்டும்; வேண்டவே எகாத்மதத் வம் உனக்கு பிரதிபாவித்தவாறே யாவர்க்கும் பிரதிபாவிப்பதாகும். இனி உபாதி யுக்தஞியே ஆத்மாவின்கண் மாயையெனில், நீயும் உபாதியுக்தஞைகலில்

<sup>1</sup> அயதார்த்த கொஹணம் - பொருளே இல்லாதவாறு உணர்தல்.

<sup>2</sup> ஸ்வாதர்திரியேண - தன்னூரிமையாலே. 3 ஸம்பர்க்கம் - சேர்க்கை.

மாபையும் அயதார்த்த கிரஹணமு முனக்கு முண்மையில் நீ ஏகாத்ம தத்வஞ் ூசொல்லியது அயதார்த்த கிரஹணத்தாலாம். ஆதலால், ஏகாத்ம வாதம் அயுக் தமாமென்பது. (க.க.)

- 769 **என்**ணே யொழித்தினி யெல்லா மவனெனச் சொன்ன முறைமைய ஞகு மவனெனிற் றன்ணே யொழித்துத் <sup>1</sup>தபுததுடன் றின்றிடிற் பின்ண யவண்போர் பித்தனென் ஞமோ.
- (இ ள்.) பிரதிவாதியாகிய வென்னே பொழித தொழிக்கனவெல்லாம் அவை வென்னிலும், ஆத்ம நாநாக்லம் ஸம்பவிப்பதாம். இனி பொருவண் மேஷாதி திரியக்குக்குளே வதித்து பகுதித்த வழித் தன்னேத தானே கொன்று பகுதித தானுதலில் ஏகாதமனென்று ின்னுற் சொல்லப்படுகின்றவன் உன்மத்தனுகா னே? ஒருவன, தானே தன்னேக் கொனறு பகுதித்தல் கடுமா செறன்னே வென்றவாறு.
  - 770 தன்கையிற் றன்கண்ணே த் தானே ஃபொதக்குத்தி யென்செயக் குத்திணே யென்பார் பிறரில்லேத் தன்கையிற் றன்கண்ணே த் தான்பொதக் குத்துவ தென்செய வோவிதன் காரணஞ் சொல்லாய்.

இது, ஹாஸ்யஞ் சொன்னவாறு.

(₽&)

- 771 தன்னேப் படைப்பின்முன் முனின்மை யாலில்ல பின்னேப் படைககிற் படைக்கப் படுவதின் முன்னேப் படைப்பென் முடிவில்லே மூடனே துன்னேப் படைத்தவர் யாரினி நோக்காய்.
- (இ ள்.) தான் படைக்கப்படும் பொருவெனிற் முன்படையாதபோ அள ஞகாஞதலிற் படைப்பென்ப தொன்றில்ஃலயாம். இனித் தாணுளையைப் பின் கோப் படைப்பனெனில், தாணுளைஞரி நின்ற பின்படைக்க உளரையிரைஞே? தான் படைக்க உளரையினுறே? படையாதுளரையிருஞே? பிறன் படைக்க உளரையினுனெனில், பிறனும் படைக்கப்படு பொருளாயின முன் சொன்ன குற்றம் வரும். இனித் தனினத தானே படைததுக் கொள்ளுமெனில், முன்பில்லாத தான், தன்னப் படைததலுங் கடாதாம்; கூடில் ஒழிக்தாரும் தம்மைத்தாமே படைக்கவும் அமையும். தான்படையாதுளைனுற் பிறரும் படையாதுளராக அமையும். ஆதலிற் படைப் பென்பதொன்றில்ஃல. இவ் வாறு அயுக்தஞ் சொல்றுகின்ற உன்னே யார் படைத்தா சென்றவாறு. (சஉ)

<sup>1</sup> தபுத்து - கொல்வித்து. 2 பொதக்குத்தி - தொரைபடக்குத்தி.

- 772 கொன்றுகொன் றிட்டுக் தவஞ்செய்பி னத்தவம் பொன்றுமற் ருதலி னஃதும் பொருத்தமின் றின்று தின் நிட்டுப் படைப்பிற் றெருட்சிமற் றென்று மிலன்பெரி தேழையு மாமே.
- (இ ன்.) லோகத்த ஸாவ் கிரியைகளும் இவனுற் செய்யப்படுகின்ற வென்ற சொல்லுதலால் லோகததுப் பிராணிகளேக் கொல்கின்றுனும், தபச பண்ணுகின்றுனும் இவனுதலில் இவனுக்கு இவன் செய்யும் தவம் பயன்படாது. கெடு மாதலிற் கொலேயானன் தவஞ் செய்வது பொருந்தாதாம். இனி லோகத் துப் பிராணிகளேக் கொன்று பக்ஷித்துப் பின்பும் அவற்றைப் படைத்து பக்ஷிப் பாளுயில் அவன் 1 அபோத்தாவாகு மென்றவாறு.
  - 773 ஒர்ப்பவன் சொல்லவ னூனவன் நீனவன் நீர்ப்பவ ஞேயவன் சிறு மவனுயிர் நீப்பவன் சாபவ னீப்பவ னேற்பவன் பேர்ப்பவ ஞயும் பெறுகின்ற தென்னே,
- (இ ன்.) முன்பு இஸைர்வர ஸாங்கிய தத்தவம் அறியாத பின்பு கேட் டோர் எதுணர்கின் ருனும் அவன்; அது உபதேசிக்கின் ருனும் அவன்; தின் னப்படும் விலங்கு ஜாதியாய்ப் பிறக்து மாம்சமாகின் ருனும், மாம்சம் தின்கின் ரு னும் அவன்; வியாதிகளே த தீர்க்கின் ருனும் அவன்; வியாதி கொண்டு தென் புறுகின் ருனும் அவன்; சீறுகின் ருனும் அவன்; சேறப்படுகின் ருனும் அவன்; பிறஜ்வனகளேக் கொல்கின் ருனும் அவன்; கொல்லப்படுகின் ருனும் அவன்; ஒன்றை நப் போக்குகின் ருனும் அவன்; போக்கப்படுகின் ருனும் அவன் என இவ்வாறு அயுக்கஞ் சொல்லூகின்ற தறை பெற்ற தென்னே யென்றவாது. (சச)
  - 774 நாயாய்க் கடிக்கு நரியாய்ப் பலகொல்லும் பேயாய்ப் புடைத்துண்ணும் பெற்றமு மாய்க்குத்து மீயாய் நலியு மெறும்பாய்த் தெறுமெங்கும் தீயா ஜெருவனின் தேவனு மென்றுள்.
- (இ ள்.) சர்வமும் அவன் செயலெனறற்கண் ஹாக்யஞ் சொன்**ன** வா*ற*ு.
  - 775 வீடு தஃலிபற வெர்துகெஞ் சாண்டிடத் தாடி தவஞ்செய்த தன்கா லழித்திடப் பாடிய கையிற் படைக்கு மிவனெனின் மூடர்கட் டேற்ற முடிவுமுண் டாமோ.

<sup>1</sup> அபோத்தா - ஞானமில்லாதவன்.

<sup>2</sup> ஸேர்வா ஸாங்கியதத்துவம் - ஈச்வானுள்னெனும் சாங்கிய தமிசனம்

(இ - ள்-) ஒருகாலத்து வீடு பெறுவானும், ராஜ்யம் பண்ணுவானும், தபச் பண்ணுவானும், அழிப்பானும், படைப்பானும் ஒருவனே யென்றற்கண் ஹாஸ் யஞ் சொன்னவா*று*.

776 நித்திய மாய பொருணின வாதலின் வித்தினு ளுண்டென வேண்டுதி நீள்பணே யெத்துணே யோவது வென்னினு துன்கைக்கு மித்துணே யுண்டென்ப தென்ணேகொ லேழாய்.

(இ - ள்.) நின்பகூத்தால் வஸ்த அவிசலித நித்தியமாதலின் மேலாகக் கடவதாகிய செடும்பிண, விததாகிய பிணமுட்டையு ளிப்பொழுதுளைதாக வேண்டுதி யன்ரு? ஆஞர் பிண முட்டை எத்திணே அளவு பெற மெண் மூர்க்கு நீ நின் கை காட்டி இததிணை யஅவுடைத்தென்ற சொல்லுமா சென்ணே? ஏழாய் என்றவாறு.

இன்னும் அவிசலித நிததியமே தததுவ மென்றற்கண், உண்டவனுறங்கு தலும், உறங்கினுன் விழித்தலு முதலாயினவும், ஒன்று கற்றவன் பிறிகொன்று கற்றன் முதலாயினவும், பாலனைவன் தானே வளர்கது விருத்தனுதலும், ஒன்றை மறததலும், அதனேப் பின்பு கிணததலும், பிரத்தியபிஜ்ஞான முத லாயினவும், கர்மஞ் செய்தான கர்மபலம் அனுபவித்தலும், ஸம்ஸாரியாகியவண் தானே கையார்க்க மறிக்கு அனுஷ்டித்து முக்தஞைதலும், பிறவும் நித்தியா நித்தியமாகி உஸ்து பரிணமிக்கு மெனபார்க்கல்லது கூடாடுவன்பது. அஃ தேல் முன்பு அரித்தியத்திற்குத தூஷணஞ் சொன்னீர்; இதுபொழுது வித் தியத்திற்குத் தாஷணஞ் சொன்னீர்: ஆதலால், அவ்விரண்டையும் விடுவதல் லது அவ்விரண்டையுங் கூட்டி நிததியாகித்திய மென்று சொல்லுதலமை யாதெனில், நன்று சொல்வினே! அவிசலித நித்தியமாகிய கூடஸ்த நித்தியத் தினேயும், உதபததி க்ஷணத்திலே கையற ஈசிப்பதாகிய அநித்தியத்தின்யுங் கூட்டி நிததியாநித்திய மென்கின்றே மல்லேம்; நானயும் விம்ஹத்தின்யுங் கூட்டி யன்றி ஒரு அவயவத்தால் நாத துவமும் பிறிதொரு அவயவத்தால் ஸிம் ஹத துவமுடையதொரு 1ஜாதயர்தா ரூபததை *ந* தவிம்ஹ ரூபமெ**ன் ற** சொன்னவாறு போல, அனுவிருத்த வியாவிருத்த ரூபங்களால் வருவதாகிய ஸவபாவ விசேஷத்தை விததியாவித்திய மென்று வேண்டுதும்; முகமாத்திர தர்சனத்தால் விம்ஹத் துவமும், முகமொழிர்த சரீர மாத்திர தர்சனத்தால் காவிம்ஹத அவமும் பிரதிதமானவாறபோல, வர்ணமும், வசஞ்செய்தலும், வர்க்கெனவு முதலாகிய அனுவிருத்தி ரூப விவகை, யில் கித்யத் தவமும், மகுடமான தன்மை முதலாகிய வியாவிருத்தி ரூப விவகையால் அரித்தியத தோவமும், உபய ரூப விவகைஷ்யால் உபயாதமகத்துவமும், சுவர்ணுதி வஸ்துவில் பிரதீதமாகின் றதன்றே வென்பது.

<sup>1</sup> ஜாத் யக்தாருபம்-வேறு ஜாதி ரூபம். 2 விவகை,-குறிப்பிட்ட முறை:

புருஷ மிருகம், மகண்மா, 1 குக்குட ஸர்ப்பம் முதலாயினவுஞ் சொல்லிக் கொள்க

பாலஞனவன் விருத்தஞப்ப் பரிணமித்த றன்?னமே யான், அவிசலித கித்தியமென்ற வேண்டினேவெனனில், அதுனே கிரக்வய விகாசமாகிய அகித் தியமாக வேண்டாதவாறென்ஞே வென்ருர்க்கு, கிரக்வய விகாசததில் பால ஞனவன், தானே விருத்தஞ்தல் கூடாதெனில், அவிசலித் கித்தியத்தில் பால ஞனவன் பால்யத்தை விட்டு வார்த்தகத்தை பழித்தல் கூடாமையில் அதுனேயு மொழி யென்பது.

ஆதலால், வஸ்து அவிசலித நித்தியமே யாகில், புணமுட்டையி அடையு தாகிய பூன எப்பொழுது முளசாகல் வேண்டும்; இப்பொழுதின்றி மேற் மேறுன்றில் அவிசலித நிததியத்துவங் கொடுதலி கொன்பது. (சஎ)

- 777 இப்பொழு தில்ல பெதிரத் குண்டெனி னப்பொழு துண்மையு மின்மையு மாக்கி னெப்பொரு டாங்களு மின்னன வேயெனச் செப்பினள் தத்துவஞ் சேயரிக் கண்ணுள்.
- (இ ள்.) பூணமுட்டையிற்பூனா இப்பொழுதில்ஃ ; பின்பு உளதா மெனிற் பூனயாய்ப் பரிணமித்தற்குச் 2சேக்திமததாகிய முட்டை யோக்கிய ஸாதனம் பெற்றுப் பூனயாய்ப் பரிணமித்ததாம். அன்றியும் பூன ஒரு காலத தனதாகவும், ஒரு காலததிலதாகவும் சொல்லு தலாற் பொருள் அஸதி நாஸ்தி பென்பதும் பெறப்பட்டது. இவ்வாறே எல்லாப் பொருளும் அஸ்தி நாஸ்தி யும், நித்தியாடிததியமுமாய் இருக்குமென்ற புததி பண்ணுவாயாக வென்று தத்துவோபதேசக் சொன்னு சென்றவாறு.
  - 778 உருவோ டருவவா காயமு மூன்று மிருபதின் மேலுமைக் தாக விசைத்தின யருவோ டலோக மசேதன மூன்றிற் செருவோ <sup>8</sup>மிரிமையிற் சேர்பவு மன்றே.
- (இ ள்.) ரூபமும், அரூபமும், ஆகாசமுமென மூன்ருகுவதின் இருபத் தைந்தாகக் கூறினே. அரூபமும், அலோகமும், அசேதனமுமென மூன்ருகு வதின இருபத்தைந்தாகச் சொன்ன யென்றவாறு. (சகு)
  - 779 ஒன்*றென் றி ஹென் றி யுலகு*ள் வழியெ**ங்**குஞ் சென்றவ இவண்டை பகுதி யி துமன் ஹ

<sup>1</sup> குக்குட ஸாப்பம் - சிக்தாமணி - பதுமை [199] "அரிகுரற் கோழி நாமததா விவட் கடித்ததாக" என்பதனு ஆணர்க; மேருமக்தாம் - நால்வரும் சுவர்க்கம்புக்க சருக்கம் 36-ஆம் செய்யுளிலும் இது கூறப்படுதல் காண்க.

<sup>2</sup> சக்திமத் - சக்தியோடு கூடியது. 3 'அருமை' என்றும் பாடபேதம்.

மென்றின யெண்முறை யறிமற் றீண்டுபு நின்றன வீரு நிலமுத குன்கே.

- (இ ள்.) அணுக்கள் பல கூடிக் கர்ம 1 பிராயோக்கியஞ் சென்ற உலகத் தேங்குமுளவாய், ஞானுவாணு இ ரூபத்தால் ஆத்மனேடு அகாதி வரலாற்றுல் . ஸம் பக்திதது 2விகலஜ்ஞானு வி விக்குதிகளேப் பயப்பதாகிய அதஃனப் பிர கிருதி யென்றம், அணுக்கள் மிகப் பலவுங் கூடிப் பிருதிவியாதி சதார்பூதமுமா - மென்றாஞ் சொன்னுயாகக் கொள்ளென்றவாறு. (இ0)
  - 780 **ப**த்த <sup>8</sup>ண யாய்நின் பரமாத் துமணேயுஞ் சிததுண யாகக் கரு தியல் சிவன்கட் கத்தன்மை ஞானமு மென்னை யவனுக்குத அத்தலுங் காண்டலுஞ் சொல்லிணே யன்றே.
- (இ ள்.) டீ பாமாதம கென்றை சொல்லுகின்றவணேச் சித்த பாமேஷ்டி யாகப் புத்தி பண்ணி பக்தி செய்வாயாக; இனி ஸம்ஸாரத்து நிகழ்கின்ற ஜீவன்களுக்கு ஞானம் ஸ்வபாவமென்று சொல்லுவாயாக; அந்த ஆதமனுக்கு போக்திருத்துவமும் திருஷ்டத்துவமுஞ் சொல்லுகின்றின் யன்றே வென்ற வாறு. (இக)
  - 781 வண்டார் குழற்பெயர் மாணிழை யிற்றெனக் கொண்டே னெனவவன் கூறினன் கூறலும் பண்டே லறியெனப் பராசர னீயினிக் கண்டா யெனச்சொல்லிக் காட்சி கொடுத்தாள்.
- (இ ள்.) நீலகேசியார தத துவமிருந்தவாறு சொல்ல அவனும் அதற்கு உடனபட்டு இதவே தத துவமெனறு சொல்லு தலும் பராசரனே! நீ பாக்கி யஞ் செய்தனே கண்டா பென்று சொல்லி ஸம்யக் தர்சளுமிர்தத் திணக் கொடுத்தா மெனறவாறு. (டுஉ)
  - 782 ஐந்து மிருபது மாகிய சொற்பொரு டந்திவை யல்லது தததுவ மில்லென்ற சிந்தை பொழித்துச் சினவரன் சேவடி வந்தணே யேசெய்து வாழிகீ யென்முள்.
- (இ ள்.) பஞ்சவிம்சதி தத்துவமே தத்துவமென்ற சொல்லு தலொழிக்கு, பிறரையு மொழிவித்துப் பகவதருறந் பாமேஸ்வாணயே சாணமாகவடைக்கு, அவனது ஸ்ரீ பாதகமலங்களே பக்தி புரஸ்ஸாமாக வக்டித்து வாழ்வாயாக வென்று சொன்னுரென்றவாறு. (இடி)

நீலகேசித் திரட்டில் சாங்கியவாதச் சருக்கம் முற்றிற்று.

<sup>1</sup> பிராயோக்கியம் - தகு தியாம் வகை.

<sup>2</sup> விகலஜ் ஞாஞதிவிக்ருதிகள் - குறைந்த ஞானம் முதலிய கார்யப் போருள்கள். 3 ஐ - சாரியை.

## எட்டாவது

## வைசேடிக வாதச் சருக்கம்

- 783 ஆட்டினு ளவினயு மாக்கிச் செல்பவள் வீட்டினர் செறியென விரித்த மேஃயொர் காட்டினர் பலருளுங் கணுத னேயெனு 1மீட்டினு னுலோகன திடத்தை பெய்தினுள்.
- (இ ள்.) வஸ்திராதியை மாசு நீங்குமளவும் நீருள்ளிட்டு அஃலக்குமாறு போல பகுவித 2சோத்யங்களால் அஃலத்து, அவணது மித்யாத்வத்தினே நீக்கி, அவீனு ஸம்யக் திருஷ்டியாக்கி, அங்கு நின்றும் செல்வார் மோக்ஃமார்க்கஞ் சொன்ன பலருளும் ஃகணுதூனப்போலும் பெருமையுடைய லோகுழித் தென் பொனுடையை ஆச்சிரமத்துச் சென்று சென்றவாறு. (க)>
  - 784 வனப்புடை மாதனாக் கண்டு மாதவன் சினப்புடைக் கருத்தின வென்னச் சிநதித்தே நினக்கினி நெறிவயி னின்ற மெய்ம்மையை மனக்கொளக் கிளக்குவேன் மன்னும் கேளேன.
- (இ ள்.) லோகஜித்தென்னும் ரிஷியும், நீலகேசிபாரைக் கண்டு, வாதஞ் சொல்லுங்கருத்தினள்போலு மென ற புத்தி பண்ணி, என த**்தத்வமிருந்த** வாறு கேவென்ற சொல்லவென்றவாறு. (உ)
  - 185 நெறியெனப் படுவது நின்ற மெய்ம்மையங் கறிதலுக் கரியன வாது சொற்பொருள் செறியயான் சொலிற் நிரப்பியங் குணக்கொழில் பொறியினுப் பொதுகிறப் புடன் புணர்ப்பதே.
- (இ ள்.) என து தததுவ மார்க்கமாவது, அறிதற்கரிய பரமார்ததத்தை யுடைத்தாகிய ஷட்பதார்த்தங்களுமாம். அவையாவன: திரவ்ய குண கர்ம ஸாமாக்ய விசேஷ ஸமவாய மென்பனவாம்.

பொது - ஸாமான்யம். சிறப்பு . விசேஷம், உடன்புணப்ர்பு - ஸமவாயம். ()

786 பூகமைக் கொடுதிசை மனம் பொழு துயி சோதினப் பொருள்கடா மொன்ப தாமலை

<sup>1</sup> ஈடு - பெருமை. 2 சோதயங்கள் - ஆராயும் கேன்விகள்.

<sup>3</sup> கணுதன் - வைசேஷிக தர்சன கர்த்தா.

சீ தியிற் குணமவற் றியல்பு செய்கையும் ● போதரும் பொருட்புடை பெயர்ச்சி யாகுமே.

- (இ ன்.) அச்சொல்லப்பட்ட பதார்த்தமாறிலும் முன் சொல்லப்பட்ட தொவ்யம் பூதமைக்தும், திக்கும், மனசும், காலமும், ஜீவனும் என அவை ஒன் பதுமாம். குணமாவத - அப்பொருள்களத இயல்பாம்; கர்மமாவது - அப் பொருள்களது புடை பெயர்ச்சியா மென்றவாறு. (ச)ு
  - 187 பெரியதும் பின்னது மாய தப்பொது வுரிதனிற் பொருள்களேச் செலுத்து மொற்றுமை தெரிவுற வருவது சிறப்ப தாங்குணக் செரியைக ளிதற்கெனக் கொத்தல் கூட்டமே.
- (இ ள்) மஹா ஸாமான்யமும், அவாக்தா ஸாமான்யமும் என ஸாமான் யம் இருவைகைக்காகும். அன்றி, பாம், அபாம் என்றுமாம். அவற்றுள் முத லது, ஸக்கம், வஸ்துக்வம் முதலாயின; ஒழிக்கது, திரவியதவம், குணதவம் முதலாயின. அதுதான் கித்தியமும், வியாபியுமாகிப் பொருள்களுக்கு ஒரு ஒற்றுமைமையச் செய்வதாம். பொருள்களுக்கு அசுயோகயம் வேறுபாட்டைச் செய்வது விசேஷ மென்பதாம். பொருளுடன அத்யாதம் பின்னமாகிய குண கார்மங்குளே இதனதிது வென்னுமாறு ஸம்பக்தித்து கித்யமும் வியாபியுமாகியது ஸமகாய மென்பதா மென்றவாறு.
  - 188 ஆறின் முதன்மூன் றத்தி மற்றவற் றீறின் மும்மையு மின்மையை பெய்தின கூறினப் பொருள்களு**ங்** கு**ண**னுஞ் செய்கையும் வேடுறன விரித்தனன் விசேட வாதியே.
- இ ள்.) சொல்லப்பட்ட பதார்த்தமாறி ஹன்னும் முதற்கட் கிடாத கிர விய குண கர்மங்களில் அஸ்நித்வம் ஸாமான்யம் கிடப்பதாம். இனி, இறுகிக் கட்கிடந்த ஸாமான்ய விசேஷ ஸமலாயங்களுள் அஸ்நிதவ ஸாமான்ய விசேஷங் கிடவாதா தலின் அவை அஸ்நிதவ முடைய வல்லவாம். ஸாமான்யாதியில் அஸ்நிதவம் கிடக்கில், அஸ்நித்வ ஸாமான்யத்திலும் அஸ்நித்வ முளதாய் அகனிலும் பிறிதொரு அஸ்நித்வ முனதா யோடு மாதலின். இனி, நிரவிய மும், குண கர்மங்களும் அநையோக்யம் பின்னங்களா மென்று விசேஷவாதஞ் சொன்றுகென்றவாறு.
  - 189 தித்துவ மிவையெனத் தலேயுக் தூக்கினுட் கொத்ததன் ருேவென வுசைகல் லாயினி யித்தவ மிப்பொரு டேறி யான்செயிற் பொய்த்தவ மாதலிற் போவ னென்னவே.

(இ - ள்) விசேஷவாதி, தனது தததுவஞ் சொல்ல, கீலகேசியார் அதின அநாதரித்துத தூல சாய்த்திருந்தாராக, யான் சொல்லிய தத்துவங்கள் யுக்தி யுக்த மன்ருடுவென, இந்தத தபசை இப்பொருடேறியான் செய்வஞையிற் கெடுவன் இது பொய்த் தவமாதலி னெனறவாறு.

என்னே பொய்த் தவமானவாறெனில், கிரியையும், ஆதமாவும் அத்பர்தம் பிண்னங்களாதலிற் றபச ஆகமாவினுக்கு ஸம்பர்தியல்லவாதலி னென்பது ஸமவாயம் கிரியையையும், ஆத்மாவையும் ஸம்பர்திக்கு மென்னிலும் அது கொண்டுகூட்டாதாகலின் மெய்ததவமாகா தென்பது.

போவனென்பது - செடுவனென்றவாறு.

(ন)

- 790 மெய்க்கெறி யிதுவென விரிப்பக் கேட்டிருக் திக்கெறி யமைதியின் நென்னுஞ் சொல்லினுய் பொய்க்கெறி யாதஃத் தேற்றிப் போகெனக் கைக்கிறுத் தாளது காட்டக் கேளென.
- (இ ள்.) யான் சொல்லிய ததவகொறி கேட்டிருந்து அயுக்த மென்று சொல்லுகின்றீனயாயில், அயுக்தமான வாறு தேற்றிப்போவாயாக வெனறு அவன் சொல்ல அவ்வாறு செய்கினரேறன் கேவென்று கையமைததா மென்ற வாறு. (அ)
  - 791 நிலமுதற் பூ,கமாய் கின்ற நான்மையுங் குலமுதன் மூர்த்தியாய்க் கூறி டுனுன்றவை யலமுதற் பொருள்களாப் பன்னி னுயவை வலமுறை யிடமுறை வருதல் காட்டுகோ.
- (இ ள்.) கிலமுதலாகச் சொல்லப்பட்ட கான்கு பூதமும் ரூபதிரவ்பமென வான்மும். அவற்றை கானகாகச் சொல்லினா; அவை ஒன்முகத் திரியுமாறு காட்டுவைனென்றவாறு. \ (ஆ)
  - 792 உரியதோர் கீரணேக துப்ப தாகுகெய் யெரியெழு முளர்ச்சியா விரைக்குங் காற்றதாம் பெரியதோ ருருமுனீர்ப் பிண்டம் வெக்துகர் வரிசையிற் படலமாய் வந்த வல்லவோ.
- (இ ன்.) ஜலதிரவ்யம் மிருத்தாகிய உப்பாய்ப் பரிணாமிததது; ஜலத்துட் புடுவதாகிய மெய் அக்கினியாப்ப் பரிணமித்தது; அக்கினி மிக் டகெரிவுழிக் காற்றுப் பிறக்குமாதலின், அது காற்ருய்ப் பரிணமிததது; ஜலமாகிய மேகபட லம் இடியாகி அக்கினியாய்ப் பரிணமித்தது; நீரீடநீர் இரண்டு முத்தாயிற்று. இவவாறே 1சுக்திகாபுடத்தாப்புக நீர் முததாய்ப் பரிணமித்தது; பிருதிவியா

<sup>1</sup> சுக்திகாபுடம் - முததுச் சிப்பி.

கிய சுந்திரகாக்தக் கல்லும், உப்பும் ஜலமாய்ப் பரிணமித்தன; சூர்ய காக்தமும், காஷ்டமும் அக்கினியாய்ப் பரிணமித்தன. இவ்வாறு திரிந்து வருதலின் அவை ஒன்றன்றே; நான்காகச் சொன்னவாறென்னே? என்மூர்க்கு) அவை பின்னலக்கினைத்தவாதலின்னும், லோகபிரவித்தியும் பற்றி நான் கென்று கொண்டே வென்னில், பிருதிவிதானும் ஸ்டிக்த பிருதிவியென்றும், காபிருதிவி யென்றும் இருவகைத்து; அவற்றும் மூதலது - உவர்மண், களிமண் என் பன முதலாக அநேக பேதப்படும்; ஒழிந்ததும் ஸ்டிக்தம் - ரூச்சம் என்பன முதலாகப் பல வகைப்படும்; ஜலமும் சமுததிர, மேகஜலம் என்பன முதலாகப் பலவகைப்படும், ஜலமும் சமுததிர, மேகஜலம் என்பன முதலாகப் பலவகைப்படும், அக்கினியும் வடவாக்னி, உதராக்னி முதலாகப் பலவகைப்படும். ஆத லான், அவையும் பின்ன லக்ஷணத்தனவும், பிரசித்தங்களுமாதலில் தத்வம் அகேகதாவாகக் கொள்ளப்படுமன்றே வென்றுர்க்கு, அவை அவ்வாறு மெனினும், பிருதிவியாதி ரானகிலும் அடங்குதலின் சான சென்று கொள்ளப் படுமெனில், அர்நான்கும் ரூபமென வடங்குதலின் ஒன்றேயாகக் கொள்ளப் படுமெனபில், அர்நான்கும் ரூபமென வடங்குதலின் ஒன்றேயாகக் கொள்ளப் படுமெனப்சூ.

இனி, பிருதிலியாதி விகல்பம் பிருதிவிபுளடங்கும்; காஷ்டாதியும், கூதீராதியுமவற்றுள் அடங்குமாறென்னே யென்றுர்க்கு, கடின ஸ்வபாவத்தன யாவற்றையும், பிருதிவியுள்ளும், திரவப ஸ்வபாவத்தன யாவற்றையும் உட்தண ஸ்வ பாவத்தன யாவற்றையும் தக்கினியுள்ளும், கமன ஸ்வபாவத்தன யாவற்றையும் அக்கினியுள்ளுமடக்கி கான்காகக் கூறினேனெனில், பிருதிவியாதி போல காஷ்டாதியும் பரமாணு ஸகதோஹ்ததால முடிக்கன வாதலின அவற்றையும் வேறு வேறு பொருளாகக் கொள்வதன்றி காடிக்யாதி ஸ்வபாவம் பற்றி கானகாகக் கொண்டுக்கான வமையும் குபதிரையும் குபதிரையும் கொண்டைக்கு கொண்டிக்கான் வமையுமாதவி குறைன்றை கான் கைகக் கொண்டா யென்றே சொள்ள வமையுமாதவி குறைன்றை கான் கெகைக் கொண்டா யென்பது.

- 793 ஒலியதன் குணமென வுசைததி யாதலால் வலியுடை நிலேயில மற்றெப் பூதமும் பொலிவொடு முதறம்முட் புல்ல லின்மையாற் கலிசெய லொழிகநின் காய மென்றனள்.
- (இ ள்.) 166 கூதாரா நுணை முன் இ என பதனுல் ஆகாச மொழித் தொழிர்த பூதங்கள் ஸ்வதர்திர ரூபத்தால் நிஃபெறடையன வல்லவாம். என்?ன யெனில், பரமாணு ஸர்தோஹமாக பிராதேசிகமாகிய சப்தம் ஆகாச குணமாவதாகில், அவ்வாருகிய பிருதிவியாதியும் ஆகாச குணமாகவே அமையு மென்ருர்க்கு, சப்தம் பரமாணு ஸர்தோஹ மன்றெனில், பிரதிதொனி யெழுதலும், சப்தோத்பத்தியில் கம்ஸாதி சப்தித்தலும், இர்திரிய கிராஹியமாத லும் கூடாவாம்.

<sup>1 &#</sup>x27;'ஆகாசகுணைஸப்த:'' - ஆகாசத்தின் குணம் சப்தம்.

இனி ஸப்தமாகிய குணமும், ஆசாசமாகிய குணியும் தம்முட் பொருக்தா மையில் கீ ஆகாசங்கொண்டு கர்வித்தலொழி யென்றவாறு.

என்னே பொருக்தாமை பெனில், ஆகாசம் கித்யமும், அமூர்த்தமும், வியா பியுமாம்; சப்தம் அகித்யமும், மூர்த்தமும், பிராதேகிகமு மாதலிற் பொருக்தா தென்பது. இனி ஆகாசத்தை பொழியுங்குற்ற மென்னேமெனில் குணமுள வழி குணியுமாதலால், ஆகாசம் பிராதேகிகமாம். என்னே? அக்கினியின் குண மாகிய செம்மையும், வெம்மையு முளவழி அக்கினி யுளதாவதன்றி அக்கினியுள் ஒரு பிரதேசத்து அவையுளவாகின்றனவோ? ஜலத்திற்குக் குணமாகிய திரவத் வமும், சைதயமு முளவழி ஜலமுளவாவதன்றி, ஜலத்துகளாரு பிரதேசத்து திரவ்யத்வ முதலாயின உளவாகின்றனவோ? கூடீரத்தின குணமாகிய வர்ண ரஸங்க ஞாவைழி கூடிரமுளதாவதன்றி கூடீரத்துகொரு பிரதேசத்த வர்ணுதி யுளதாகுமோ? ஆகலால், குணமுளவழியே குணியுமாதலில், ஆகாசம் பிராதே கிகமாம்.

இனி, ஆகாசம் அகிதயமுமாம்; என்ன? வா்ணை குணங் கெட்டவழி கூரோதி திரவயங்கள் செடுமாறு போல சப்தமாகிய குணங் கெட்ட வழி ஆகாசமுக் கெட்கேண்டு தலின. இனி ஆகாசம் இக்கிரிய கிராஹியமாதலும் வேண்டும்; வா்ணைதி குணங்களும், திரவ்யங்களும் இக்கிரிய கிராஹியமானவாறுபோல, சப்தம் இக்கிரிய கிராஹியமான வாறுபோல, சப்தம் இக்கிரிய கிராஹியமாகில் ஆகாசமும் இக்கிரிய கிராஹியமாக வேண்டு தலின். இனி கூரோதி திரவ்யமுள்ள தேச காலத்த கெல்லாக் தத்குணமாகிய வா்ணுதி பெறப்படுமாறுபோல, ஆகாசமுள்ள தேச காலத்த கெல்லாம் புருஷை பிரயத்தை மொழிய சப்தம் முதலாகல் வேண்டும். அவவாருயின். 'அ' என ஒரு சப்தம் எழுக்தால், அது எவ்விடத்துள்ளாராலும், எக்காலததுள்ளாராலும் கேட்கப்பட வேண்டு தலில், 1 ஆகாராதி சப்தோத்பத்தி பிறக்கவும் பெருதாகிப் பிரத்தியக்க விரோதமுமாம்.

இனி, 2ஸ்போடா தியால் தேசா நி நிய நி சப்தத நிற்குச் சொல்லு தலில் சப்தம் நிதயமாமெனில், கமனு நிகிரியைகளும் எக்காலத தும், எவ்.விடத து முள்ள தான ஸ்போடா நி யொன்றி ஞல் ஒரு காலத் தோரிடத்து சப்தம்போல வெளிப்படுதலில் நித்யமாமெனவு மமையும் என்று ர்க்கு, புருஷ பிரயத்னு க காரணத் துக்குத் தக்கவாறு கமனு தி கிரியைகள் தோன்றி கடிப்பது பிரத் தி யக்ஷ வித்தமாதலில், அவை அநித்யமெனில், அவ்வாறு கிய சப்தமும் அநித்யமா மாதலில் சப்தவிகாசத த ஆகாசத் துக்கு விகாசமுனதா மென்பது. ஆகலால், ஆகாசத்தைக் கொண்டு கர்வித்தகொழி யென்றவாறு. (கத)

794 சுட்டின திசைத்திறஞ் சொல்விற் சூரியன் பட்டது மெழுந்ததும் பற்றி நான்குமாய் யெட்டெனப் பலவென வின்ன தன்மையாற் கட்டினர் வழங்கினுங் காய மெய்துமே.

<sup>1</sup> ஆகாராதி - 'ஆ' முதலாகிய.

<sup>2</sup> ஸ்போடம் - பூர்வமீமாஸ கொள்கை: சப்தம் கித்தியமெனல்.

- (இ ள்.) நின்ஞல் அர்த்தார்தாமென்று கருதிச் சொல்லப்பட்ட திக்கி ணது பாமார்த்தஞ் சொல்லில், ஆதித்யனது உதயாஸ்தமயம் பற்றி நான்டுகண அம், எட்டெனவும், பலவெனவும் ¹விவகூருவசத்தால் வழக்குப் பெற்று நடப்பி னும் அது ஆகாசத்தில் வியதிரிக்தமாகிய ஸ்வதர்திர பதார்த்தமன்று; ஆகாசம் சார்வாகப் பெறப்படுவ தென்றவாறு.
  - 795 **மண்**டிலம் பலரையு கிறுவி மத்திமங் கொண்டுகின் மூன்றிசை கூறு மின்னென வெண்டிசை யவன்வயிற் பிறக்கு மென்பவேற் கண்டில கின்பொருள் காட்ட வல்ஃயோ.
- (இ ள்.) ஒருவணே நடுவு நிறுத்திச் சூழப்பலமையு நிறுத்தி நடுநின்றுன் சுற்றி நின்றுமைத் தனித்தனியே, நான் நினக்கு எததிகையே நின்றே மெனனை வினைவ, அவன், எல்லாத திக்கிலு நின்று குடப் பெறப்படுதலின் அவன் வியாப்தனுயினு ே? அல்ல மெனனில் திக்கு விவகூராவசத்தால் வந்ததாம். அஃ தன்றி ஸ்வதர்திர பதார்த்தமென்ற சொல்லிக் காட்டவல் ஃயோ வென்ற வாறு.
  - 796 அத்திசை யவனுமா யல்ல னும்மென வெத்திசை யவர்களு மிசைப்பி னேககி பத்திசெய் தினியென்ணப் பரமன் பாதமே சித்தியு முடிகெனச் சேர்க்து வாழ்தியே.
- (இ ள்.) ஒருவனே விவக்ஷாவசத்தால் ஒருகாலத்து அரேகதிக்கி னின்று ஞகப் பெறப்படுதலின், வஸ்த அரேகார்தமாம்; அவ்வாறு கொண்டுகோயாயில் .ஜினேர்திருகையே உபாசிப்பாயாக வென்றவாறு. (கச)
  - 797 **ப**ன்னுமம் மனமெனப் படுவ தாவதே யின்னுயி ருருவினே டியைந்த வொற்றுமை யின்னுமக் காலமு மிருமைத் தாகவி னின்னுடைப் பொழுதவ ணிற்ற வில்ஃயே.
- (இ ள்.) மனசாவது சரீராத்ம ஸம்பர்தத்துப் பெறப்படுவதாதலில் ஸ்வ தர்திரமாயுள்ளதொரு பதார்த்தமன்று. இதீன ஒரு பதார்த்தமென்று கொள் ளில் இவ்வாருகிய இர்திரியங்களேர்தையும் ஐர்து பதார்த்தமாக்கி திரவ்ய மொன்பதன்றிப் பதிஞலாகக் கோடல்வேண்டும். இனி, காலமாவதும் சேதஞ சேதன திரவியங்களது புடை பெயர்ச்சியாற் பெறப்படுதலின் அதுவும் ஸ்வதர் திர பதார்த்தமன்று. ஆயில் சேதஞ சேதனம்போலப் பெறவேண்டுமென்பது.()

<sup>1</sup> விவக்ஷாவசம் - வேண்டியபடி.

- 798 **குணங்களு**க் தொழில்களுங் கூறி வேறெனிற் பிணக்கணச் சிவனுப் பெற்ற தென்னேயோ வுணர்க்தில ஹுரையுமொன் றிலனெனி ஹு.றுதிகாம் புணர்க்தில மவன்வயிற் போக்த தில்ஃபே.
- (இ ள்.) குணகர்மங்களும், திரவயங்களுஞ் சொல்லி, அவை அதயர்தம் பின்னமென்று சொல்லுதியாயில், ஞாஞ்தி குணங்களிலும், வியாஹாராதி கிரியைகளிலும் அதயர்தம் பின்னமாதலில், 2சபரிர்விசேஷமாகியதீன உயிசென்று பெற்றவாறென்னே? பெறிலன்றே ஸமவாயம் அதனேடு ஞாஞ தியை ஸம்பர்திப்பது. அன்றியும் இந்த உயிரிஞல் நாம் பெற்றதென்னே? ஒன்றை யறிதலும், சொல்லுதலுமில் லயாயின் ஒரு பயனுமில் லயாம். அன்றி யும் அறிதலும், சொல்லுதலும் இலஞமின், அவனது உண்மையும் பெறப்படுத லில் லேயென்றவாறு. ஆன்றியும் ஞாஞ்தி குணங்களிலும் வியாஹாரா திகிரியை களிலும் வியதிரிக்கமாகிய ஜீவனும், செம்மை வெம்மை முதலாகிய குணங்களி லும், தகஞ்தினியைகளிலும் வியதிரிக்கமாகிய அக்கினியும் எத்தன்மையடுவன் ரூர்க்கு இன்னதன்மையடுவனில், அத்தன்மையும், அவற்றிற்கு குணமாதலின், அதனேடும் அவை பின்னமாம். ஆதற்கண் அவ்விடத்தும் விடிக்கும் ஒரு மம்வரும், ஆத லால், குணகர்மங்களில் வியதிரிக்கமாகிய ஜீவாதி சூன்யட் வடன்பது போர்தது.
  - 799 எப்பொரு ளெக்குணத் தானு மில்ஃபே லப்பொரு எஞ்குணத் தயல தாதலாற் செப்பிலக் குளிரினுற் றீய துண்மைபோற் அப்பெனப் பொருள்களு தோற்ற மில்ஃபே.
- (இ ன்.) எல்லாப் பொருள்களும், தததங் குணங்களே மி ஸ்வபாவத்தாற் கூடி நிற்றல் ஸம்பவியாதாகில், அர்த அர்தப் பொருள்கள் அர்த அர்த குணத் திற் பின்னமாதலால் தைத்தியததுடன் அக்கினி ஸம்பவியாதவாறுபோல, செம்மை வெம்மைகளுடனும் அக்கினிக்கு ஸம்பவமில் ஃலயாம்; ஆதலால், எல் லாப் பொருளும் தத்தங் குணங்களுடன் ஸம்பவியாமையின், எல்லாம் சூன்ய மேன்றவாறு.
  - 800 குணத்தொடு குணிகளேக் கூறி வேறெனப் புணர்ப்பதோர் பொருளிண வேண்டிற் பொய்யெனிற் குணத்தொடு குணிகளுங் கூட்ட மின்மையா அணர்த்து தற் கரிதவை யுளவு மல்லவே.
- (இ ள்.) குணத்தையும், குணியையும் அத்யர்தம் பின்னமாகச் சொல்லி, அவற்றை ஸம்பர்தித்தற்கு ஸமவாயமென்ப தொன்று வேண்டுகின்றூனயாயில்

<sup>1</sup> வியாஹாராதி - பேச்சு முதலாகிய. 2 சப விர்விசேஷம் - பிணத்தோடு. ஒப்பது.

ஸமவாயர் தானும் ஸாமான்யாதி திரயத்தில் ஸத்வமில்லாமையில் பொய்ப் பொருளா மாதலின், அதஞற் குணகுணிகளுக்குச் கூட்டமின்மையில் இதன் குண மிதுவென்றும், இர்தச் குணமுடைத் திப் பொருளென்றும் உணர்த்து தற்கும் அரிது, அவை உளவாதலும் அரிதென்றவாறு.

ஞாஞதி குணங்களும், வியாஹாராத் கிரியைகளும் ஜீவாதி திரவ்யத்தில் அதயர்தம் வேறேயெனில், குணகர்மங்கள் எவவழி நிற்பனவாம்? அஜீவ திரவ யத்து நிற்பின், அது திருஷ்ட விரோதமாம்; அஜீவ திரவ்பத்து ஞாஞதி குண மும், வியாஹாராதி கிரியைகளும் ஸமவாயங் கட்ட அவ்வழி நின்றனவோ? ஸ்வயமேவ நின்றனவோ? கூட்ட நின்றனவெனில், அக்கினியில் வெம்மையை ஜலத துக்கடட்டலும், ஜலத்திற் சைத்தியத்தினே அக்கினியிற் கடட்டலுமாம். ஸ்வயமேவ சிற்பில் ஜீவ திரவ்யத்திலும், ஞானுதி ஸ்வயமேவ சிற்க அமை ஜீவாழீவ **திரவி**யங்களி லன்றிப் பிறிதொரு வழிக் குணகர்மங்கள் கிற்குமெனினும் கிராதாரமாய் கிற்றல் கூடாதாம்; கூடில் என்றும் பி**றிதொ**ரு வழிக் குணகர்மங்கள் ஸ்வதர்திரங்களாகி கிற்கவும் அமையும்; ஜீவாதி திரவ் யங்களோடு ஞானுதி குணங்கள் அராதியாக ஸம்பர்தித்து கிற்குமெனில், ஸம வாயம் கூட்டிற்றனரும், அகாதிக்குக் கூட்டமில்லாமையால். இனிக் குணத் தில் வியதிரிக்தமான குணி, காவிஷாணம்போலப் பெறப்படாது; குணியில் வியதிரிக்தமான குணம் நிராதாரமாதலிற் பெறப்படாரதம். ஆதலில் இரண் டும் சூன்யமாமென்பது. (&A)

- S01 ஒன்பதுக் தத்தம துண்மை யாற்பல வென்பது மெனேத்தென வெண்ணப் பட்டதும் வன்பிதன் குணமிது வென்னப் பெற்றது மன்பதற் குடைமையி னறியப் பட்டதே.
- (இ ள்) ஒன்பது திரவ்யங்களும் ஸ்வாதர்திரத்தாற் பலவாதலாலும், அவை பலவாக வெண்ணப்பட்டதம், வன்மை பிருதிவியாதிக்கு குணமென்ற சொல்லுதலும் எல்லாம் கினபக்ஷபாத மென்பது அறியப்பட்ட தெனறவாறு. ()
  - 802 அதனது குணமதற் கயல தாதலா லிதனது குணமென விழுக்கிற் றென்ணயோ உதனமு முணர்விலே யொன்ற தென்றக்கால் விதனமும் படாயது மெய்யு மாகுமே.
- (இ ள்.) குணமும் குணியும் அதயக்தம் பின்னமாயில் கெருப்பின் குணம் வெம்மை, கீரின் குணம் தண்மை யென்னவேண்டுவதில்லே; கெருப் பின குணம் தண்மை, கீரின் குணம் வெம்மை யெனவும் அமையும். இனி, அவை அத்யக்தம் பின்னங்களல்ல, தாதாத்மிய ஸம்பக்தங்களென்றுல் ஒரு 1 சோத்யமில்லே. அதான் பாமார்ததமு மாதலின் அவ்வாற கொள்ளாமை யின் கீ உணர்வுடையை யல்லேயென்றவாறு. உதனமும் - சிறிதும். (உடு)

<sup>1</sup> சோத்யம் - ஆகேஷ்பனே.

803 கெடக்கெடும் பொருளெனிற் கேடு முண்டெனப் படப்பெற மதற்கு பிவ தென்ணமோ வடக்குந்தன் ரேற்றமு மொட்டி மும்மையு மடக்கிலு மதுபெரி தழகி தாகுமே.

(இ - ன்.) குணமும் குணியும் அதயாதம் பின்னங்களன்றி கதஞ்சித் அபின்னமுமாயில், குண வீராசத்திற் குணிக்கும் வீராசம் வரும்; பின்ன மாதலினன்றே, கருமை கெடச் செம்மை தோன்ற 1 ஒத்தி கெடாததாடம. இளமைகெட முதலை தோன்றப் புருஷன் கெடாததாடம், சருட்சிகெடிகிமிர்ச்சி தோன்றப் பாம்பு கெடாததாடம் காணப்பட்டதெனில், கருமைபோடு கின்றது செம்மைமையை யடைத்தும், இளமையோடு கின்றது முதமையை யடைத்தும், இளமையோடு கின்றது முதமையை யடைத்தும், அளைமையோடு கின்றது முதமையை மடைத்தும், அருக்கியக்கிய யடைத்தும் அவிசலித மாகிய கூடன்ற கித்தியத்தில் ஸம்பவிக்குமாறாண்டோ? இது ஸம்பவித்தலில் கதஞ்சித் அதிதயதவமும் வரப்பெறுமாதலின், கீ இதற்குப் பரிவதென்தே? கெடுகின்ற குணம்பற்றிக் கேடும், தோன்றுகின்ற குணம் பற்றித தோற்றமும் ஒன்றை தியஜித்து ஒன்றைப் பஜிக்கின்ற தரவிய ரூபத்தினுக்கு கிஃல பேறு மாகக் கொள்வா யெனின், மிகவும் அழகி தென்றவாறு.

அன்றியும், அர்தத கிரியாகாரி யானதன்றே வஸ்துவாவத; குண கர்மங்களில் வியதிரிக்கமாக, அது காவிஷாணம்போலப் புடை பெயராமையில், அரத்தகிரியாகாரியாமோ வென்றுர்க்கு, குண கர்மங்களோடு கடிய திரவ்யம் அர்த்தகிரியா காரியாகுமெனில், வஸ்துவாவதும் அதுவேயாமாதலில், வஸ்துவில் ஒரம்சம் செடுத்லும், ஒரம்சம் கொள்ளெனபது. அன்றியும், குண கர்மங்கள் திரவியத்திற் பின்னமாயில் கடபடாதுபோல வேறு பெறப்படாதவாறெனனே யென்றுர்க்கு, அவற்றை மைவாயங் கடட்டுமெனில், மைவாயங் கடட்டுவைழி அவற்றன் பேதம் ஒழிவறக் கெட்டதோ? ஒன்றும் கெட்டதில்லயோ? ஒழிவறக் கெட்ட தெனில், அணு முதலாயினபோல வெறுக்கு சொல்லுவதன்றித் திரவ்யமென்றும், குணமென்றும் சொல்லு தல் அயுக்தமாம். ஒன்றும் கெடாததாஉமெனிற்பொருளும் அவ்வாருதல் போருக்குமென்பது.

804 குணங்கடாங் குணியெனுங் கூற்ற முண்மையிற் பிணங்கலாய்ப் பொருள்வயிற் பேற முள்ளதே யிணங்கலா விருமைய தின்மை யுண்மையும் வணங்கலாம் வகையதோர் மாட்சி மிக்கதே.

(இ - ள்.) குணமென்னும், குணியென்னு மிரண்டு கூற்று முண்மையால், அவை ஏகார்தம் ஒன்றெனப்படாவுமாகி, திரவ்யம் குணத்தில் அத்யர்தம்

<sup>1</sup> ஒத்தி - ஒர்தி.

பின்னமாயில் அதீனை குணிபென்று வழங்குதலும், தொவ்யத்தில் அத்யர்தம் பின்னமாயில் குணத்தை குணமென்று வழங்குதலும் ஸம்பவியாமையில் ஒன்றை பொன்று விட்டு நீங்காவாதலிற்கடபடாதிபோல வேடுறைப்படாவு மாகி, அவ்விரண்டும் பேதாபேத ரூபத்தால் வஸ்துவாதலில், வஸ்துவிற் பெறப் படுவதாகிய அர்த்தகிரியா லாபமுமுண்டேயாய் குணத்திற்கு குணிபுடன் உண் மையும், பிறவழி இன்மையும், குணிக்கு குணத்துடன் உண்மையும், பிறவழி இன்மையுமாய் இணங்கி யிருத்தலாற் பெரியதார் சிறப்புண்டாயிற் டுறன்ற வாறு.

805 பண்பினுற் பொருள்களுக் காய பல்பயஞ் செண்பினு னறிவினுன் செறிவி ஒனென மண்பொனுற் குணநிலேக் காய மாட்சியா நண்பினு னல்லது நடத்த வில்லுயே.

(இ) - ள்.) குணங்களாற் குுரிக்கு சதாவினைன்றும், அறிவுடைய வெனன றும், செறிவுடையகெனைறும் பல பிரயோஜனங்களு முளவாயின், பொற் கெனவு மிருத் விசேஷமாகிய வூளயலிலு முளதேயெனினும், பொன்வெனன னும் பொருளா லதனகணுண்டாகிய பொறகெனவும் 1 ஸம்பாஃசீயமாபிற்று. இவவாறு ஒன்றிற்கொனறு உபகாரகமாதலில், அவை கதஞ்சித பேதமாயி னல்லது கடவாதெனறவாறு.

செண்பு - சரூர்.

(27)

806 விஃபெற நன்மையால வெறப்ப தீமையாற் கொஃபெறங் களவிஞர் குணத்தி னக்குண நிஃபெறம் பொருளிஞ னின்ற வொற்றுமை யிஃபெறம் வேறெனி குவ தில்ஃயே.

(இ - ன்.) நண்மை யென்னுங் குணைதைதாற் குணி விஃவிபறும், தீகைம யெனனுங் குணைததாற் குகி கழிக்கப்படும்; களவு முதலாகிய தீத்தொழில் களாற் பொருட்குக் கொஃவாவதாம்; ஞானுப்யாஸாதி நற்றெழில்களாற பொருள் ஃபூஜ்யமாம்; வெண்மை ஃபலாகாதி பிறவற்றிலு முளவேயெளினும் ரஜதததில் வெண்மை தததிரவ்யததால் 4சிலாகை பெற்றது. விப்வகஸ்த புருவு திரவயததினுல் தத்வாக்யம் பிரமாணமாயிற்று. ஆதலால், குணகர்மங் களும், திரவியங்களும் பினனமென்பது கெடும். பின்னமாயின் இடை இவ வாருகா வென்றவாறு.

807 **ந**ல்விணேப் படுதலுக் தீவிணேப் படுதலும் பல்விணேப் பாகினுற் பயங்க ளெய்தலு

<sup>1</sup> ஸம்பாவகீயம் - போற்றத்தக்கது. 2 பூஜ்யமாம் - பூஜிக்க யோக்கியமாம். 3 பலாகம் - கொக்கு. 4 சிலாகை - பெருமை.

மில்விணக் குணங்கடா மென்றும் வேறெனிற் சொல்லில சுழற்சியும் வீடுக் தோற்றமே.

- (இ ள்.) புண்ணியஞ் செய்தாலும், பாவஞ் செய்தாலும் தத்பலாணுடு வனமுமில்ஃலயாம்; குண கர்மங்களும் திரவ்யமும் ஏகார்தம் பின்னமாயில். ஸம் ஸார மோகு\$ங்களுக் தோற்றத்தை யடையா வென்றவாறு. (உடு)
  - 808 ஆட்டுடை யாடன வாட ருங்களு மோட்டுடைக் குதிரையு மோட்டு மென்றின்ன கூட்டிய வப்பொருட் கொடைய வாதலான் மீட்டவை யொன்றென வேண்டல் வேண்டுமே.
- (இ ள்.) <sup>1</sup>விலாவிகியது கிருத்தமும், அ**ர்**வத்தினது சீக்கிர கமனமு முதலாகிய கிரியைகள், கிரியாவானகளுக்கு ஸம்மான காரணங்களாதலில் அவை யொன்றென வேண்டுமென்றவா*ற*ு. (உசு)
  - 809 கூத்த ராடலுங் குதிரை யோடலு மோத்துரை புள்பட வொழிந்த யாவைபு நீத்தன வேயல்ல நிலேயு முண்மையிற் போத்தரல் வேண்டினப் பொழுதி குகுமே.
- (இ ள்.) கூத்தாடன் முதலாகிய தொழில்கவொல்லாம் கையறக் டிகட்டன வல்ல. கெட்டனவாயில், அவை பின்பு அந்தக் கிரியாவான் களிடைப் பெறப் படாவாகல் வேண்டும். வேண்ட, முன்பு படித்தத°னப் பின்பு படியாதொழி யல் வேண்டுமாதலில் அவை வியக்தி ரூபத்தாற் கெட்டனவெனினும் சத்தி ரூபத்தாற் பொருட் கண்ணே கின்ற வேண்டிய பொழுது புலப்படும்; திரவ் யத தடன் கதஞ்சித பேத முண்மையில் குண கர்மங்களுக்குக் கெடாமையும் சக்தி ரூபத்தா லுளதாமாதலி வென்றவாறு.
  - 810 2பிணங்கல வர்ப்த்தம்முட் பிறக ளாகிய குணங்களுக் தொழில்களுங் குழுமிக் கெட்டன புணர்க்துடன் பொருள்வயிற் போக்த வாறுகீ யுணர்க்திலே யதுவுகின் துடைய தேபிற.
- (இ ன்.) தம்முட் சோவாய், அக்யோக்யம் பின்னங்களாகிய குண கர் மங்களும், தொவ்யமும் ஸம வாயத்தாற் கூட்டப்பட்டுக் கூடுமெனில், ஸமவாயங் கூட்டுகின்ற கூட்டத்திற்கு முன்னேயுனதாகிய ஞாஞதியை ஆக்மணுடன் கூட்டுமோ? முன்பு இலாததீனக் கூட்டுமோ? இல்லாததீனக் கூட்டுமெனிற் 8கபுஷ்பத்தை ஜீவஞேடு கூட்டவும் அமையும். முன்பே யுள்ளதீனக் கூட்டு

<sup>1</sup> விலாஸரி - ரிருத்த மாது. 2 பிணங்கல் - செருங்கல் ; பின்னல்.

<sup>3</sup> கபுஷ்பம் - ஆகாச புஷ்பம்.

பேணிற்பிறி தின் கண்ணே நின்ற ஞாஞதியை ஆக்மனுடன் கூட்டுமோ? ஆக்மன் தன் கண்ணே நின்ற ஞாஞதியை ஆக்மனுடன் கூட்டுமோ? பிறி தின் கண் உளதாய் நின்ற ஞாஞதியை ஆக்மனுடன் கூட்டுமெனின், ஞாஞதி பிறி தின்கண் ணுளதாய் நிற்கின்ற ஸமவாயங் கூட்ட நிற்குமோ? தானே நிற்குமோ? ஸமவாயங் கூட்ட நிற்குமெனில் கூட்டுகின்ற போதே ஞாஞதியை ஜீவனிலே கூட்டவமையும்; அன்றியும் பிறிதொன்றிலே முந்திக் கூட்டியதுன் அத னின்றும் வாங்கி ஜீவனிற் கூட்டில் ஜீவனிலே 'ஜேடத்வாதியைக் கூட்டலுமாய் பிருதிவியாதி திரவ்ய பேதமும் ஸம்பவியாதாம்.

இனி, ஒன்றிலே முக்தூறக் கூடியது அதனினின்றும் வாங்கிப் பிறி தொனறிற் கூட்டுதல் ஸமவாயத் திற்குக் கூடுவது மன்று. கூடில் எப்பொழுது மவவாறு மாறிக் கூட்டவேண்டும். அன்றியும் பிறிதொன்றில் ஞானு தியைக் கூட்டுகினற கூட்டத் திற்கு முன்பேயுள்ளது கூக் கூட்டுமோ? இல்லது குக் கூட்டுமோ? வெனபது முதலாகிய குற்றமும் வரும். பிறி தில் ஞானு தி குணக் தானே கூடில் ஜீவனி லும் தானே கூட அமையும்.

இனி, ஜீவன்கண்ணே யுன்ன ஞானு இபை ஜீவனேடு கூட்டுமெனில், அதற்குக் கூட்டமென்ப தொன்றில்ஃ, தானேயாம். கூட்டினும் கூட்டத் திற்கு முன்பே யுள்ளத்னேக் கூட்டுமோ? இல்லத்னேக் கூட்டுமோ? வென் பன முதலாகிய குற்றம் வக்கு சக்ரப் பிரசங்கமாம். அனறியும், குண கர்மங்க ளோடுண்டாகிய வேற்றுமை திரவ்யத்தின்னடோ இல்ஃமொ? இல்ஃ போ? இல்ஃ மெனில், அவை ஒன்றும்; உளதெனில் அது திரவியத்தோடு ஸ்வபாவத்தால் ஸம்பக்தமாயில் குணங்களும் ஸ்வபாவத்தால் ஸம்பக்தமாயில் குணங்களும் ஸ்வபாவத்தால் ஸம்பக்தமாயில் குணங்களும் ஸ்வபாவத்தால் ஸம்பக்தமாக அமையும். இனி ஸமவாயங் கூட்டக் கூடுமெனில், திரவியத்தினுள்ள வேற்றுமையைத் திரவயத்தோடு கூட்டிற்றே? பிறவழி யுள்ள வேற்றுமையைத் திரவ்யக்கோடு கூட்டிற்றே? வென்பது முதலாகிய குற்றங்கள் வரும். குண கர்மங்களோடு திரவயத்துக்கு உண்டாகிய வேற்றுமை முமவாயங் கூட்டுவதன் முன்பு திரவியத் தில்ஃலபாகில், குண கர்மங்கள் திரவியத்தோடுகாற்ம். ஆகலிற் கூட்டம் வேண்டாதாம்.

இனிக் கட்டுவதன் முன்னே தொவியத்திற் குண கா்மங்களோடே வேற் நுமையுளதாகில், அதுபோல குண கா்மங்களுக் தொவியத்திற் ருமே பளவாம். ஆகலில், மைவாயங் கூட்ட வேண்டுவதில்ஃ. இன்மையில் குண கா்மங்கள் காமே வஸ் தவிற் குழுமி கின்றன. இனி ஸததாய குண கா்மங்கள் கெடில் ஸத்தாய திரவியமு மொழிவறக கெடவமையும். அஸததாகிய குண கா்மங்கள் தோன்றில், அஸததாகிய காவிஷாணுகியும் தோன்ற அமையும். அது தோன் ருமையில், அஸததாகிய காவிஷாணுகியும் கோன்ற அமையும். அது தோன் ருமையில், அஸததாகிய காவிஷாணுகியும் தோன்ற அமையும். அது தோன் ருமையில், அஸததுக்கு உற்பதுகி கூடாதாம்; ஆதலின், ஸத்துக்கு அதயக்கம் காசமும் கூடாதாம்; ஆகலின், உள்ளது ஒழிவறக் கெட்டு இல்லாதது தோன் ருதாயின, லோகம் சூனயமாம். ஆதலால், சமுத்திரததுதை திரை சமுத்திரத் தேத தோன்றி யவிக்தவாறு போல வியக்கி ரூபததாற் கெட்ட குணகா்மங்கள்

<sup>1</sup> ஜடத்வம் - அசேதனம்.

சக்தி ரூபத்தால் அந்த திரவ்யத்து நின்று காரணம் பெற்றுப் பின்னும் வியக்தி ரூபத்தாற் புலப்பட்டனவாதலில், வியக்தி ரூபத்தாற் செட்டனா சக்தி ரூபத் தால் அந்தப் பொருளோடு கூடிப் போர்தவாறு மீ அறிந்தி‰யோ? அறிவிற் பின்னஞைதலில் உனக்கு அறியாமை ஸ்வ பாவமன்றே வெண்றவாறு. (உஅ)

811 பொதுவெலாப் பொருளொடும் பொருந்தி கின்றதே லதுவெலாப் பொருள்களே யாக்கு மொற்றுமை யிதுவலா லவைதம்மு னியைத வில்ஃயேல் செதுவலாம் பிறவது சென்ற சென்றவே.

(இ - ள்.) காமான்ய மென்பதொன்ற ஏனேப் பொருட் கண்ணும் கின்ற துண்டாயில், அது எல்லாப் பொருள்குளேயும் ஒனருகச் செய்புமென்பது கொள்ளலாம். இது கின்றமையு மின்றிப் பொருள்களும் அத்யந்தம் அபின னங்களுமாவன. ஆயில், கின்வாக்கியம் அழைதி சலாபமா மென்றவாறு.

என்ளோ? சாமான்யம் பொருள்கடோறம் கில்லாதவாறெனில். அனு விருதை பிரதயை கில்ததமாகிய ஸாதாமததை யொழிய ஸாமானய மென்ப சொனற பிரத்தியக்ஷாதி பிரமாணங்களால் திரவியாதி திரயம்போலே பிரதி பண்ன மாகாமையின் எனரு ககு 2 அனுகம் பிரத்பையம் ஸாமான்யத்தால் வருவ காதலின், அதனுல் ஸாமான்யத்தினுக்கு பிரதீரி புள்முகளில், 3 அத்திரயம் போல பிரதி அனுகம் பிரத்யயமாவது 4 இதம்ஸத் இதம்ஸத் எனவும், 5 இயம் கௌ இயம்கௌ எனவும் பிறக்கும் பிரதீதியனறே. அஃதாயி ஆண்மைபற்றி, இதம்ஸத் சென்றும், கோவான தன்மைபற்றி இயம்கௌ என்றும் ஸாதர் மியத்தால் பிறகத்தல்லது, கீசொல்லும் ஸாமான்யத்தாற் பிறகத்தன்றை. பிறக்கில், உண்மைத்தன்மை யுண்டாகதன்மை யில்லாத முயற்கோடு முதலாயின வற்றில் இதம்ஸத் தென்றம், கோவாகதன்மை யில்லாத அஸ்வாதியில் இயம் கௌ என றம் பிறககல் வேண்டும்.

இனி, ஸா தாமியம் ஸாமானயத் தாற்பிறுக்க செனில், ஸக்வா இயும் ஸாமான் யத் தாற் பிறுக்க காம். பிறக்க ஸாமான்யம் அஸக் இலே ஸக்வா இயைப் பண் ணிற்றும். இனி ஸக்வா இ சாமங்களே ஸாமான்யம் பண்ணுமாயில், ஒழிக்த சுக் லக வா இமையும் வேறே கில பண்ணுக்ஸ் வேண்டும். இனி, சுகலத்வா இ 6ஸ்வ தமித்தமெனின், ஸக்வா இயும் ஸ்வத்வித்தமாக அமையும். ஆதலால், ஸாமான் யம் பிரமாண் வித்த மன்மையிற் கல்பீனையா மென்பது. அன்றியம் ஸாமான் யாதி இரயத்தில் ஸக்வமில்லாமையாலும், ஸாமானயம் கல்பீனையாம்.

<sup>1</sup> பிரதிபன்னம் - அறியப்படுதல்.

<sup>2</sup> அனுகம் பிரதயயம் - எகஜாதியான பொருள்களிலுள்ள பொதுத் தன்மை. 3 அத்திரயம் - அந்த மூனறு.

<sup>4</sup> இதம்ஸத இதம்ஸத் - இதுஉளது, இதுஉளது.

<sup>5</sup> இயம்களை இயம்களை - இதாபசு, இதாபசு.

<sup>6</sup> ஸ்வதலித்தம் - தானே சித்தமாயுளது.

. இனி, ஸாமான்யாதி திரயததில், 1 ஸாமான்யஸத்தை இல்லே பெனினும், 3 ஸ்வரூபஸத்தை யுள்தெனில், க புஷ்பாதியிலும் ஸாமான்யஸத்தை யில்லே பெனினும் ஸ்வரூபஸத்தை யுளதாய் அஸத்பதார்த்த மென்பதொன் மிலிலை யாம். ஆதலால், ஸாமான்யத்தினுக்கு பிரதீதி யின்மையில், அது பொருள் தோறும் நின்றமையில்லே பென்பது. இனி, அது உளதெனினும், ஸாதர் மியததால் வரும் ஒற்றுமை யொழிய ஸாமான்யத்தால் வருவதொன் மில்லாமையில் பொருள்களுக்கு இதனுல் வருவதொரு ஒற்றுமை யில்லே மென்பது. ஆதலால், நின்வசனம் அயுக்த மென்பது.

512 அன்றியும் பொதுவது வந்த மில்பொருட் சென்றதே யென்றலாற் சிதர்ந்து பன்மையாய்க் குன்றியுங் கூடியு நின்அங் கொள்பய மின்றியும் போதலா லென்னே யாயதோ.

(இ - ள்.) அண்றி பும் ஸாமானய மெனபது சகல பதார்ததங்களிலும் செனறது என்பாயாயில், அது அந்தப் பதார்ததங்களிற் பின்னமோ, அபின் னமோ? பின்னமெனில், அவற்றிற்பின்னமாகிய ஆகாஸத்தாற்போல ஸாமான யததால் ஒறுமை பொருள்களுக் குளதாகாதாம். ஸமலாயங் கூட்டக் கூடு மண்றே கெணினும் பொருள்சோறுக் கூடி கினறும் பின்னமாகிய ஆசாசம் ஒற்றுமை பண்றுதவாறுபோல ஸாமான்யம் பொருள்களுக்கு ஒற்றுமை பண்

இனிப் பொருள்களோடு அபின்ன மெனில், மிருத்திற் கிடாத மிருதவம் ம்ருததுவத க்கட கபாலாதி நாநாதவத்தை யடைந்தவழி நாநாவாயும், லவ ணதியாய்த நிரிந்தவழித் திரிந்தும், ஐலாதியாற் கெட்டவழிக் கெட்டும் இவ் வாறு பகுப்பகாரமாம். இனி, ஐலத்துவ ஸஹிதமாகிய ஸதவமும், போவகதவ ஸஹிதமான ஸதவமும் என இவவாருகியும் சிதறி வாமானயம் நாநாத்வத தினே யடையும். இனி லோகத்துள் கடாதிவஸ்துக்கள் குறைந்தவழி கடத வாதி ஸாமான்யம் குறைந்தும், அவை கெட்டவழிக் கெட்டும், கடாதி புதி தாகத் தோனறியவழி வந்து தோன்றிக் கூடியும், பதார்த்தங்கள் நின்றவழி நின்றும், அவை சென்றவழிச் சென்றும் நிதயமும், வியாயியும், ஸைத்தாவி சஹிதமு மாகலில், அர்தத்தியா காரியன்றுகியும் ஸாமான்யம் பதார்த்தங்களிற் பின்னமுமாப் அவற்றிறகு ஒற்றுமையைப் பண்ணதென்று சொல்லில் காமான்ய சுல்பினையால் கொள்வதோர் பயனின்றுகியுக் கெடுதலால் இதை திர வியமாகிய செல்வா றென்றவாறு.

813 டொதுவெனப் படுவதோர் போலி யாதலாற் பொதுவெனப் படுவன போன்ற தாங்களே

<sup>1</sup> ஸாமான்யஸததை-சாவ பொருள்களுக்குரித்தான உண்மைத்தன்மை.

<sup>2</sup> ஸ்வரூபஸததை - தனிததனி பொருளின் உண்மைத்தன்மை.

<sup>3</sup> பாவகத்வ ஸஹிதம் - உஷ்ணத் துவத் தடன்.

ய துவென மீட்டிருக் தாறென் றெண்ணுவா யி துவென வென்னேயிங் கிதனே டேழெனும்.

(இ - ன்.) சாமான்யமாவத ஸாதா் மியமே, பிறி இல்ஃபெனில், ஸாதா் மியமே சமான்ய மாவதாயில், அது திரவ்யத்தில் அத்யக்தம் பின்னமன்ருகி, தொவ்ய ஸ்வரூபமாகி, சுக்லத்வம்போலப் படத்வமும் பிரதீதமாதலில் ஸத தையைய யுடைத்து மாகி, தா்மிகாசத்து தா்மியுடனே நகிப்பதுமாகி, கா்மியிற் பிரித்துப் பெறப்படாது, தா்மி தானோயா யிருத்தலில், இது குணை வியதிரிக் தாா்த்த மன்று; குணவிசேஷமாம் என்றுா்க்கு, ஒரு திரவ்யத்துக் கிடக்கின்ற மாதா்யாதி குணங்கள் பிரிகா்டி தாரதம்யமுடைய; சாமாண்யம் பிரகா்ஷதார தம்ய முடைத்தன்றெனில், 2அஸ்வதவாதி சாமான்யத்திற்கும் பிரகா்ஷ தார தம்யம் காணப்படுகின்ற தன்றே என்றுா்க்கு, அஸ்வத்துவ மொககு மெனினும் பிறிதொரு காரணத்தாற் பிரகா்ஷ சாரதம்யம் வக்கதெனில், மாதாா்யத்வ மொக்குமெனினும், பிறிதொன்றுல் பிரகா்ஷ தாரதம்யம் வக்கதைகா்.

இனி, அப்பவவிசேஷ மெனினும், மா நாய் விசேஷ மென்லூடாம். இனி மாதூர்ய பிரகர்ஷ்ததால் மா நூர்ய முடைப் பொருள் பிரகிருஷ்ட மாமெனில், அப்பைக்வ பிரகிருஷ்டத்தால் அப்பலத்வமுடைய நிவதிரவ்யம் பிரகிருஷ்ட மாம், ஆதலால், சாமான்யமும் குணவிசேஷமாம். அன்றியும் இம்மாததிர மாகிய விசேஷ்த்தால் அர்ததார்தாமாகக் கொள்ளில், வர்ணு திபோலா நா காதம் புறப்பட்டுல் கமழுமாதலின், அதுவும் அர்ததார்தாமாக வேண்டுதலில், தத்தவ மேழாகக் கோடலுமாம். சாமான்யம் சாதர்மியத்தைப் பண்ணுமெனில், இரவி யத்திற் குணத்தைப் பண்ணுவதாக, கேணுகிருத்தென ஒன்றைச் கல்பித்து அதற்கு சாமான்யலத்தை இல்லேயெனினும் ஸ்வருபஸத்தை யுளதாக்கித் தத துவ மேழாகக் கோடலுமாம். அஃதன்றிப் பல்வாகக் கோடலுமாம். அவ்வாறு கொள்ளா யென்றவாறு.

- 814 சிறப்பெனப் படுவது தெரியி னப்பொரு ளறப்பெற நின்றவக் குணம தாதலி னிறப்பவு மிதுதன தினமை யேயினுப் புறப்படுத் திடுவனுன் பொருளு வெண்ணலே.
- (இ ள்) விசேஷேமென்ற சொல்லப்படுகின்றது தான பொருள்களுள், நீவாதி5் பிரபோதகமாகிய வியக்தியோ பிறி தொன்றே? பிறிதொன்றெனில், அந்த விசேஷே மென் செய்வதாம். நீவாதி வியக்தியைப் பண்ணுமோ பண் ணூதோ? பண்ணுதெனில், நீவாதி வியக்தியைப் பண்ணுவது பிறிதொன்ற

<sup>1</sup> பிரசுர்வு தாரதம்யம் - மேன்மையின் உயர்வு தாழ்வு.

<sup>2</sup> அப்பவத்வாதி சாமான்யம் - குதிரைததன்மை முதலிய ஜாதி.

<sup>3</sup> பிரகிருஷ்டம் - மிகவும் மேலானது.

<sup>4</sup> குண்கிருத் - குணத்தை செய்வது. 5 பிரபோதகம் - அறிவிப்பது.

கல்பிக்கவும் வேண்டி விசேஷ் கல்பினக்கு பிரயோஜனமில் ஃபுமாம். இனி, வியக்தியைப் பண்ணுமெனில், பொருள்களுள் ஜீவவியக்தியாவது - புத்தியாதி யாம். அஜீவவியக்தியாவது - வர்ணுதியாம். அவவழி அசத்தாகிய விசேஷம் சத்தாகிய புத்தியாதியைப் பண்ணுதல் பொருக்தாதாம்; பண்ணில் க புஷ்பமும் ஒரு சத்தைப் பண்ணவமையும்.

இனி, ஜீவாதி பிரபோதகமாகிய வியக்தியே விசேஷுமெனப் படு மெனில், அவார்தா சாமான்ய மென்பதொன் நில்லேயாம். என்னே? ஜீவத்வ மெனனும் சாமான்யமாவது ஜீவபிரபோதகமாகிய வியக்தியை ஒழியக் கூடா தாமாதலின். அன்றியும் விசேஷுமென்பது 1 சாகல்யேன திரவ்யத்தினுக்குப் புறப்பாடு செய்யும் ஸ்வபாவ விசேஷமாதலின், அது குணமேயாம்; ஆதலின், கின்னுற் கல்பிக்கப்படுகின்ற விசேஷ மெனபதொன்றில்லேயாம்; ஆதலிற் பதார்த்தங்களோ டெண்ணுத லொழிததேன், ஒழி பென்றவாறு.

புறப்படுத்திகேவ வெனனத் தண்மையா லோ திற்று - 2 சாதர்மிய சா**மான்ய** வகையால் எல்லாப் பொருள்களுக்கு மொற்றுமையும் 8வைதர்மியமாகிய விசே உடி உகையால் பொருள்களுக்கு வேற்றுமையும் கொள்கை, ஸ்யாகவாத பூடித் மாகிய ஜைனசித்தாருகத் நின்ற வெமக்கல்லது எகாரதவாதியாகிய நினக்குக் கூடாமையிற் புறப்படுத்திடுவே வெனன்று சொன்னவாரும். (உஉ)

815 கூட்டினை லல்லது கூட்ட மில்ஃபெற் கூட்டுவான் செல்வதாங் கூட்ட மில்ஃபே பாட்டினுற் பலவுமாம் பயமி லாதன மூட்டினை லுரைத்தியோ முனிவு போக்கிதோ.

(இ-ன்) திரவுபததுடன் குணகர்மங்களுக்கு சமவாயங் கூட்டினல்லது கூட்டமில் ஃலயாயில், திரவயததுடன் குணகர்மங்களேக் கூட்டுவதாகக் கல் பித்த சமவாயாக தானும், உம்மையால், சமவாயததின் குணமாகிய 4சமவயிப் பித் தலும், குறைதியை ஜீவ இரை சமவயிப்பித் தலும், பிருதிவியாதியோடு சமவ யிப்பியாமையும், அக்கினி புடன் வெம்மையைக் கூட்டு தலும், குளிர்ச்சியைக் கூட்டாமையும், ஜலத் தக் குளிர்ச்சியைக் கூட்டாமையும், ஜலத் தக் குளிர்ச்சியைக் கூட்டாமையும் முதலாயின எல் ஃலமில அமையும்.

ஆகமகுணமாகிய, புத்திக்குக் குணமாகிய ஸம்பக்தவமி தயாத்வ 5கை இத்ய மார்த்பாதி குணங்களும், ரஜ்தம் கூரீரமுகலாகிய பொருள்களி துடைய சுக்ல வாணத்தின் விசேஷ் குணங்களும், இவவாறே ஒழிருத வாணத்தின் விசேஷ் குணங்களும், கூரீரசர்க்கராதி திரவயத்தினுடைய மாதூய் ரசத்தின் விசேஷ் குணங்களும், புளிப்பு முதலாகிய ரசங்களின் குணங்களான கடுமை மென்மை களும், ஒழிருதரஸகர்த ஸ்பர்சங்களுடைய விசேஷ்குணங்களும், ஞானத்தின்

<sup>1</sup> சாகல் யேன-முழு தும். 2 சாதர்மிய சாமான்யம்-ஒற்றுமைத தன்மை.

<sup>3</sup> வைதாமியம் - வேற்றுமை. 4 சமவயிப்பித்தல் - சேர்ப்பித்தல்.

<sup>5</sup> கைசித்யமாக்த்யாதி குணங்கள் - கூர்மை, மக்தம் முதலாகிய குணங்கள்.

குணமாகிய மித்யாத்வ குணமாகிய மௌட்டியம் 1 வைபரித்யம் சம்சயித்தல் முதலாயினவு மாகிய குணத்தின் குணங்களும், தாஞைகிகிரியைகளினுடைய கண்மைக் குணமும், ஹம்ஸம் விருஷபம் அவைபோலும் ஸ்திரீ புருஷர்களுடைய கீமைக்குணமும், ஹம்ஸம் விருஷபம் அவைபோலும் ஸ்திரீ புருஷர்களுடைய கமனகிரியைகளின் என் மைக்குணமும், 2 உஷ்ட்ராதியும் உஷ்ட்ராதி போல்வார்களு முடைய கமனகிரியைகளிற் நீமைக் குணமும், யான குதிரை முதலாயினவற்றினுடைய ஒட்டுக் களின் விசேஷகுணங்களும், முதலாகிய கிரியாகுணங்களும், பிறிதொன்று கூட்டினல்லது, தததம் முதல்களோடு கூடாவாம்.

இனி, அவற்றைப் பிறிகொன்ற கூட்டில், அதினேயும் பிறிகொன்ற கூட்டவேண்டி அரவஸ்தையாம். யாவற்றையும் சமவாயங் கூட்டு மெனில், சம வாயாதன்ளே திரவயங்களோடும், தன்குணங்கினத் தன்னுடனும் தானே கூட் டிற்ரும். ஆகவே சமவாயங்கூட்டுமாப்போல ஒழிர்தனவும் தம்குணங்கின தகாமே கூட்டிக்கொள்ள அமையும். ஆதலில், ஸமவாய மென்பதொன்ற வேண்டா வாம். ஆகவும், நீபயனின்றியும் இவவாறுபலவாகச் சொல்லுகின்றது மௌட் டிகததாலோ, ஆலஸ்ய நிவிர்த்தியர்த்த மாகவோ? சொல்லா யென்றவாறு. (உட்)

S16 கொக்கொடக் கருமையைக் கூட்டு வித்தலுஞ் சுக்கொடத் துவர்ப்பீணத் துன்னு வீத்தலுஞ் சிக்கென வேற்றுமை திர்ப்பி ரீயென நக்கன எளியனே நயவ கென்னவே.

(இ - ன்.) கொக்குடன கருமை நிறங் கூட்டுதலும், சுக்குடன் துவர்ப்பைக் கூட்டுதலுஞ் செய்து, கொக்குடனும், கருமையுடனு முண்டாகிய வேற்றுமையும், சுசகுடனும், துவர்ப்புடனு முண்டாகிய வேற்றுமையினேயுர் தீர்ப்பிப்பாயாக, பினனமானகைக்கு வெண்மையுங் கருமையு மொக்குமாதலி னெண்ரூர்க்கு, யோக்கியமான குண கர்மங்கினேச் திரவ்யத்துடன் ஸமவதிப்பிக்கு மெனினும், பின்னமான இவற்றுக்கு யோக்கியதை ஸமவாயததாலோ, பிறி தொனருலோ, ஸ்வயமேவலோ? ஸமவாயத்தாலெனில், அதற்கு முன் சொல்லிய குற்றம் வரும்.

இனிப் பிறிதொன்ற யோக்கியதையைப் பண்ணுமெனிற் கொக்குடன் கருமைக்கு யோக்கியதையைப் பண்ணவமையு மென்பது முதலாகிய குற்றம் வரும். இனி, ஸ்வயமேவ யோக்கியதை யுளதாமெனிற் கூட்டமும், ஸ்வய மேவ ஆகவமையும். இனி மைவாயத இனுக்கு இவ்வாறு செய்வது ஸ்வ பாவமெனில் தத்ஸ்வபாவமும், மைவாயமும் பின்னமோ அபின்னமோ? அபின்னமெனில், குணகர்மங்களும் அபின்னமாக அமையும். பின்னமெனில், அவற்றைப் பிறிதொன்று கூட்டுமோ, ஸ்வயமேவ ஸம்பர்தமோ? ஸ்வயமேவ ஸம்பர்தமெனில், குணகுணிகளும் அவ்வாரும். இனிப் பிறிதொன்று கூட்டு மெனில், அகவஸ்தையாம். அன்றியும், ஸமவாய ஸ்வபாவததைப் பிறிதொன்று

<sup>1</sup> வைபரித்யம் - மாறுபாடு. 2 உஷ்ட்ராதி - ஒட்டை முதலிய.

கூட்டாது, ஸமவாயம் தன்னுடன் கூட்டுதல் ஸ்வபாவமாயில், 1 ஸ்வபாவ ஸ்வபாவிகள் பின்னமாதலில் ஸமவாயததுக்குச் சொல்லிய குற்றம் வரும். ஆத லால், மிகவும் ரவிகனிவனென்று சொல்லிச் சிரித்தா பென்றவாறு.

இன்னும், வேற்றுமை தீர்ப்பியெனவே, குணகர்மங்களோடு தொவ்யத்தோ நண்டாகிய வேற்றுமைய்யுங் குணமாதலால், அவற்றிற் பின்னமாகிய அத்தோ, அவற்றுடு சமவாயங் கட்டிற்றன்றே? இல்லேயாயில் குண கர்மங்களும்? திரவயமும் ஒன்றுகு மண்றே? வேற்றுமையை ஸமவாயங் கூட்டுதலி னன்றே குணகர்மங்களும், திரவ்யங்களும் வேறுயின. இனி, அவற்றைக் கூட்டுமென் உண்காயாயில், முன் ஸமவாயத்தாற் கூட்டப்பட்ட வேற்றுமையைப் பிறிதொன் றுக கீக்குவிப்பாயாக வென்றுங் கொள்க. இன்னும் வேற்றுமை தீர்ப்பி பெண்றதனுல் ஸமவாயத்தால் திரவயத்துடன் கூட்டப்பட்ட குணகர்மங்கள் திரவயததின வேறுபட்டுப் பிரிதுல முடிவு செய்தற்கரிய தென்றவாறு.

முடிவசெய்தற் கருமை டெயனு கொடுயனில், ஸைடியாம் குணுகா்மங்களேத் இரவயததுடன் கூட்டுவதல்லது பிரிப்பதன்று; பிரிப்பது பிறிதொன்று கல் பிததில; தாமே பிரியுடுமனிற் கூட்டும்பொழுதா் தாமே கூடவமையுமாத லின். இனி, குணகா்மங்கள் திரவ்யததிற் பிரிகின்றனவல்ல ஈசிக்கின்றன வெனில், திரவயததுடன குண கா்மங்கள் கூடுகின்றன வல்ல; அவை திரவ பததுத சோனறுகின்றன என்னவுமமையும். ஆதலால், விசேஷேவாதி அயுத் தஞ் சொல்லுகின்று கெனன்று சிரித்தா பென்றவாறு- வேற்றுமை பிரிதற் பொருண்மேல் வருமாதலினும் தீா்தடிலென்பது முடிவு செய்தற் பொருண்மேல் வருமாதலினு மிவவாறு பொருளுமைக்கப்பட்டது-

817 என்றுமப் பொருள்களு மியல்புக் தங்களோ டொன்றென வருதலா லொன்று மாகுமே தென்றலி லிருமையுக தெரியி னின்மையா வின்றினிக் கூட்டுவ தில்லே யில்லகத்.

(இ - ள்.) அனுதியாகக குணகுணிகள் பிரிக்கப்படா, தொன்ற தொட்டு வருதலில். <sup>2</sup>தோதாதமிய சம்பாதததால் ஒன்றெனவுமாய், உமமையால் குண மெனவும், குணிடியெனவும் பெறப்படுதலின் வேடுறெனவுமாகும். அவவாறன்றி அவை அதயந்தம் பின்னமெனில், குணியிற் பின்னமான குணம் நிராதாரமா கிப் பெறப்பட்டதாம். குணத்திற் பின்னமான குணியும், <sup>3</sup>காவிஷாணுதி போலப் பெறப்படாதாம். ஆதலால், இரண்டும் சூன்யமாமாதலில் இரண்டை யுங்கடட்டுவதாகி, 4சததாவிரஹிதமாகிய ஸமவாயமுமில்ஃவோ மென்றவாறு. ()

818 ஒன் அநற் பொருள்கடாங் குணங்க டாம்பல வென் அநீ 6யேகம் 6வே றென்ப தென்னெனப்

<sup>1</sup> ஸ்வபாவ ஸ்வபாவிகள்-குணகுணிகள். 2 தாதாத்மியம்-அதே சொருபம்.

<sup>3</sup> காவிஷாணம்-கழுதைக்கொம்பு. 4 சததாவிரஹிதம்-உண்மையில்லாதது.

<sup>5 &#</sup>x27;'வேறென்பதென்செயப்'' என்பது பாடபேதம். 6 ஏகம்-ஏகாக்தமாக.

பொன் அமக் குணமெனிற் பொருட்கு மாமென நன்றினிக் குணமுண்மை நாட்ட மாமென.

(இ - ன்.) குணியாகிய பொருளொன்று, அதின் குணங்கள் பல ஆகலால் அவ்விரண்டும் ஒன்ருயிற் குணிக்கு நாநாத்வமும், குணத்துக்கு எகதவமும் வரு மென்றும், குணம் அநித்யமாதலின், அதனுமே ஒன்ருகிய குணிக்கு அநித் யத்வமும், குணி நிதயமாதலின், அதனேடொன்ருகிய குணத்தினுண்மைக்கு நன்ருக நித்யத்வமும் வருமெனவும் புத்தி பண்ணிக் குணகுணிகீன, எகாந்தம் பின்ன மென்கின்ற தென்செய்ய? அவை அவவாருயினும் குற்றம் வருவு தில்லே யென்றவாறு.

என்னே, குற்றமில்லாகவாறெனில், குணிகடாம் ஒன்று இன்று கூ. மு பூக்கலாகா தொன்றுயின்வோ, கூ. றுப்டுக்கலா யொன்றுயின்வோ? கூ. றுபடுக்க லாகாதொன்றுயின் வெனில், ஒரு பொருள் வெனியது, நறியது, இனியது, சிறியது எனவும், உணர்வது, காண்பது, செய்வது, தப்பது எனவும் இவவாற சொல்லுத்லும், அலை, அவ்வாறுதலும் கூடாவாம். இனி, கூ. றப்புக்கலா யொன்று யிருக்கும் பொருளெனிற்கு ணங்களுட இண்டாகிய ஐக்கியதையால், குணிக்குக் கூறபாடுபற்றிக் கதஞ்சித நாநாத்வம் வருவதாம். இனி, குணங்க டாம் பலவாகி நின்று கடபடாதிபோல ஸ்வதர்த்ர சூபத்தால் அகயுகம் பின னங்களாகிப் பலவாகின்றனவோ? வேறு பிரித்துப் பெறப்படாவாகிப் பொருட் குத தன்மையாய்ப் பொருட்கண்ணே பெறப்படுவனவாகி, லக்ஷணங்களாற் பார்க்க, பின்னமாகிப் பலவாகினறனவோ? விறைமி, ஒன்றற்குக் குணங்களுக் குத திரவயத்துக்கண்ணே பெறப்பாடு மின்றி, ஒன்றற்குக் குணங்களுக்கு யடைவாம். இனி தவிதீய பக்ஷத்தால் பிரித்து வேறு பெறப்படாமை முகலாகிய பிரகாரத்தால், குணியோடைக்கியதை பற்றிக் குணங்களுக்கு பெல்யாத ஐக்கி யதை வருவதாம்.

இனி, குணி கிதயமாகின, அது அவிசலித கித்யமாகின்றதோ? ஒன்று ன ருய்ப் பரிணமியாகின்று கித்யமாகின்றதோ? அவிசலித கித்யமெனில், அவி காரியாய், அர்த்தகிரியா விரகிதமாகி அவஸ்துவாம். அன்றியம் குணத்தினீங்கு தலும், 2குணுக்தா யோகமும் கூடா தமாம். இனி, பரிணுமி கிதயமொனில், கித் யமே யன்றி அகிதயமுமுளதாவதாம். அது, அகித்ய குணத்துடன் குணிக குண்டான ஐக்கியத்தால் வகத்தாம். இனி, குணம் அகிதயமாகின், அத ஒழிவறக் கெட்டு அகிதயமாகின்றதோ? சுக்தி ரூபத்தா லனறி வியக்தி ரூபத்தாற் கெட்டு அகித்தியமாகின்றதோ? ஒழிவறக்கெட்டு அகித்திய மாகின்ற தெனில், மூர்ச்சாதி அவஸ்தையில் ஞானுதி கெட்டவழி ஒழிவற சக்தி வியச திவ்ய ரூபத்தாற் கெட்டதாயிற் பின்பு அக்த ஜீவனுழை ஞானுதி பிறக்கப் பெருதாம், கடப்பாதியிற் பிறவாதவா முபோல. 3(துவி தியப்கூததில், பொருள் ஒழிவறக் கெடாது கித்யாகிதயாதமகமாய் அகேகாக்தமாம்.)

<sup>1</sup> ஸ்யாத் ஐக்கியததை - ஒரு பகூத்தால் ஒற்றுமை.

<sup>2</sup> குணந்தாயோகம் - வேறு குணததோடு சேர்க்கை.

<sup>3</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

வியக்தி ரூபத்தாற் கெடுதலாவது - வித்தின்கண் உத்பவித்து நின்ற அங்கு மம் 1சேதனுதி காரணத்தாற் கெடுதல். சக்திரூபத்தாற் கெடுதலாவது - வித் திற் பின்னெருகால் அங்குரம் பிறவாதவாற தகணுகியாற் கெடுதல் ; இன்னு மொரு காலத் அதிய சாஸ்திரார்த்த ஞானம் காலாக்தரோத்பவ யோக்யமாகக் டுகடுதல் வியக்திரூபத்தாற் கெடுதலாம். காலார்தரோதபவ யோக்பமன்றிக்டுகடு வது சக்தி ரூபத்தாற் கெடுதலாம். மூர்ச்சாதி அவஸ்தையில், இவ்விரண்டு ரூபத்தாலும் கெட்டதாயில் ஞானம் பின்பு பிறக்கப்பெருதாம்; பிறக்கில் ஒழி வறக் கேடு ஞானுதிகுணத்திற் கில்ஃவாம். அது, குணியுடன் குணத்துக் குண் டாகிய ஐக்கியதையால் வந்ததாம். அன்றியும் குணகுணிகளே சமவாயம் கூட் டினவழி அவற்றின் பேதஞ் சிறிது கெட்டதாயில் ஒன்றுக்குவர்க விகாரம் ஒழிந்ததற்குச் சிறிது வருவது யுக்தமாம். பேதமொன்றும் கொட்டதில்‰ே பாயில் அவற்றுக்குக் கூட்டமில் வேபாம். ஆதலால், ஏகாக்கவாதிகட்கே நீ சொண் னது குற்றமாவது. சியாத்வாதிகளுக்கு ஒரு குற்றமும் வாராதாம். நற் பொருள்கடாங்குணங்க டாம்பல" என்னும் சோதய பரிஹார முகத்தால் 8யுகபதகோர்தஞ் சொன்னவாறும், '' பொன்றுமக் குணமெனிற் பொருட்கு மாம்'' எனனும் சோதய பரிகாரமுகத்தால் கிரமானேகாரதம் சொன்னவாறு மறிர் துகொள்க. கிரமானேகார் தஞ் சொன்னவா றெனனே யெனில், கிரமத தால் அரேகாரதமார் தன்மை பொருட்கு இல்ஃபெனில் ஜீவன, தேவன், மனுஷ்பன என்ருதலும், பாலன் குமாரனென்ருதலும், ஸ்வர்ணம் மகுடாதி யாதலும் கூடாவாம். (FL 80) ,

819 **கு**ணிக்கணு னேக்கினைற் குணங்க ளில்குணத் தணிக்கணு னேக்கினு லதுவு மன்னதே பிணிக்கலாம் பிரிக்கலாம் பெற்ற நான்மையிற் *றுணிக்கலாக் துருநெறி துன்னு நன்மையே*.

(இ - ன்.) ஜீவன அஜீவன் எனவும், மனுஷ்பன தேவன் நாகன் எனவும், பிருடுவி, அப்பு, பால், சோறு, நெய் எனவும் இவவாறு திரவய ரூபத்தால் நோக்க குணங்களும், திரவ்யஸ்வரூபமாகத் திரவயத்து எடங்கும். வெண்மை, நீர்மை, இனிமை, தண்மை என குணரூபததால் நோக்க, குணி, குணத்துள் அடங்கும். இவவாறுபெறப்பட்ட பிரகார நான்காலும் குணகுணிகள் ஒன்ருக்க லும், வேருக்கலு மாவனவாதலில், எகாந்தவாதிகள் எகாந்தம் ஒன்றென்றும், வேறென்றும் சொல்லும்வழி வருவதொரு நன்மையுளதாகப் புத்திபண்ணியிருந்தாராகில் அது, பேதிக்கப்படு மென்றவாறு.

<sup>1</sup> சேதனம் - வெட்டுப்படுதல்.

<sup>2 &#</sup>x27;ஒன்றாந் குணிகடாம்' என்றும் பாடபேதம்.

<sup>3</sup> யுகபதகேகாக்தம் - ஒருகாலத்து அனேகாக்தம்.

பெறப்பட்ட எண்காவன - 1க்கொரா நரா நூலு காவில், ஃகைவரியத்தி செலி தில் ஃவளக்கி த் நூரா ஹை தில் ஃக்கூலா வமாவி தில் என்பன. இவற்றுல் குண்குணிகள் ஒன்று க்கவும், வேறு க்கவுமா மென்பது. இனி, இர நான்கும் ஒன்று க்குவனவாக்கி ஃவரிய உநிசெ! ஒரு வரிய து செ மூல், வரயத்தி வதி, ஹஹாகி தில் என இந்நான்கும் வேறுக்கு வனவாகக் கோடலுமாம். பெற்ற நான்மை என்றமையின், இக்காதையால் கூகி நரா நிரா நூலைக்காவில் சொன்னா. அதனுல், இனம்பற்றி ஒழிர்தன வும்பெறப்படுதலிற் பெற்றாகான்மை யென்று.

- 820 இல்ஃயைக் குணங்குணிக் குண்மை கானெனச சொல்லினக் குணிகுணத் தொன்று மாதலா லல்லதக் குணங்களு மவைக ளாமென நல்லதித் துணிவென நயத்தி செய்திருன்.
- (இ எ்.) குணிமுகததா இெக்கக் குணமில்ஃ ; குணமுகத்தா இஞக்கக் குணியில்ஃ யென்று சொல்லுதலால், அவவிரண்டு மில்ஃ மென்பகே சாலு மென்பாயாயில், ஒன்றில் ஒன்று அந்தாபவிக்கு மென்பதல்லது, அவற்றை இல்வென்று சொல்லுவதில்ஃ. அந்தர்பவிக்குமா மேறன்னே பெனில், குணத் துக்கண்ணே குணியும், குணிக்கண்ணே குணமும் ஒன்றிநிற்கு மாதலின், அக் குணங்களே குணிகளாகும்; குணிகடாமே குணங்களுமாம்; இது, குணகுணிக எது ஸ்வரூபடுமென்று சொன்னுராக, லோகுஜித தென்பானும், தனது மித யாதவ கீங்கி, இவ்வாறு செளிதல் சால கல்லதுபோலு மென்று பிரித்றையின் சென்னற்காறு.
  - 821 பொருளொடக் குணந்தொழிற் குண்மை யொன்றெனத் தெருள்வது மும்மையிற் றெரிய வைப்பது மருளுடை யறநெறி யண்ணல் சேவடி யிருள்கெட நிணத்தலு மிண்யை பாடுகன.
  - (இ ள்.) திரவயததுக்கும், குணகர்மங்களுக்கும் வேறுவேறன்றி ஸத்வம் ்கேஸஹைவ ஸம்பவித்தலில், அம்மூன்றற்கும் ஸதவம் ஒன்றென்ற தெளித

<sup>1</sup> அக்யோக்யாக்தர்பாவம் - ஒன்றினெனறடங்கும் தன்மை.

<sup>2</sup> அப்பிரதக் பிரதேசித்வம் - வேறு வேருன இடமின்மை.

<sup>3</sup> ஏகத்வேன கிராகியதவம் - ஒன்றிஞல் ஒன்று அறியப்படும் தன்மை.

<sup>4</sup> தத்பாவ பாவிதவம் - அது அதுவாம் தன்மை.

<sup>5</sup> பிரதங்கிர்தேசம், பிரதக் பிரதேசம், பிரதக் பிரதிபத்தி, ஸ்வசாமித்வம்-1, 2, 3, 4-இவற்றின் எதிர்பதங்கள்.

<sup>6</sup> സതേഷാഖ - கூட.

லும், ஸகல பதார்த்தங்களும் உத்பத்தி, ஸ்திதி, விநாசாத்மகங்க பௌன்று தெளிதலும், கிருபாமூர்ததியாகி, ஸம்யக்தர்சன ஞானசாரித்திராத்மகமாகிய ஸைத்தர்ம மார்க்கததினப் பிரகாசித்தருளிய பகவதர்ஹத் பரமேஸ்வரனது பெருபோதந்கமயூக சமூஹததினே, ஹிர்தயத்துளதாகிய மிதயாதவதிமிரம் 2நிச் சேஷமாகக் கெடுமாறு அநவரதம் சிந்தித்தலுமாகிய இத்தண்மையையுடையை யாவாயாக வென்ற சொல்லி பென்றவாறு.

- 822 ஒம்படுத் தூலோகணே யொழியச் சொல்லியான் காம்புடைக் <sup>8</sup>கட்டு நறிக் கடப்ப னென்னவே <sup>4</sup>பேம்படுப் பவரொடும் பிரிவின் ஹைமயைத் தேம்படு கௌவிரீ சிர்தி பென்னவே.
- (இ ள்.) முன்டிசான்னவாறே டிசால்வி, லோகஜித் டிதென்பாஃன 5 ஒம் படுதைதி, யான போவடுலென்று நீலகேசியார் டிசொல்லுத்லும், லோகஜித்து, எனக் குதே ததவஞான சகூற்ஸ்ஸிணே விழிப்பிதது மஹோபகாரிணியாகிய புண்ய வதியே! நின்னே மறத்குமாடுறென்னே! 6 பேடுயாடும் பிரிவின்ஞது" என்ப தேமிதியனாறே? இதுண விசாரிப்பாயாக டெலென்ற டசொல்ல வென்றவாறு. (ச0)
  - 823 ஒக்குமவ் வுரைபென வுள்ள தேடுயன நக்கன <sup>7</sup>ளாகிய நாதன் சேதியஞ் சிக்கென வேத்துதல் சிறந்த தென்னவே தக்கதென் றவன்சொலத் தானு நீங்கினுள்.
- (இ ன்.) 'பேடெயாடும் பிரிவின்னதை' என்ற கீ சொல்லியது யோன் பெரிது முறிவன; அஃதவவாறே பொக்கும் என்று சிரித்து கின்னுடன் பாக் தேஷையமில்லாமல் வீட்டுப் போகினேறேனேல்லேன; <sup>8</sup>தீர்த்த வக்தகார்த்தமாகப் போகின்றே வென், அவனும் அஃதொக்குமென் றாடன்பட, அங்கு கினறும் போயினை பெண்றவாறு.

நீலகேசித் திரட்டில் வைசேஷிக வரதச் சருக்கம் முற்றும்



<sup>1</sup> ஸ்ரீபாதாகம்யூக ஸமூகத்திண் - பகவானுடைய பாத ாகத்தின் கிரண ௷ட்டத்திண

<sup>2</sup> நிச்சேஷமாக - மீதியில்லாமல். 3 கடம் - மூலச்சார்பு.

<sup>4</sup> பேம்படுப்பவர் - பயமுறுத்துவோர்; பே.கன்.

<sup>5</sup> ஒம்படுத்தி - சம்மதிக்கச் செய்து.

<sup>6 &</sup>quot;இன்ஞு பேஎயோடானும் பிரிவு" பழமொழி - 126.

<sup>7 &#</sup>x27;ஆதிய நாதன்' என் ஹம் பாடபேதம்.

<sup>🖇</sup> தீர்த்த வர்தகார்த்தமாக - புண்ணிய ஸ்தலங்ணில் வணங்குவதற்காக.

## ஒன்பதாவது

## வேதவாதச் சருக்கம்

- 824 கோதம் பலவுங் கடந்தபின் காகந்திக் கடிநகருள் வேதமு மங்கமும் விச்சைக ணிலேமையும் வேண்டுநர்கட் கோதவுங் கேட்பவு முரைத்தலி ஹலகினு ளறியப்பட்டான் பூதிக னெனப்படு மந்தண தேத்திடம் புக்கனளே.
- (இ ள்.) பலகாதமும் போகிக் கோகக் இ யென்னும் ககாம்புக்கு அக்த ககாத்து வேதமும், வேதாங்கமுமாகிய விதயாஸ்வ ரூபங்களே விரும்பித தன்னே யடைக்தார்களே, ஒதுவித்து, முன்பே ஒதியவற்றுள் சக்தேகிக்கப்பட்ட அர்த் தங்களேக் கேட்டார்க்கு அவற்றை <sup>2</sup>யதாவத உபதேசித்தும், இவ்வாறே லோகத்த பிரசித்தனுயினுன் பூதிக வெண்பானேர் பிராஹ்மணனுடைய அத்ய யணசாலே புக்கா ரென்றவாறு.
- 825 **எ**ன்னே பிங்குறம் பொருளென வினவலு மிவ்விருந்த வன்**ணதன்** வரவிதே லாதியி லருமறை யதுமுதலாப் பின்ணவந் தனகளு மிவையெனப்பையவே பெயர்த்துரைத்தான் முன்னமங் கிருந்தவோர் முதுமக னவைதன் முறைமையினே.
- (இ ள்.) இவ்விடத்த நம் இத்தார்த மாவதியாடுதன்று நீலகேசியார் கேட்டலும், இவள் பரசித்தார்த் மாராய்தல்குப் போலும் வர்த்தென் நீண்கத் அநாதி ஸத்தாகிய வேதம் எமக்குச் சாஸ்திரம்; அத முதலாகப் பிறந்தன் லோகத்த வேடிவவில் மூகி தது வடிகிவாலியாகிய ஸாங்கிய தர்த்ரமும், ஷ ஆடிர து ஆவடுகிவாலி யாகிய வைசேஷிக் சாஸ்திரமும் வேரு விவட் உவடிகிவாலி யாகிய சாஸ்திரமும், 5வரு ஆறவாடி வடுகிவாலியாகிய சாஸ் திரமும், வைஷ்ணவமும், மாஹேப்வரமும், பாசுபதமும், பாஞ்சராத்ரமும், பரி விராஜிகமும், அவற்றுள் அர்தர்பேதமும், மற்ற முள்ளனவுமென்று முறையே சொன்னை, அறிவான் முதிர்ந்த பூதிகனென்னும் பிராஹ்மண் கென்ற வாறு.

<sup>1</sup> காகாதி - காவிரிப்பூம் பட்டினம். மணிமேகலே. (22)37.

<sup>2</sup> யதாவத் - உள்ளபடியே.

<sup>3</sup> பஞ்சவிம்சதி தத்வபிரதிபாதி - 25-தத்துவங்கோ வினக்குவது.

<sup>4</sup> ஷட்பதார்த்த பிரதிபாதி - ஆற பொருள்களே.

<sup>5</sup> சிருஷ்டிவாத பிரதிபாதி - உலகம் படைப்பு என்பதை விளக்குவது.

826 நாத்திக மல்லது சொல்லஃ யாயின்மு ணைபயந்த சாத்திர மாவது வேதமன் ரேவது தான் 1சயம்பு சூத்திரி நீயது வல்ஃ யலாமையிற் சொல்லுகிலாய் போத்தந்தி யோவதன்றீமையென் முன்பொங்கிப் பூதிகனே.

(இ - ள்.) நாள்திகமல்லது சொல்லுகின்றிலே. என்னுற் சொல்லப்பட்ட சாஸ்திரமாவது, அபௌருஷேய வேதமன்றே? அது நின்னுல் அறியப்படுவை தன்மையின், அதற்கு தோஷன் சொல்லுதல் நினக்கரிதென்று கோபித்துச் சொன்னுன் பூதிகனெனறவாறு.

காஸ்திகஞ் சொல்லுகலாவது - முனபு வேதத்தைப்பற்றிப் பிறக்த தரி சனங்கள் பலவுளவென்று சொல்லு தற்கண் அவை கின்கருத்தால் யுக்கமோ? அயுக்தமோ? யுக்தமெனில், மீமாம்ஸையைவிட்டு அவற்றைக் கோடல்வேண் டும்; மீமாம்ஸையே யுக்தம், அவை அயுக்தமெனில், சரீரத்தினின்றும் மூத் தொமே, 2புரீஷமே, 3அதோவாயுவே, வேர்ப்பே, சிலேவ்தமமே என்றிவை முதலாயின பிறந்தன வெனினும், சரீரததுக்கு அவற்றுல் வருவதோர் சிலாக் கியகை யில்<sup>®</sup>ை பென்று சொல்லுதல் 4 (போல அவற்றுல் வருவதோர் சிலாக் கியதை இல்லே பென்ற சொல்லுக); சூத்திரஸ்திரீயாகிய நினக்கு அறியப் போகா அ வேதம் என்று சொல்லிய தென்னே ஹீனஜா தியாகிய நீங்கள் அறி கின்றது யானறிதற்கெட்டா தென்னே? பென்றேற்கு, ஹீனஜாதியானவா டுறன்னே யெனில், நங்கள் ஸாதான ததுப் பிரதான புருஷராகியவவிவ்ஃடனே. அகஸ் தொளே, சக்நியே, பராசரனே, வியாஸனே, சுகனே யென்றிவருள், வவிடிக்டனும், அகஸ் நியனும், பிரமா, திலோத தமை யென்னும் அப்ஸாஸ்ஸைக் கண்டகாலத் அரு கலசத்துஜனி ததனர். வவில்டலுக்குச் சண்டாளி கருப்பத்து ஜனிததான் சக்தி யெனபான் ; சக்நிக்கு பூவபாகிபாற் பிறந்தான் பாரசான் ; பாசானுக்கு மதலையத்துப் பிறாத மத்வியகர்தியைபாற் பிறர்தான வியாஸன்; வியாஸனுக்கு த நிலோததமைபாற் பிறாதான் சுகன்;

546 நது சுதி மடை வலை இதா வலி வெரா நா? இஹா?ு தி இ தவலா வ\_ாஷ்ணெ ஜா ஆஸ் ஜா திரகாரண்டு. (1)

மூவாஃ ஹ வி வை மி தல் வமாமுரு ஹா சு நி வி காரண்டு. (3)

<sup>1</sup> சயம்பு - சுயம்பு; ஸ்வயம்பு. 2 புரீஷம் - மலம்.

<sup>3</sup> அதோவாயு - கிழ்ப்போகும் வாயு, அபானம்.

<sup>4</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது. 5? .

ஆத்து மந்து ஆரா விதாநு வுரவெள் நா? இடிமா?ு கி ? | அவலா வராஷ்ணோ ஜாகவழ்வழா ஜாகிரகாரண்டு.'' (4)

என இவ்வாறு சீரே சொல்லுதலி னென்பது. அன்றியும் பிராஹ்மணராகிய நமக்கும் அப்பியாஸத்தாலன்றி வாராதெனில், எமக்கும் அப்பியாஸத்தால் வரும். (கூ)

- 827 பூதிகன் முனது சொல்லலும் யானது வல்லனெல்லாம் சாதிகண் டாயெனத் தான்றன ராது சாற்றுகென்றுட் காதியென் முனுமோ ரந்தமென் முனுமுண் டேலதற்கு நீதியி குலுமை கீயினி யானது ரேர்வனென்முன்.
- (இ ள்.) பூதிகன், நீலகேசியாரை நோக்கி, நீ வேதததுக்கு தோஷஞ் சொல்ல வல்ஃபோ வென்ற சொல்லுதையும், யான அதற்குத் தூஷணம் பண்ணுகின்றேன்; அதனே நன்றென்று சாதிப்பாயாகவெனறு சொல்லுதலும், வேதததிற்கு ஒர் ஆதியும் அந்தமும் உளதாகில் சொல்லு; அதற்குத் தோஷ முளதாக யான் இசைவனெனைறு சொன்னை மென்றவாறு.
- 828 **செய்கையும் புதுமையு முடைமையிற் றிருட்டத் தின் ம**று **தலேயிற்** பொய்யொடும் பொருளொடு 1குவகொடுஞ் சாலவும் பொருக் அதலின் மையுறு மயக்கமு மாற்றெடு கொலேமன் ஹ மருவு தலி கோயமீ றிக்கதிச் செலுத் துவ ததுவென்கே யாவடு தன்றுள்.
- (இ ள்.) செய்கைத்தன்மை யுடைமையாலும். புதுகும் புடைமையா லும், 2பிரதீதி விரோதமாகையாலும், பொய்யுடைமையாலும், பொருள்வேட்கை செய்யுமாதலினும், குவகொடு கடுதலாலும். இருளந்ற மயக்கத்தைப் பண்ணு மாதலினும். தடுமாற பொருண்மைத்தாதலினும், கொ<sup>2</sup>ல முதலாயினவற்றுப் பிராணிகீளப் பிரவர்த்திப்பிக்குமாதலிற் நீக்கதி செலுத்துமாதலினும் அஃ தெங்ங்கைம் ஆதியும் அந்தமுமின்றி கினக்குறுதி பயப்படுகன்றவாறு.

செய்கை புடைமையாவது - செயற்கையாகிய பெல்ளகிக வாக்கியங்களோடு வைதிக வாக்கியத்தினுக்கு வர்ணபத வாக்கியார்த்தங்களில் விசேஷமில்லா மையினும். இவ்வாறு விசேஷமில்லாத புதுக்கிணறம், பழங்கிணறம் முதலா யின செயற்கையாயினவாறுபோல வெனபது.

" கநாலி கால் பூகு கவெவவுராவாருவாந் காலையால கூடு நா த ந காலவல் "

என்பதளுல் வேதம் அபௌருஷேய மென்பது பெரப்படுமெனில், இவ்வாறு பிடகத்தொயாதிக்கும் அபௌருஷேயதவம் சொல்லலாமாதலின், அபௌரு ஷேய மென்பது லோகத்துப் பெறப்படாதாம். அன்றியும்,

<sup>1</sup> குவகு - குற்றமுள்ள வகுப்புக்கள்.

<sup>2</sup> பிரத்தி - காண்டல்.

144 ഉമ്മരി ചലക്കാരി ചെയ്യായി കരു പ്രത്യായി പ്

ு என்பது முதலாகிய வேத வாககியங்களாலும் வேதம் செய்கையுடைத்து என் பது பெறு தம். வேதததுக்கு த 'தைததிரி' யென்றும் போரகலினும் செய்கை யுடைத்தாம். ''திததிரிணா பெ\_ராகூo(தெதரி)'' பென்று <sup>2</sup>கிர்வசிததலின்.

. തുട്ടു മയ്യിക ബ്ലൗക്ക് ഇതിനെ വരുത്തെ ചെയുക്കും എ . തുടു നട്ടു ക്യൂന്റെ തുന്നുക്കും ആയുക്കും എ

என்பதனுல், உபதேச பாமபனாபால் வருக்கொறகன்றி ஸ்டாதேந்திரத்தால் ஒரு வேன சொல்லாமையின் வேத்ப செய்கையுடைத்தன்றெனில், பிடகத்திரயாதி யும் உபதேச பாமபலையால் வருகின்றமிதன்ற சொல்லலாமாதலின், ஆது வும் செய்கை புடைக்கள்ளும்.

இனி, பிடகதறாயம் புத்தாதியாற் செய்யப்பட்டதென்பது பௌதத சம யததுப் பிரசித்தியெனில், வேசம் மஹாபூசாதியாற் செய்யப்பட்ட தென்பது கேதேத்துப் பிரசித்தியண்ரூர்ச்கு, கேதம் இன்னுன் செய்தானென்ற லோகத் தேப் பிரசித்தி யி னமையில் டேதம் இசய்கையுடைத்தன்றெனில்,

க் கூறு உடியை நடிய கூறிகு நடிய விரு சி ஆறியிக்கு கூறிக்காய் விரு கி ஆறியிக்கு கூறியிக்கு கூறியிக்கு கூறியிக்கு இது கூறிக்காய் கூறிக்கு குகிக்கு கூறிக்கு கூறிக்கு கூறிக்கு கூறிக்கு கூறிக்கு கூறிக்கு கூறிக்கு கு

ചെയ്യായിലും

எனப<sub>ு</sub> முகலாயினவும் இனஞைஞை செய்யப்பட்டன வெ<mark>ன்ற லோகததுப்</mark> பிருசித்தியுடைய டனமைங்ன, அடையும் செய்கையுடையை வ**னருய் வேதம்** போல 3அனுஷ்டுடையகளாம்.

தனி, பிராஹ்மகு கூடுவெடிப்பும், சாமுகனுமாய் இதிகுகுகைறை இசால்லப் டட்டதென்பது இசக வாக்கியா கனஞ்லே விளங்குமண்டுமு கௌனில், கேத மும ஹிம்ஸாபிரீடிடும், மதய பிரீடியும், பிராஹ்மண பிரீடிபும் முதலாயின் வடைபாதிஞருவேஞுற் இசப்பப்பட்டதென்பது கேதா தென்ஞுலே விளங்கும். எனுகு தெயனில்,

4:(a) ഗ്രെക്ക ബെന്റ്റ ഈഗ്രെക് (b) ഇമുന്നെ ഇമുന്നെ ഉധൗകുപ്പം കി ബില്പ് ബ്രാ ബ്യായ് പോയ്യായ ഉപ്പെടുപ്യ ക ബായ്യായ് ബില്പ് ബ്യായ്യായ് പായ്യായ്യായ്

<sup>1</sup> பிருகதாரண்யகம். 2 நாவசிததல் - பொருளுரைத்தல்.

<sup>3</sup> அனுஷ்டேயம் - அனுஷ்டிக்கத்தக்கது.

<sup>4 (</sup>a) of. தைத்திரீய ஸ்௦ஹிதா: 2-1; 1-1. (b) ஐதரேய பிராம்மணம்.

என்பனவற்றுல் ஹிம்ஸாபிரீதி முதலாயின வீளங்குமாதலி சென்பது. ஆதுலால், பலராற் சொல்லப்பட்டுக் காலதேசவ்யத்தால், இன்னுர் சொன்னவென் நறியப்படாத 1ஸுபாஷிதங்களே ஒருவன் ஒரு கோவை படத் தொகுத்தாற் போல வேதமும் வியாஸனம் ஜெகுக்கப்பட்டதென்பது. வேதம் செய்கையும், புதுமையுடைமையு முதலாயின மேலிற் காதைகளாலுக் தெளிக. இனி,. செய்கை யுடைமையாற் புதுமை யுடைமையும் பெறும்.

இனி, இருஷ்ட விரோதமாவது - லோகத்குக் காண்கின்றபடியை மற தூலப்படச் சொல்லுதல். அஃதாவது, புற்றிலும், கலசதிலும், பூமியிலும், மத்ஸ்யத்திலும், மிருக முதலாயினவற்றும் மனுஷ்யர் பிறாகா சொன்றலும், சண்டாளி கருப்பத்துத் தோன்றிஞன் பிராவணைஞகு மென்றலும், அருண கென்னும் புருஷேறுடன் இந்திரணும், சூர்யணு மெனைவும் புருஷர் ஸங்கமிக்க, அவன் வாலியும், சுக்ரீவனு மெனனும் வானரங்கிளப் பெற்றன செனன்றலும், இந்திரனுக்குப் புருஷேசின்ன மில்லாமையின் ஒர ஆட்டினது இசைப்ப மரிந்து கூட்டக் கூடிற்றென்றலும், ஜீவன் கிக்யமும் வியாபியு மெனறு சொல்லி வைதது ஜீவனுக்கு கேதி பிரதயாகதி முதலாயின சொல்றுக்கும், கவச குண் டலாதியோடு குநதிதேவியாற் கர்ணன் பிறாதா கெனன்றலும், புகதிரோற் பத்தி கிமித்தமாகப் பிராத்குபாயா கமணம் தர்ம சென்றலும் முதலாயின; அவைசெல்லா மறிந்துகொள்க.

இனி, பொய்யொடு பொருக்கு அலாவது:--

ും കുറുക്കും ചുവരുന്നു. കുറ്റ് പാ പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുരുത്തം പുര

என்றல். குருடன மணிகண்டை கதைலும், விரலிலா தான கணி கொத்தலும், எருதை மல்லார்து பொதிகமத்தலும் முதலாயின் ஈம்பலியாமையிற் பொய் யொடு பொருந்திற்றும். அன்றி டிம், 'மேஜ்—ஃவனவ வொடி நா ஆடி?' எனவும், 'மேடு?—கிறாடி நா ஆடி?' எனவும், ஜைமிக் பண்ஜு கினற 5 அங்காரணத்தால், வேதம் 'யாகா இகர்ம வி நியிலே ஒரு பிரமாண மாவது; ஒழிக்கவழி அர்த்தவாதமாவ தல்லது பிரமாணமாகாடுக்கூறு சொன் னமை பெறப்படுதேவினும் பொய்யொடு பொருததிற்றும்.

அன்றியும், 666 (a) வை அல்ல இவல்ல நடி (b) மெறை நாநாவழி

என்ற ஞானசாண்டதது, பிரபஞ்ச மிததியாததுவம் சொல்லிக் கர்ம காண் டத்த, 766 ஆற்டு ஹொது ஜுஹுயாகி ஸூடிகாஃ'' என்பத முத

<sup>1</sup> ஸுபாஷிதம் - கணமொழி. 2 சேப்பம் - ஆண் குறி.

<sup>3</sup> கதி பிரதயாகதி - போதல் வருசல். 41

<sup>5</sup> அவதாரணம் - நிச்சயிததல்.

<sup>6 (</sup>a) சாக்கோக்கிய உபகிஷத 3. 14. 1. (b) காடகோ - உபகிஷத் 4. 11.

<sup>7</sup> மைத்திராயணீய ஸம்ஹிதா - 1-8-6.

லாகிய வாக்கியங்களால் பிரபஞ்ச ஸத்பாவஞ் சொல்லுதல் முதலாகிய பூர்வாபர விரோதங்களாலும் பொய்யொடு பொருந்திற்கும். பூர்வாபரவிரேதமாகச்சொல் லுவார் அஸத்தியவாதிக வெண்பது லோகததுப் பிரவிததம். பூர்வாபர விரோ தங்களெல்லா மறிநதுகொள்க.

பொருள் வேட்கை செய்தலாவது - கிருஹ, கேஷத்திர, சுவர்ண, தில, வஸ்திர, கோ, மகிஷ், கஜ, தாகாதிகினத் தானம் பண்ணுக வென்றும், 166 ஐ\_5்கொடுவெடுஉடுஹா வஹு உக்கிணை ந படு ஆது நபடு ஜ<sup>77</sup> என்றம் சொல்லுதல். இவ்வாறு சொல்லவே, பாதாபூதாரகிய ஜனங்களுக்கு அவற்றினமேலே வேட்கை செல்லு மெனபது.

முன் ெனரு தேவத்ததன் இருவர் புதிர் சையுடையான, ஒரு புதிரின் மரிக்க, அந்தப் புதிராம்சமான கேஷ்தாத்தையும், கோ மஹிஷ் இமையும் அத யய்கா நஷ்டான பானு கயிசு கோத்திரிய பிராஹ்மணனுக்குத் தானம் பண்ணி னன்; அவனும் விருஷ்யாதி வியாபாரவாகுகிச் செல்வான, பிற்குகுரு பிராஹ் மணத்த சருத்தன் கார்யதி சொல்லுவான், ஒரு புதிர்க் மரிக்க, அவனுடைய அம்சு தினேத் தானம் பண்ணின் குதலில், ஒழிக்த புதிரிசன் மரித்தால் அந்த அம்சுமும் தானம் பண்ணுமாதலிற் பிரைபு யான கிருதார்த்த குகுவேகென்னறு சொல்லினு குதலின், ஆடிவாறு பொருள் வேட்கை செய்யுமென்பது. கைஜசா கம்மே ஆகார், அபய், ஒன்ஷத்த, சாஸ்திர தானக்கிரேச் சொல்லுமாதலிற பொருள் கேட்கை செர்ப்யாத கொர்பது.

கு. கௌபத - கள்ளூர, காமமும், பாம்ஸமும்.

கள்டினாடு கடிதலா.. து-சௌத திராமணி பெனனும் யாகங் கன்னாற் செய் யப்படுதலிற கன்னுண்டு, குடும் கு?லக்கு, கை கொகு க்னற, '' வே மூலக் யு வேற்கேறியு கய்றுண்டு குடும் குலக்கு, கை கொகு க்னற, '' வே மூலக் யு வேற்கியு கயு கூடிர் கி வில்லப்படுகின்ற பிராவ்றமண்ண தேகேக் தாறும், தோக்கு முண்ணவைத்த கன்ன புண்டலில், இவனே இந்திரன், வூதாபுக்கதால் டித்தகன்ன; டித்ததலில் இந்திரீன் பிர்மஹத்தி தோஷம் விதித்தலில், இக்கிரா ஸ்திரீ ஜனக்கிள்யும், விருகுக்கின்யும், பூமி மையும், ஜலதனுகும் பிரார்தித்து, அவற்றின் மேற்றன் பிரமஹத்தி யாதி சோஷக்கை விட்டன்ன; அதவும் ஸதிரீகள் பக்கல் ரஜஸ்ஸாயும், விரு கூக்களுக்கும் பிசினு. ம், பூமியட்களராயும், ஜலத்தன் அரையாயம் கின்றது. இது தவலு தீரணி பென்பது முதலாகிய கேத வாக்கியத்திற் கண்டுகளைக்க.

அசா மாதிரியாரிப் பிராஹ்மணாளுகிய சுக்ரஹழைச் செத்தாரை பெழுப் புவதொரு மாதிர முண்மை கண்டு, அத பெறவேண்டிப் பிரசஸ்பதி புததிர சூகிய புகனும், சுக்ர புத்திரியாகிய தேவயா‰ பொடு சங்கமித்துச் செல்வுழி,

<sup>1</sup> பிருக்காரண்யக் உபகிஷ்த் - 3-1.

<sup>2</sup> பாகவதம் - 6-9.

அசுபர், புதுணக் கொலலுக்தோறும் சுக்பபுத்திரி கிர்ப்பக்தத்தால் அவின எழுப் பிக் கொடுப்ப, வர்த்தித்துச் செல்லுகாளில், அசுபர் பொருது, சுக்ப பகவான் பானம் பண்ணும் சுபா பாண்டங்களுள் ஒரு பாண்டத்து, சுடையொடு புதுளே ஹிம்விததுக் கடைத்துக்கொடுப்ப, அவனும் மதுவுண்ட மயக்கததால், அஃதெறி யாது அவின மதுடுவாடு குடித்தனைன். இதுவும் வேதததும், மஹாபாபத்ததுங் கண்டு கொள்க. ஆதலாலன்றே மதுவுண்டல் வேதததாற் பிரதிபாதிக்கப்படுகின். றது. ஆதலிற் கள்ளோடு கூடிற்றும். பிறவு மறிக நுகொள்க.

இனி, காமததொடு கூடுதலாவது - '' கூவு துவலு மகி நகிரவழி'' என்பதனுல், பிராதரு பார்யை முதலாகிய ஸ்திர்களுழையும், பசு முதலாகிய பிறவற்றிலும் மைதனம்சைதலாம். அதவம் ஆராய்ச் துகொள்க. எடுவெறா க்ஷொவா ஹோகொவா மெரா திரயாய விமாவலு தெ'் எனபதனை லும் யாகத்திலும், சிராரததா தியிலும் மாம்ள பசு எம்சை சலினும் மாம்ளுக் தோடு கூடிற்றும்.

மயக்கத்தைப் பண்ணுதலாவது - ஒருகால் விஷ்ணுக்க தெர்கம்; அவினை, ஒழிக்கார் யாவரும் உபாவித்தன சென்றம், ஒரு சால சுற்ல சினை செல்கம்; அவின விஷ்ணு முதலாயினர் உபாகி சுதன்மென்றம் இடகாற இருபோல் வன பலவஞ்செருல்லுதலில், மயக்கசசைப் பண்ணுக்களபது.

தடுமாறு பொருண்மைத்தாதலாவது - கூழ் வொட்டு உடை உறைப்பா கூலு தட்காஜீ " என்ருல் அக்கினியில் 1ஓர் தஞ் செர்ட்கன ஸ்டாச்கம் வேண்டினைவகென்றைய், நாய் மாம்ஸ் நின்பான் ஸ்டாச்கம் வெண்டினைவெனென் றம் இடவாறு பொருள்படுதல். 'அக்னிஹா, என்பது - நாய்; 'மதாம்' என் பது - மாம்ஸம்; 'ஐூஹூயாத்' என்பது - பகிட்பான என்ற நாறு. இடியாறு தடுமாறு பொருண்மைத்தாதல் போசாள்கத் க்கு மொக்குமோவெனில், அவை பேருஷ் பிரணீதங்களாதலிற் புருஷோபதே சம்பிரசாய்களில் அவை பேருஷ் பிரணீதங்களாதலிற் புருஷோபதே சம்பிரசாய்களில் கேற்களில் தால் நிர்ணீதமாக தோவெனில், ஆன்று. கவதார்த்தமும் உபதேச சப்பிரசாயத் தால் நிர்ணீதமாக தோவெனில், ஆன்று. 5வேகார் சதோபதே ஷ்டா வேதார்த் ததிஜீனப் பிரதயக்ஷிகரித்துச் சொல்லுமோ? அதுவனறிப் பிரதிபாவித்த வாறு சொல்லுமோ? பிரதயக்ஷிகரித்துச் சொல்லுமோ? அதுவனறிப் பிரதிபாவித்த வாறு சொல்லுமோ? பிரதயக்ஷிகரித்துச் சொல்லுமேனில், ளாடி விஷ்மியாகிய வேதார்த்தத்தைப் பிரதயக்ஷிகரிப்பான் சுர்டிக்கு குக்டெண்டும்; அடினே இசையாமையில் அது கூடாதாம்; இசையில் அவளுல் வேதத் அக்குப் பிரா மாண்யமாவதாய் வேதம் 6க்கை பிரமாணமென்பது செடும்; முகட், மேறு டு

<sup>1</sup> ஹுதம் - ஹோமம். 2 பாசாகைம் - உற்ற தரிசனம்.

<sup>3</sup> புருஷ் பிரணீதம் - புருஷ்ணுல் சொல்லப்பட்ட து.

<sup>4</sup> அர்தத நிர்ணீதி - பொருள் நிச்சயம்.

<sup>5</sup> வேதார்ததோபதேஷ்டா - வேதப்பொருளே உபகேசிப்பவண்.

<sup>6</sup> சுவத பிரமாணம் - தானே பிரமாணம்.

வொடிடு நெவ வூ 2ாண டி? என்னும் 1 அவதாரணம் கிரர்த்தகமாம். அன்றி பும் ஸர்வஜ்ஞ ஸத்பாவத்தில், ஸர்வஜ்ஞன் றன்னுலே தர்மாதி வித்தித்தலில் ஸர்வஜ்ஞனல் வேதார்த்த கிர்ணயம் பண்ணி, அதஞல், தர்மானுவ்,டானம் பண்ண வேண்டுவதில்லே யென்பது.

இனி, பிரதி பாவித்தவாறு உபதேசிக்கில் எல்லார்க்கு மொக்கப் பிரதி பாவியாமையில் தடுமாறு பொருண்மைத்தாம்.

என்பக்ஞல் நேடிர்கள் மெற் பக்ஷபாதித்து வளைக்குமாரனும், ''அஜசப்தார்த்த மாவது - ஆடு'' என்றனன். பிராஹ்மணருக்குபிதராகி,

6്രോഗ് പെരുക്കുന്നു. പ്രത്യായ പ്രത്യം പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യ

என்பதளுல் டீ பக்ஷபாதஞ் சொல்லினே யாதலிற் பூமி பினக்க வீழ்க்கு செளர சலம் பிரவேசிப்பாயாக வெனறு சபித்தலும். அவனும்வளறு சென்ற<mark>னன்.</mark> அவீனத் செவர்கள் கண்டு,

ளையை வி வீ கூடையாக சிறுமுக் பகு இது ஓ உடை ., முறிமு நை கொளை கி பண்டி குறி காகி - ? நடி

எனபதனூல் ஈீ வேத விருத்தமாயின் சொல்லிப் பிழை செய்**தின்; தத்பலத** தாலனறே காசதுக்க மஹுபவிக்கின்றின் என்ற செக்கித்த**னர்.** இது, மஹா

<sup>1</sup> அவதாரணம் - நிச்சயம்.

<sup>2</sup> மஹாபாரதம் - சார்டு பர்வம் - 345. (Kumbakonam Edition.)

<sup>3</sup> Ibid.

<sup>4</sup> Ibid.

<sup>5</sup> Ibid.

<sup>6</sup> Ibid.

<sup>7</sup> Ibid.

பாரதத்து, மோக் தர்மத்த வஸு சாபகதா மென்னும் அதியாயத்துக்கண்டு கொள்க. இவ்வாருதலிற் றமொறு பொருண்மைத்தாம். பிறவும் அறிர்து கொள்க. கொலே முதலானவற்றுப் பிராணிகளேப் பிரவர்த்திப்பிக்குமாறு மறிந்து கொள்க. 1 துஸ்ஸஹமாகிய சிதரவதங்களால் வதிக்குமாறு யாகாதி கர்மங்களிற் கண்டு கொள்க. யாகாதியில் வதம் தேவபூஜா கிமித்தமாதலில், தர்ம மண்டுறுவெனில், கொண்று வழி யடிக்கும் வேடன முதலாயிஞரும், அந்த வஸ்துவால் தாம் வழிப்பட்டுப் போதும் தேவதா பூஜை பண்ணுவராத லில், அதுவும் தர்மமும், அனுவ்த்டேயமு மாகல் வேண்டும்; அது பாபமாய்த துர்க்கதி கிமித்தம்; யாகவுதமும் பாபமாய்த தூர்க்கதி கிமித்தமாதலின், கினக் குறுதி யாமா றெங்கன மென்றவாறு போக்கது. (டு)

\$29 **யா** சது செய்தவ சேறியிலில் குசைபெனி லங்கொருவ ஹா சது நடுவகுறை முறையுளில் மலமபெய்திட் டொளித்தொழிலிற் பேரினு முருவினும் பெறலில தைலின் முககுறித்துத் தேரினு மினியது செய்தவ நில்லெனச் செப்பு செல்.

இதுவும் உேதஞ் செய்கை யெனபுகு கூறம்.

(இ - ன்.) வேதஞ் செயற்கை யென்று சொல்லு வாய்; வேசஞ் செய்தார் யார்? ரீ அறியிற் சொல்லு வாயாக வெனில், ஒருவஞேர் ஊர் குடு இராத்திரி சமயதது, ஒருவருமறியாமை மலோதஸர்க்கம் பண்ணிப் போய்ன பின், பிற் மேறாள், அது கண்டவெல்லாரும், இஃ கொருவன செய்காவென்ற புததி பண்ணுவதல்லது, மலோதஸர்ககம் பண்ணிஞனது பெரும், மடிவும் பெறப் படாமை குறிதது, இது யாரும் செய்தாரில் வேன்ற சொல்லு வரோ வென்றவாறு.

இதனுற் போரத பொருள் வேதமும் இதுபோல வெனபது. (+)

830 தோற்றமு நாற்றமுஞ் சுவையுட ஹாறிவற் முற்றிறுடங்கி யாற்றவு மாயிரு வேதம்வல், லார்களல் தறிக்குரைப்ப . மேற்குலத தாரோ டிழிந்தவ சென்பது செய்மமைபொர நூற்றிறஞ் செய்தவ சறிகுவர் நுழைந்தறி வுடையவரே. இதுவுமது.

(இ - ள்.) மலததினது தோற்றம் முதலாகிய குணங்கள் பற்றி ஆயுர் வேதம் வல்லார், இது ரோகியுடையது: அரோசிய சூமல மென்றறிக்து சொல்லுவார். பிராஹ்மணனுடையது, சண்டாளனுடையது மல மென்பதே கம்மாலறியப்படாதது. அதுபோல நால்காயம் புததி மான்களாயிஞர் இக நூல் குணவான் செய்தான, தோஷுடான் செய்தானென்றறிக்கு சொல்லுவர். இன்னகுலத் தின்ஞன் செய்தானென்னும் வியக்தியே கம்மாலறியப்படாத தென்றவாறு.

<sup>1</sup> தாஸ்ஸுஹாம் - சிக்க முடியோது.

\$31 முயற்கியி னிசைத்தவி னெழுத்தினிற் பதத்தினின் முடிவ**தறை** செயற்பட இடையத னியற்கையிற் செய்தவர் பெயர்பெறலா வியற்கைய தன்றுகின் வேதமென் றேதுவி னெடுத்துரைத்தாள் புயற்றிற விகலிய கூர்தலின் பெயருடைப் புலமையினுள்.

(இ - ன்.) புருஷப் பிரயத்தனத்தாலிசைத்தலும், எழுத்தும், பதமும், வியாகரணத்தால் முடியும் பதமுடிவும், பிறவுஞ் செயற்கையாக, நின்ஞற் கரு தப்பட்ட 1யாமள ஷட்கங்களிற்போல வேதத்திலு முண்மையில், வேதம் செயற்கையோ டொத்த இயல்புண்மையாலும், வேசம் இன்ஞன் செய்தா னென்ற வேதத்தும் பெறப்படுதலாலும், வேசம் ஸ்டிபாவவித்த மன்றென்ற சொன்ஞன், நீலகேசி யென்ஹம் பெயருடைய 2வி நடித் பென்றவாறு.

செய்தவன் பெயர் பெறுதலாவது - 80 வரு ஆணொவு - ஹையைப் உற்கிய வித் செல்லு கிருவித் செல்லு கிறி பெறப்பட்டது. 'பிரஹ்மம்' எனபது - வேதம்; 'ஸ்வ மம்பு' எனபறு - ஸ்ட்புத்தி பலத்தால் வந்த தொறுவாறு. (அ)

832 கதியவர் தம்பெய ரின்னவை சுட்டின் காட்டலினு முதியவர் நாள்களொ டொப்பில விப்பொழு தொத்தலினும் விதியது வாதலின் வேதத்தை யாஞ்சொல்துங் கிதத்தைப்போற் புதியது செவியனர் சொல்துது நாமது பொருக்கு மென்முள்.

இதுவும் புதுகைமுகடைகைம் குறுநினரது.

(இ - ன்.) பிருப்புடையாகிய சில புருஷா பெயர் கூறுவது காண்ட வானும், பூர்ஷசாலத அன்ள தபோலாத இச்சாலத்தத்போண் நிருத்தலானும், வேதத்தை ஈம்போல்ஷார் பாடப்பட்ட குமார்ஸம்படாதியோலப் புதிதென்று சொல்லுடோம்: இது கடனுத்விற பொருந்து மென்று சென்றவாறு.

புருஷர் பெயர் கூறலாவது - 5 போ உதுவை உலர உடி எனவும், 6 (இந்கொ மிடுவடு ஹொ ' எனவும் இட்காற சொல்லு உது. இக்காலத்துள்ளது போறலாவது - பூர்வ காலகது ஸேஹஸ்ரமும், தசஸஹஸ்ரமும் முதலாகிய நீர்க்காயுஸு இக்களுண்மை பிரசித்தமண்றே யாகவும், 74 உடைவை முறும் முதலாகிய முறு தை இடி எனனும் சகவர்வு ததை வேதமாதிரக்கள் பிரார்த்தி ததலும், பூர்வ காலத்துள்ள உத்தம் புருஷர்க்குச் சம்பவியாத பிராத்திருபார்யா கமனமே,

<sup>1</sup> யாமன ஷட்கம் ஆற தந்திர நூல்கள்:—1. ஆதி யாமனம் 2. பிரம்ம யாமனம் 3. ருததிர யாமனம் 4. விஷ்ணு யாமனம் 5. கணேச யாமனம் 6. ஆதித் திய யாமனம் இவற்றின் விவரம்வராக தநிதிரதி காண்க.

<sup>2</sup> விதுஷி - ஞானமுள்ள பெண். 3?

<sup>4</sup> பிருகதாரண்யகம். 5?

<sup>6?</sup> 

ர்வபாகி முதலாகிய கூஹோ சுற் இரிஜன சந்கமமே என்றிவை முதலாகியு தாரசாரங்களே விதித்தலுமாம். (<del>&</del>)

833 கொல்வது தீடுதனப் பொருள்வழி வேள்வியிற் கொலப்படுவ வெல்ஃலியான் றிலவென்ப விணவிழைச் சொழிகென்ப வம்முகத்தாற் செல்கதி யுளதென்ப தீர்த்திக நெறியென்றுக் தீயவெ<mark>ன்று</mark> பல்லவர் துணிவுமெம் வேதத்தி னுளவெனப் பயின் அரைப்ப.

இதுவும் மூலவு காட்டும்.

(இ - ar.) 1 .. <u>5</u> ചതിറബുന്ദ ബോപ്സൗക്ക് ചന്മി '' கொ‰ தீதென்று சொல்<u>ல</u>வர் ;

മ്പാട്ടു പ്രാത്യാട്ടു പ്രാത്യാക്കാര്യ വര്യ ട്<sup>റ</sup>ാന്മുറ്റാണ് മണ്ഥം റ്രഹ്മായപരുപത്രാതു <u>.</u>

செரச செய்வதாகிய யாகத*ு*க கொலே தர்ம என்பனாவற்றுல் அர்ததம் மென்று சொல்லுவர் ; 8இணேவிழைச்சு ஆசாதென்று சொல்லுவர் ; 44 கைவுு த<sub>ு</sub>வுலு தி நை-காவு<sup>ந்</sup>் எனபசஞல், சண்டாள ஸ்திரீடிடைுக்கும் புததி ரார்த்தமாகக் காமலேவை பண்ணு ஆது தர்மமாதவின, அதனுல் ஸு கதியா மெனறு சொல்லுவர்; கேதபமாழித சொழிக்க சாஸ்திரங்களாற் சொல்லப் பட்ட மார்க்கங்கள் தூர்மார்க்க மென்று சொல்லுவர்; கே.கே.நடதா வெ வெ⊋ாட்'' வேதுங்களுச்கு எல்?லையில ஆகலில், வேககதடங்காப் பொருளில்?ல யாதவில், வேதோக்றமானவைப்ப ஸகல மார்க்கமு மென்ற சொல்லுவமொன்ற will mi.

வேததது அர்ஹாச பாடுமஸ்வானே ஸ்.த.திக்குமோ வெனில், ஸ்.தூதிக்கும். என்ன?

666 കുമ്പു പ്രതിയായും പ്രത്യായില്ലെ പ്രത്യായില്ലെ അവ്യായില്ലെ പ്രത്യായില്ലെ പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യായില്ലെ പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യവെട്ട് പ്രത്യവെട്ട് പ്ര വെ എം പാം പുടുപി ആം , അം പ്രവേ ഗ്രഹ് ം സമാം പം വെ എം എം എം எனவும்,

766 കോമാപ്ത വിതയുി പ് സാവാകുന്നിയ <u>ത്</u>ല - കോമാപ്ത്യ ക്രോ**ധജ** കം ആസ്ഥകാലാം കുത്തെ ചൂല്ല് ജന്വാണ ;;

என்னும் ஜிகேக்திர பிரதிமா பிரதிஷ்டா காலதகை நகலி ஸ்.துதித்தது.

<sup>2?</sup> 3 இணேவிழைச்சு - சற்பில்லாமை.

<sup>4</sup> பிரசித்தமானஸ்மிருதி. 5 அந்நதாவை வேதாஃவேதங்களுக்கு எல்லேயில். 6, 7 ரிக்வேதம் 2, 7, 17, 10.

இத்து இடிவர்கள் இந்தில் அடுவாது அரிவராக விருவரி விருவ

என்று தைரைகுமத்து மிவ்வாறு சொல்லப்பட்டது. இன்னும் பல்லவர் தணிஷ் மெம் வேதத்தி ஹான வென்றத்துல் வேதவா திகள் ஸுஜ்ஞா வோகாணம்பண்ணுபு; ''ஸ் வெத்வியும் நடிகை தைல் வேதவா திகள் ஸுஜ்ஞா வோகாணம்பண்ணுபு; 'ஸ் வெத்வியும் நடிகை தைலை வேதவா திகள் ஸ்ஜ்ஞா வோகாணம்பண்ணுப், வேதத் தன் ஸிர்வன், மூறிருணா, மூ விறிவர் இத்தி '' எனவும், வேதத் தன் ஸிர்வக்குன் சொல்லப்படுகின்றன மென்ன நாஞ் சொல்லுப் கிருஷ்டி வாத கிராகாணம் பண்ணுப்; ''லே வை கொடிதா வூறைணை வேறு இத்தி' எனபது முதலா கிய வாக்கியங்களால் வேதத்து கிருஷ்டி சொல்லப்படுகின்ற சென்று சென்லப்படுகின்ற சென்றும் சொல்லப்படுகின்ற சென்றும் விறிவர் விறிவர் கிறிவர் கிறிவர் விறிவர் கிறிவர் ள் கிறிவர்கள

834 <sup>8</sup>சாதிக்கட் பயவா தவபபயா தவுடுமன சு தர்துரைப்ப வாதிக்க ணுன்வழி கால்வா தமைதியை யமர்கதுபைப்ப சுதிசுத சிதாற்றமும் பிழைப்பேன ர சூத்திரப் பிறவிகொள்ளார் <sup>4</sup>வாதிதுத வாறென்று தெருண்டவர்க் கிவையிவை மயாமயக்கே.

(இடன்.) ஒரு ஜனனத்தப் புண்ணியஞ் செய்தாற் பிறிதொரு ஜனனத் தப் பலிச்து மெனறு பாசாதி காமக்கினாடிர், துபள்ள ுக்குளேடிர் விதிப்பு, அவை பயவரது செடுமென்றும் சொல்லுப; எல்லாரு மிப்போது பிறக்குமாறு போலப் பிறப்பது பிழைபென்று, பிரஹ்மாவினது முகம் முதலாகிய அவயவங் களில் பிராஸ்முகணர் முதலாகிய நானகு ஜாதிடம் பிறந்ததென்று சொல்லுவர்; அவவாறு சொல்லியும் பிரஹ்மாவினதே அவயவத்துப் பிறந்த சூததிர ஜாதி தாணமுக தபண்ஸுடும், யாசாதியும் செய்தற்கு போக்யமென்று கொள்ளாது சீசுழாதி செயன்றே கொள்ப; இவையெல்லாம் பூருவாபாம் 5வியாஹுதமாயினவா சென்று தெளிரகோர்க்கு மிகவும் மயச்சுமா மெனறவாறு.

<sup>1?</sup> 

<sup>2</sup> cf. புருஷனூக்கம்.

<sup>3</sup> சாதி - பிறப்பு.

<sup>4</sup> வாதித்த - முரண்பட்ட.

<sup>5</sup> வியாஹதம் - முறண்பாடு.

ஜா இ பென்பது - ஜனனம். புண்ணிய பலம் கெடுமென்று சொல்லு த லாவது - ஒருவன் தபஸ்ஸாவானும், தானத்தாலானும், யாகா தியாலானும் புண்ணியம் ஆர்ஜித்து, இந்திர பதம் முதலாயின பெற்றுவது அனுபவிப்ப தற்கு முன்பே பிறதெருவன் அவ்வாறு செய்த பொழுது அந்தப் புண் ணியபலம் கெடுமென்னுங் கருததிஞல், இநதிரன் முதலாயிஞர் யாகாதி செய் வாரை இடையூறு செய்வாரென்பது; அது பிரசித்தம்.

" சூதித்த தோற்றமும் பிழைப்பென ஆதிக்கணை வழி" பென்று கூட் கெ. சூதித்த பிறக்கின்ற. சூத்திரப் பிறவி யாகாதி யோக்யமாகக் கொள் ளாமையிற் சூற்றமென்னேவெளின், பிரஹ்மாவினது அவயவத்தப் பிறகத் சூத்திரரை யாகாதி யோக்கிய பென்று கொள்ளாயாயில், இவ்வாற பிறக்த பிராஹ்மணரும் யோக்கியான்றென்றே கொள்ளென மூர்க்கு, பிராஹ்மணர் முதலாயினர், உயார்த் அவயவத்துப் பிறத்தலில் யாகாதிக்கு யோக்கிய ராவார்; சூத்திரர் காழ்க்க பாதத்துப் பிறத்தலில், அதற்கு யோக்கியான இறனில், விஷ்ணுவினது பாதத்துப் பிறக்தும் கக்காஜலம் நீரத்தமாகினறது; அவனது கிரோபாகத்து ஜனித்தும் ஸ்வேத ஜலம் அவவாருகின்றதில் ஒ; அவனது காபியிற் பிறகதும் பிரஹ்மா தூலவளுயினை; அவனது கர்ணமூலத்துப் பிறக தும் மது கைடவர் அவவாருகினறிலார்; ஆதலால், அவயவங்களை உச்ச சீச பாவத்தால் அவயவங்களுட் பிறக்கார்க்கு, உச்சகீச பாவக் கோடலர் தென்பது.

ஆகலால், இகளான்கு ஜாதிடம் பிரஹ்மாவினது அவயவங்களா பிறந்த தன 1 ருதல்; பிறக்கில், நானகு ஜாதிடம் ஒத்தல் பெறவேண்டுமாதவிற பிரஹ் மாவினது அவயவங்களிற் பிறப்புச சொல்லி, உச்சகீச பாவஞ் செரல்லுதல் மூலவாம் என்பது.

835 **ம**றுதலே தத்தமு னாக்கி மயக்க முஞ் செய்தபையார் பெறுதலே யென்ணேகொ உத்துவர தீனையன்று பேறு முண்டே யுறுதியுஞ் சால்பு முடையன யாவையு முண்மையினுர் செறுதலே யேவில்ல சிர்த்தன செய்விக்குஞ் சிட்டிதானே.

(இ - ள்.) இடிவாறு பூரவாபா விரோதங்கள் சொல்லி, அப்பியசித் தர்க்கும் மயக்கத்தைச் செய்வ தொனருதலில், இந்த வேத்சதால் தத துவ ஸ்வரூபம் பெறப்படாதாம். இனி, இதஞ்ற் பெறப்படுவது உறுதியுஞ் சால்புமுடையனவாசிய ஸ்வர்ணதானமே, கேஷத்திரதானமே, கோதானமே, மகிஷ் தானமே, அப்பலதானமே, கஜதானமே, பார்யாதானமே, கண்ளியா தானமே என்றிவை முதலாகிய தானங்களும், காலினக் கோட்லம், சிராத் தங்கோட்லு முதலாயின் மெய்ம்மை வகையாற் கடியப்படாவாகிய பிராதரு பார்யா வேவையும், ஸுராஸேவையும், மாம்ஸ் வேவையும் முதலாகிய இச்

<sup>1</sup> ஆகல் - வியங்கோள் வினமுந்து; "மனத்துக்கண் மாசிலஞதல்" \_ **திருக்குறள் - 34**.

சானுகூலமான பிரவிருத்திகளே, தன்னே அப்பியவித்தாரைச் செய்விக்கும் சாதூர்யமே யென்றவாறு.

செட்டு - சாதூர்யம். சீர்த்தன - இச்சானுக லமாயின. (குஉ) )

- 836 வசுக்களோ டுருத்திரர் பிதிரரோ டிவர்முத லாப்பலர்க்கும் பசுக்களோ டெருமைகள் குதிரைகள் புலியோடு நாய்முதலா விசுக்கழிக் தனபல கொலேகளு மிரங்கலிர் கொன்றவரை யசுப்பவர் போன்றனி சாயினு மருவின யாநுமக்கே.
- (இ எ்.) வசுக்கள் முதலாகச் சொல்லப்பட்ட பலர்க்கும் பச முதலாகச் இசால்லப்பட்ட பிராணிகளேக் கிருபை யின்றி வதிதது, வஸுக்கள் முதலாகச் சோல்லப்பு இன்றுரைத் 1தீற்றுகின்றீர் போலத் தின்றீராயின் நூமக்குப் பாப மாம் என்றுவாறு.

இசுக்க நிர்தன - செவ்வையற்றன. 'ருஜூ' என்பது 'இசு' என நின்றது. செவ்வையற்ற கொலேயாவது - அஸ்திர ஸஸ்திரங்களாற் கொலேயாளர் கொல்லு மாறு கொல்லாற வாயும், மூக்கும் புசை ததுக் கழுத்து திருகிச் தித்திரவை தமாக வதித்தல். அசிப்பிப்பவரென்பது - அசிபபவரென நின்றது, செய்பள் விகாரத தால். (குடி)

- 837 தே நம் பிதிசரும் நுதலிய கொலேகளிற் றிவிணதா மேவர வல்லன வேண்டுவல் யானென வேண்டுதியேல் யாவசை நுதலியு மவரவர் செய்தன வவரவர்க்கே யாவி னடையுமல் வருவிணே நுமக்கறி வியிதென்றுள்.
- (இ ன்.) கேவர்களே பும், பி தர்ககளே பும் குறிததுக் கொணற கொலக் குப் பாவமில் வென்ற வேண்டு வென்னி இவான்றுர்க்குக் கொல்லப் பாவம் வருவதாயின, யாவரைக் குறி தக் சொல்லினும் பாபமாம். அது கொல்ல விண யராகிய நமக்குத் கெரியாது. குறிக்கப்பட்டானுக்கும் பாபமாவது, அவனுக் குடன்பாடுள்காயி னனநே; அஃ இல்வழிக் சொன்றுர்க்கே பாபமாமென்பது போரதது.
- 835 உளட்டு தும் யாமென் அமர்களே துதலியோர் சாலேவைத்தால் விட்டினங் கிடலின்றி விணேசிலே துமக்கறி வரியதுபோற் கூட்டிமற் றவர்களே துதலிய கொலேவினே தங்களேயுங் காட்டுமல் லாரவர் தாமவை யறிவதோர் கணக்கிலரே.
- (இ ள்) பிராஹ்மணராகிய வுக்கினக் குறித்த ஒருவன் சாஃ வைத தான்; சியிருண்ணுமதன்றிச் சாஃ வைக்தான் புண்ணியம் பெறுமாற அறி தற்கு மரிதாயவாறுபோலத தேவர்கின நுதலி, சியிர் கொன்ற**னீராயின் நமக்** குக் கொலேயால் வரும் பாவம் தேவர்களுக்குளவாகா. இனி, சியிர் சா**ஃ**வயுண்ட

<sup>1</sup> திற்றுகின்றீர் - ஊட்டுகின்றீர்.

லாற் சாலே வைத்தமை யறிவீர்; தேவர்கள், நீர் கொன்றிட்ட மாம்ஸர் தின் ஞமையின், அவர், தம்மை நதலிக் கொன்றமை யறியும் பெற்றியு மிலகொன்ற வாறு.

வீட்டினைங்கிட டுலென்பது - அகததிடல்; அஃதாவது, உண்டல். காட்டுகில் வார் - காட்டுகிலோ டெுன்றவாறு; செய்யுள் விகாரம். (குடு)

- · 839 சிறந்தவர் தங்களுக் கெய்துக சென்றென்னுஞ் கிந்தையரா யறம்பல செய்தவர்க் கல்லதங் கவர்களுக் காகுமென்றுற் அறந்தவர் வீடுபெ ற்றுர்களே நுதலிய தொடர்வினேயும் பிறங்கியிப் பிறவியிற் போக்குமற் றிவையென்ன பேதைமையே.
- (இ ள்) சிறப்புடையாள இய சேலோக்கோக வென்று பூறைஜ முதலாயின 'செய்தால் அதனுல் வரும் அறமும், பாவமும் செய்தார்க்கு உருவதன்றித தம்மை நாதலிச் சிறப்புச செய்தமையு மநியாமையின, அதனின உடம்பாடில் லாத தேவர்க்கு வருமெனில், முகதார்மினுரைக் குறிசுது ஒருவன சிறப்புச் செய்தவழி, அதனுல் வரும் வீன, முகதனுக்காகி, அவீன ஸம்லாரதது மீட் கும் பிறப்பிக்கவேண்டுமாதலின, இககாறு சொல்லுதல் பேதைகைமை யெனற வாறு.
  - 840 **நண்படை நுத**லியும் பகைவடை நுதலியு மடிப்தொடுகளு சண்பவர்க் கல்லதங் கவர்களுக் காடுமன வுரைக்குராயார் பண்பிலி தேவடை நுதலிய கொலேயினிற் பல்வினே தா இண்பல வகையினி வடை நதவை கிளேயுங்க ணுமககுமென்ருள்.
  - (இ ன்.) ஒருவேன, தண மிதிநாளுகிஞணை இனிது வொட்கில் வெண்டி அமிழ்துண்டான; ஒருவேன, தன் சததரு கிசிதைக்ஃவேண்டி எஞ்சண்டான. அவவழிக் குறித்தார்க்கு அன்றி, அமிழ்தா நஞ்ச முண்டார்க்கே சத்பலமாயின வாறுபோல, தேவர்கள் திருப்தாரதில் டேண்டி. இவர்க் 1 கொக்கி, நீர் கொன்ற மாம்ஸாக்கின்றீரே மெனினும் கொல்லப்பாவம் அமக்கே விடுளை இதன்றவாறு. ()
  - 841 கொன்றவர்க் கல்லது துதலப்பட் டாகளேக் கடலிகிறி றின்றவாக் கியாவையும் தீவினே சேரல தெவர்க்குப்போ லென்றுரைப் பார்க்டுகய்து மேழைமை யுண்குவ வேலிமையார்க் கொன்றுவி யேனல தேவினே யூன்றுவர்க் கொப்பவென்ருள்.
  - (இ ன்.) தேவர்களேக் குறிததுக சொனருர்க்கல்லது தேவர்களுக்குப் பாவமாகாதெனின், தின்பாரைக் குறிததுக கொண்ருர்க்குப் பாவமாவதன்றித தின்பார்க்குப் பாவமாகாதெனறு கோடல் வேண்டுமெனில், அது பேதைமை மாற் சொல்லிஞய்; தினபாரைப்போலத் தேவர்கள், நீர் கொன்றிட்ட மாம்

<sup>1</sup> ஒக்கி - பொருததி.

கூறத்தைத் தின்ருபெனிற் கொலப்பாவம் அவர்க்கு உளதாமென்று சொல்லு வேன்; அவர் தின்னுமையிற் பாவமுளதென்று சொல்லே ணென்றவாறு. 0

- '842 ஈகளு நாய்களுங் கொன்றவ ரீவகண் டின்புறவிற் றீயவை பேசெய்யுந் தேவரத் தீவினே தீர்க்கிற்பவோ நோய்களும் பேய்களு மொழிக்குவ மெனினவை நங்களுக்கு மாய்விடினு ணரினஃ தாம்வினே யகற்று தற் கரியவென்முள்.
- (இ ள்.) ஈயும், நாயு முதலாகிய பிராணிகீன வதித்து, நீங்கள் கொடுப்ப, அது கொண்டினபுற்று, அல்லாக்கால இன்புரூராயில் அந்தத் தேவர்கள், நங்கட்கு வதாதியால் வந்த பாபததை யெவ்வாறு நீக்குவர்? இனி, அவரை ஆஸ்ரித்து, நோயும், பேயும் தோததுக்கொள்வே மெனினும், யாகாதிகள் செய்த நமக்கும் அவை உளதாயில், ஐன்மாததா கர்மம் போக்குத லரி தென்றவாறு.

யாங்கள் யாகா இடுசய்த வறவிஸ்ஸு கொடுக்கில் அவர்கட் கிண்பமும், அல்லாக்காற் அனபமுமாகினற தன் அ. தம்மை கொக்கி, யாகாதி செய்ததற்கு அனுக்கிரவுறம் பண்ணுவடு எனில், பஷ்பமே, சருவே, சாகதே யென்றிவற்றுல் தம்மை கோக்கிப் பூஜை செய்பவுக திருப்தார மணுக்கிரஹிப்பர். பிராணி வதம் வேண்டுவதில்லே. அஃகனறிப் பிராணிவதத்தால் மாம்ஸமிடிலல்லது, திருப்தாரகாராயில், காம் அவவாறு கொடுதைக்போது திருப்தியும், கொடாத போது அதிருப்தியு முடையராவ சாதலின். கம்மாற் குறைகொள்கின்றுர்; கங் குறை தீர்க்கமாட்டா பென்பது.

- 843 நம்.முறு துன்பங்க ணுமொழிக் கல்லலம் பிறருறுப வெம்முறை யாயினும் போக்கு,தற் கரியனிங் எவர்களேப்போற் நம்முறு துன்பமுக் தாமொழிக் கில்லலர் பிறர்களேயே லெம்முறை கோய்களுஞ் செய்குப வலசென விகழ்ததனனே.
- (இ ன்.) ஈமக்கு வாக துபாம் பிறரை ஆஸரிசதை தோக்கினற நாம் பிறர்ககு வாக துபாம திரக்கமாட்டாதவாறபோல, ஈம்மால் தம்குறை திரததக் கொள்கின்ற தேவர்கள் நமககுக் குறைதீர்கதினறவா நெங்ஙனமென இகழ்ந்தா சென்றவாறு.
- 844 **நா**ங்கொன்று கொடுக்கும் விலங்கினே நலிவடுகார் பசியின் சேற் முங்கொன்று தின்குவ சாய்விடி வவர்கினத் தவிர்க்குநர்யார் தீங்கொன்று முரையன்மின் பேவர்தம் மூணினேச் சேணின்றுதாம் வாங்குத லல்லது முடையொடு சொறுண்ணும் வயிற்றினரே.
- (இ ன்.) தேவர்கள், நாங கொண்றிட்ட மாம்ஸததை பகுதிப்பதொரு பசியுடையாராயிற் ருமே ஆடு முதலாயின வுன்வழிச் செண்று வதித்துத திண் புழித் தவிர்ப்பாருளரோ? இஃதென் சொல்லிணே? நீ கொடுக்கின்ற மாம்ஸத்

திணையும் தூரத்து நின்றே கைக்கொள்கின்*ரு ர*ன்றே? நின்னே இரக்து சோ*று* மிறைச்சியுக்தின்னும் வயிற்றினரோ? அல்லர்கா ணென்றவாறு.

நாங்கள் கொடுக்கின்ற மாம்ஸம் பசியாற் நின்கின்று ரல்லர்; அவரை கோக்கிப் பிராணி ஹிம்ஸா பூர்வகம் 1யஜிக்க கமக்கு கன்மைகளுளவா மென்ற சொல்லிற் பகை, பசி, பிணி, பயம், ஆர்வம், செற்றங்களுடைய இவர்கினகோக் கிச் செய்ய, கமக்கு கன்மையுளதாமாயில், இவ்வாருகிய 2சவா முதலாயின வற்றை நோக்கி, அவையுவக்கும் மலம்முதலாயின இட்டாலும் கமக்கு கன்மை. யுளதாகல் வேண்டும். இனி அட்டு வாணிகரும், தாம் அடறக்கும்போது தம் தெய்வத்தை கிணப்பா ராதலின், அவர்க்கு நன்மையுளதாகல் வேண்டும். அன்றியும், நாம் கொடுத்க மாம்ஸம் அவருண்ண ராகவும் நன்மை நமக்குப் பயக்குமாயில், பூவே, சார்தே பெனறிகைவ முதலாயினவற்ருல் யஜிக்கவும் நமக்கு நன்மை பயக்கும்: அசுதத திரவியமாகிய மாம்ஸக்கால் யஜிக்க நனமை பயக்கில் விசுத்தமாசிய புஷ்பாதியால் யறிக்க கண்மைபயக்கு மென்பது இனி அ முடியுமாதவிற் புஷ்பாதிபே யக்கு திரவியமாம். இஃதன்றி மாம்ஸம் யக்கு தொவிய மாவதாயில் அவர் மாம்ஸம் தினபராவர்; ஆக ஆடு முதலாயின வள வழித் தாமே சென்று வதிசதுக நின்ன வமையும். அது காணமையில் அவர் மாம்ஸர் தின்னும் வயிறடைய ரல்லரென்பது. அசுரர் முதலாயினருடன பகையுடைமையும், 8ஹவிர்புக்குக்களென் அம், 4ஹவிராதானம் பண்ணுவபொன **நாம், அமிர்த மதனம் பண்ணிஞபென நும் சொல்லுதலிற் பசியுடை**மையும், அசுவினி தேவர்களே உடைமையிற் பிகரிபடைமையும், பிறர் பண்ணும் தபலை அழித்தலில் அச்சமுடைமையாம், ஸ்திரீகளோடு வாட்கலில் ஆர்வமுடைமை யும், யுததங்கள் செய்தலிற் செற்ற முடைமையும் முன்பொருவன ஸர்ப்ப **யாகம் பண்ணு**ம்வழி சகூழிக*ொள* 5 ......

<sup>1</sup> பஜிக்க - யாகம் செய்ய.

<sup>2</sup> சுவா - நாய்.

<sup>3</sup> ஹவிர்புக்குக்கள் - ஹவிஸை உண்போர்.

<sup>4</sup> ஹவிரா தானம் - ஹவிஸைக் கைக்கொள்ளுதல்.

<sup>5</sup> இங்கிருர் அதேச்செய்யுளின் மீதி உரையும் 22முதல் 29வரை 8 செய்யுட்களும் 29வ அசெய்யுளின் முற்பகுதி உரையும் சுவடிகளில் இல்ஃல.

<sup>6</sup> சம்ஸித்து - துதித்து.

- 852 பொய்த்துரை யாகன்மை போதுவ தேலில்ஃ பூதிகனே சத்திய மேயுரை சீயெனத் தானுமஃ தேயுரைத்தா னெத்திசை யார்களு மேத்து தற் கேற்றன னிவனு மென்றுர் தத்துவ சேசின்று தத்துவ செனப்படுக் தன்மையினுர்.
- (இ ள்.) பூதிகன் சிஷ்யவர்க்கத் துள்ளாரும் பூதிகின கோக்கி மித்யா வாகிய வேதார்த்தானுஷ்டான கிலேசத் திஞைல் வருவதொரு நன்மையில் லே; இதின விடுவதே தகுவதாயில் கடுகச் சொல்லென்று சொல்ல, பூதிகனும் இதின விடுவதே தகுவதென்றுன்; என்றலும், தத்வஜ் ஞானமுடையாசெல்லா ரும் இவன குணகிராஹி யெனறு பூதிகினே ஸ்.துதித்தாசென்றவாறு. (உல)
- 853 நன்பொரு ளாவன விலையென வவனேடு நகரத்துள்ளா ரின்பு அம வகையினி சென்டுத்தன ளுரைத்தபின் விடுக்கலுற்ருட் கன்புபட் டவர்களு மறகெறி யறிவித்த வார்வத்திறைற் பின்புசென் ெருழிதுமென றதுசெய்து வலங்கொண்டு பெயர்க்தனரே.
- (இ ள்.) நன்றுகிய ததவ மிவைபென்று ஸப்த தததுவங்களே நகரத் துள்ளார்க்கும், பூதிகனுக்கும் இனி துணருமாறு கூறி நீலகேசியார் போகலுற்று நாக, அவர்கள் அவரை, மிகவும் ஸ்சேகி தது தர்மவாத்ஸல்பததாற் பினசெனறு வலங்கொண்டு மீண்டா சென்றவாறு.

நீலகேசித் திரட்டில் வேதவாதச் சருக்கம் முற்றும்.

## பத்தாவ*து*

## பூத வாதச் சருக்கம்

- 854 **வே**த வாதம் வெளிறுசெய் தானங்கோர் பூத வாதியும் பொங்கினன் மேற்செல 1 வாத வாதி யிவின யடக்கிஞ 2லேத ஆதிய மில்லென வெண்ணித்தான்.
- (இ ள்.) வேதவாதர் தூஷித்து நீக்கிச் செல்வா ரங்கொரு பூதவாதியைக் கொண்டு, இவன் அஜ்ஞானியாகிலும், இவன் கர்வததினே அடக்கிஞல், வருவ தோர் குற்றமில்லே யென்று விசாரித்தா சென்றவாறு. (க)
  - 855 **நில்லப் பாவினி நீகண்ட தத்து**வஞ் சொல்ல**ற் பாஃயிங் கென்ன** அஞ் சொல்லுவான் மல்ல**ற் ரூணே மதனசித் தன்னெ** அயங் கல்லொ**த் தோங்கிய தோட்களி யா**ணயான். (உ)
  - 856 அணிகொளாரத் தாசவை கேட்கெனப் புணிகொள் மூஞ்சுப் பிசாசகன் சொல்லுவான் குணிகு ணம்மெனுங் கூற்றில லைசி தன் அணிவைம் பூதங்க ளேகொழில் சொல்லுவேன்.
- (இ ள்.) நின் தததையை மிருந்தவாறு சொல்லென அ நீலகேசியார் கேட்டிலும் மதன சிததன் என்னும் ராஜாவினது ஆஸ்தானத்துள்ளார் கேட்க, பிசாசக கென்னும் பூதவாதி சொல்லுவான்: குணிகுண மென்பன கொள்ளேன; பஞ்ச பூதமே பொருகளென்று துணிந்தேன்; தொழிலுஞ்சொல்லுவே கென்றவாறு.
  - 857 **திண்ணென்** றீகில நீர்வளி காயத்தாற் க**ண்ணு மூக்கொ**டு நாமெய் செசிகளாய் வண்ண நாற்றஞ் சுவையினெ டூரெலி யெண்**ணு**ங் கா**ஃ** யியைந்துழி யெய்துமே.
- (இ ன்.) ஸ்திரங்களாகிய அக்கினியும், கிலனும், நீரும், காற்றும், ஆகாய மும் என்றிவற்றுல் முறையே கண்னும், மூக்கும், காவும், மெய்யும், செவியும் என்னும் பொறிகளும், வண்ணம், காற்றம், சுவை, ஊறை, ஒலி என்னும் புலம் ஐந்தமாகு மென்றவாறு.

<sup>1</sup> ஆதம் - அஜ்ஞானம். 2 ஏதஊதியம் - குற்றம் வருவது.

- 858 **ஐ**க்துங் கூடி யறிவின்ப மாதியாய் வக்து தோன்றி மதுமயக் காற்றவி னக்தி நாளுங் குடஞ்சுடர் நாட்டம்போற் சிக்தி அலவை சென்றினஞ் சேருமே.
- (இ ள்.) மாமுதலாகிய வைக்து தொவியத்தின் கூட்டத்தின் மத்ய சக்தி பிறகதாற்போல, பிருதிவியாதி பஞ்சபூத மைவாயத்து, ஞான ஸுகாதி தோனறி, அவை வளா வளர்க்து, அக்தப் பூதங்கள் பிரிக்தால் அவை தம் இனமாகிய பூதங்களிற் சேரும்; சோவே, ஸுகாதி சேத ைருபத்வம் கடமும் பிரசீபமும் இன்னவழிப் புக்கன வென்றறியாமல் கசித்தவாறுபோல கசிக்கு மென்றவாறு.

'ஈசிக்கும்' எ*ண் ொரு சொ*ல் வருவி*த் த*ோக் கொள்க- (இ)

- 559 உலகெ லாமனை யேயுயி ருண்டெனச் சொல வலாசன சொற்றெளிக தேகின்று பல கலாங்களுஞ் செய்யப் பயனிலார் புலவ சாவதன் நேவங்குப் போர்ததே.
- (இ ன்.) லோகததுப் பொருளாவண அந்தப் பூதங்கள் ஐந்துமே; வாக்மி களாயினூர் சொல்லும் வார்த்தை கேட்டு உயிருண்டுடனறு அறியாதார் கதற் றுக்கள் கத்துவா; கதறிஞுரேனும் அதஞுற் பெறுவது வாக்பாவமே; ஜீவவித்தி யில்<sup>2</sup>ல பென்றவாறு-
  - >60 சென்ற காலதது ஞ்டுசல் கின்ற காலத்து கின்ற காலத்தி லும்மிக சிகழ்ச்சியே யென்று மிவ்வுல கித்தன்மைத் தேமிது வன்ற தென்றுமைப் பாபர்ப் பார்களே.
- (இ ன்) எக்காஸத்து மியவைக்குமே பொருள்; பிறிகொன்று சொல்லு வா சறிவில்லாதார என்றவாறு. (எ)
  - 861 இட்ட மாவ திதுவெனக் கேட்டவள் சிட்ட ரன்றியுஞ் சென்றிருந் தார்க்கெலா மொட்டி மீட்டு முரைத்துளர் தான்கொளிஇக் கட்டு ரைய்யெடுத் தாள்கயற் கண்ணினள்.
- (இ ள்) அவன் சொல்லியது கேட்டு, அவன் சொன்னவா மெற்லாரு மறிய அநுவதித்து, அதற்குக் குற்றங்கூறத் தொடங்கிஞர் நீலகேசியாரென்ற வாற. (அ)

- 862 **'வி**ண்யி னீங்கி விளங்கிய ஞானத்தோர் முஜுவ னின்மையி ஞன்முத ஜூனில்லே யூணைய மாண்பின தாகம மாதலாற் பூஜுவ னின்னுரை பொய்டுயனச் சொல்லியே.
- (இ ன்) ஐரதை பூதங்களுங் கூடிச் சிரீ மானவாறம், ஞாளு இ தோன்றியு வருறும், கீ பிரத்தியது ததாற் கண்டு சொல்லுகின்றுயோ? அனுமானத்தாற் சொல்லுகின்றுயோ? பிரத்தியது த்தாற் கண்டாயெனின், எல்லாம் பிரத்தியது ததால் 2(காண்டலில்) மாதாவினது உதரத்தை பஞ்சபூத மைவாயங் காண்டல் வேண்டும்; பஞ்சபூத மைவாய மொன்றுல் அடிமிததுவோயில், ஜீவனேயு மொன்றுல் அடூமிததுக்கொள்; சரீரத இக்காணப்பட்ட வற்கௌவு முதலாகியவற்றுல் பூதமைவாயம் அடிமிததேனெனில், அசேதனமாகிய பூதர துக்கு மைப்பவியாத ஞானு தியால் சேதனுனே அடிமிக்கவு மமையும்; இனி, ஆகமததாலறியில், ஆகமமாவது கர்மததி னீங்கி, விசுதத ஞானவாளுகிய ஆப்சனது வசனமாம்; ஆப்சனில்லாமையில் சினக்கு ஆகமமில்ல; இன்மையின கீ சொல்லுகினறது அமைப்பாக பிரலாபடுமனறு சொல்லுவே சென்றவாறு.

**ரீ, வி?னயின்**ங்கி விளங்கிய ஆப்தனல்லாமையில் ஒன்வாக்கியுக் கொள்ளப் படா**தென்றுமாம்.** (க)

- 863 <sup>8</sup>கேவைத்த கொலொடு கட்டில் <sup>4</sup> கடினைகாத் தவத்திற் கொததன தாங்கினித தாபதம் அபத்த பேபுற வாருயி ரில்ஃபேற் சதத்தி னுலுய்த்தல் சூதது வாகுமே.
- (இ ள்.) ஆகமாவினமைக்கட் பாலோக மில்<sup>®</sup>லை; இம்மைக்கண் தவம் பண்ணுவது வியர்த்தாயாஸ மாதலில் யதேஷ்டம் சரிப்பதே கண்டுறென்றவாறு.
  - 864 பூத மல்லது பொய்பிற நூலென்று வாதஞ் செய்து வருந்தி முடிப்பதென் நாத னன்னெறி நல்வினே நற்பயன் யாது மில்லே யெனின்ஃ தவத்தமே.
- (இ ள்.) பஞ்சபூதமே யல்லது ஆப்தனும், ஆகமமும், ஸக்மார்க்கமும், கல்வினே நீவினேயும், அவற்றின் பயஞுகிய பாலோகததுப் பலிப்பதொரு பிர யோஜனமு மில்ஃயெனில் அவை யில்ஃயென்ற வாதஞ்செய்து பயர்த தென்னே? வாதஞ்செய்கின்ற ஆயாஸம் வியர்த்தாயாஸமா மென்றவாறு.

<sup>1 &</sup>quot; விணேயினீங்கி விளங்கிய " தொல்காப்பியம் - சூத்திரம். (1594)

<sup>2</sup> விடுபட்டதற்குச் சேர்க்கப்பட்டது.

<sup>3</sup> கவைத்தகோல் - கவைக்கோல். 4 கடிஞை - பிச்சைப் பாத தொம்.

என்னே ? பாலோக மில்லே யென்னும் பகூத்து, ஆப்தாதிகளே உண் டென்று கினதை, இருக்கதற்காக வருவதொரு குற்றமின்மையி லெவ்வாறு கினேததிருக்கவு மமையுமாதலி னென்பது. (கக)

865 யாது மில்ஃ புபிரிவை யாஞ்சொல்லும் பூத மேயெனப் போர்திருர் தென்குறும் வாதஞ செய்கின்ற பூதமவ் வாதமோ யாதைம் பூதங்க டம்முள்ளு மஃதினி.

(இ - ள்.) உயிகொன கொள்றுமில்ல, பஞ்சபூகமே ததவமென்று என ஹடன நாதஞ் செய்கின<sub>்</sub>து பூசங்கினர்துமோ? அதவன்றி அவற்றள் வாத மோனறமோ? யாதோ? அத சொல்கெல்னறவாறு.

ஒரு தின அ ஸைப்பாயத்துக் கோன ற விகனினும் அவற்றுக்கு ஸம்வாயா இ கைப்படுத்தலரிது. எனுன்? ஆகாசம் அமூர்த்தமாதலால், மூரத்தமாகிய பூத சதுஷ்டயத்தோடு கூடாநாம்: இனி, ஜலாக்னி முதலாகிய பூத சதுஷ்டயக் தாமுக தம்முள் விருத்தமாகையால் தமமிற் கூடாவாம். ஆக்லில் இவை ஐக்துங் கூடி பொனருத் லரித்தன்பது.

566 அளித்த வைந்திர் கறிவின்ப மாக்குவான் களித்தர் காற்ற அடையன காட்டினுப் களித்தர் காசண காரிய மூர்த்தியா செலாளித்து கின்ற வுணாவு ந வெவ்றியோ.

(இ-ன்.) பஞ்சபூசங்களுஞ் சோறநிகினற . நிக் கூடினைவாறு காணப் பட்டகன்ளே? அட்டாற கூடிய வழி டண்டாசிய சரீரதது சுகதுக்க ரூபமாகிய சேதளுக்கு . ண்டாப், மா முதலாயினவற்றின கடட்டத்திலுண்டாசிய 1மத யத*ு* 2மதிப்பிக்கும் சுதி தொன்றியவா றபோல வென்று திருஷ்டாகதங் காட் டினம், அடுகின்ற அடு அந்த ஐநகுக் கூடின்காயில், அங்கு சேதஞைசக்தி யுடையும் சாரு ரீச்சு தொன்று சகாநென்னே? மா முதலாபினவற்றின் கூட்ட முள் அடிவெல்லாம் களிப்பிப்பதாகிய மதயம் தொன றுகின் நதில்‰யோ? மா முகலாபினவறறின் கட்டததாலாகிய மதயம். தான களித்தலன்றித் தன் தேரி கூடிப பிறினேக் களிப்பிக்குமாறு போல பஞ்சபூகங்களாலாகிய சரீரமும், தான சுகதுக்க முடைசுகள் அடுத் தன்னுடன் கூடினுலுக்கு சுகதுக்கங்கினப் பண்ணுமென உ சொள்கினருமோ? இனி, பஞ்சபூக காரியம் சேதனே யென னினும், சேதணேச்குப் பஞ்சபூதா ஆணேச்சுரணமோ? முதற்சாரணமோ? துணேக்காரணமெனின், முதற்காரணம் பிறிதொன்ற கேண்டும்; பிறிதொன் றின்மையில், பூசுக்தானே முசுற்சாரணமெனில், துணேக்காரணமின்றி முதற் காரணததாற் ரேன் அவதொரு சாரியமில்லே: அன்றிடம், மூர்த்தமும், முதற் காரணமுமாகிப மண்**மு** தலாயினவற்ருல் பிறாத குடம் முதலாயினவும் களித்

<sup>1</sup> மத்யம் - மது. 2 மதிப்பிக்கும் - களிப்பிக்கும், மயங்கச் செய்யும்.

தற்கா சணமாகி, ஒளவு தங்களாற் ருேன்றிய மத்யமும் மூர்த் தமாகக் காண்கின் றனவாம்; அவவாறே மூர்த் தமாகிய, பூத காரியமாகிய சேத ஊபை மூர்த் த மென்ற வேண்டு தியோ வென்றவாறு

367 உருகின் காரிய மேலாரு வென்றனை பருவின் காரிய மேலவா காயக்கா மொருவன் காரிய மன்றுணர் வென்கின்றுய் மருவும் காரண காரிய மற்றெகுனே.

(இ-ன்.) ரூபமாகிய புதகலத்தின் காரியமாயிற் சேசீன ரூப திரவ்ய மாக வேண்டும். அரூபத்தின் காரியமெனின், ஆசாச காரியமாகல் வேண்டும். ஒரு ஆத்மாவின் காரியம் ஞாஞதியென்ற கொள்ளாதாய் சேதனு சேதனங் களாகிய சரீராத்மாக்களுக்குக் காரண காரிய மெவவாற சொல்லா யெனற வாறு.

சரீரம் வளரு நடிகாறம் சே சினை வளரவும், அச செடு நடிக்கோறும் கெடவுங் காண்டலானும், சரீரத்தில் பிரிததுச் சே தனம்பெரப்படாமலாலும்,சே சினே சரீ ரகாரியடுமனில், பிருதிவி வீசே உதமாகிய இரு தனக பெறப்படாதாகி, இரு தன மில்லாத வழி யில்லேயாகின்ற அக்னி, இரு தனகாரியமாகி, இரு கனத்துடர் ஒன் ருகாதவாறு போல சேதனம் சரீரகாரியமாய்ச் சரீரசதோ டொணரு காதென பது. அன்றியும் மஹா சரீரவானில், அல்ப சரீரியாயிஞன ஸுகல சாஸ்திர ஞானுகி ஞானமுடையளுகக் காண்டலில், சரீர விரு ததியால் சேதனத சுக்கு விருத்தியில்லே யென்பது. அன்றியும் கண்ணினுற் காணப்படு வருகிய ரேபமும், காவினுற் காணப்படு வதாகிய ரலமும், தம்மில் வேறுமாகிக் காரண காரியமு மாகாதவாறு போல இக்திரியத்தாலும், மன்ஸாலும் காணப்படாகின்ற காய சேதனங்கள் வேறுமாகிக் காறண காரியமுமாகா வென்புகு. ஆதலாற் காரண கார்யடுமன்ளே பென்றவாறு.

868 வையு மண்ணு மயிரு மலமுமோர் பையுள் வைக்கப் பளிங்கும் பயக்குமோ போய்யைம் பூதம் புணர்ந்துணர் வோடின்பம செய்யு மென்பது கொதிககற் பாலதோ.

(இ - ன்) டைக்கோலும், மண்ணும், மயிரும், மலமூர்த்திராதியுமொரு தோற்பையுள் டைக்க, ஸ்படிகத்தா லொருபாவை தோன்றுமோ? தோனரு தாயிற் பஞ்ச பூதங்கள் கூடினல் ழி ஞானசுகாதி ரூப்பாகிய சேதீன தோன்று மென்பது பொய்; இது வீசாரிக்க வேண்டுவதுண்டோ வென்றவாறு. (கடு)

869 கள்ளப் பூதமுங் காமிக்கும் பூதமும் வெள்ளப் பூதமும் மல்லவு மல்லவா அள்ளப் பூதமொன் ருக்குவ துண்மையைக் கொள்ளப் பூதக் குணமவை யல்லவோ.

- (இ ள்) பஞ்சபூதங்களாற் ரேன்றிய புருவுகி வொருவன் கள்வஞகும்; பிறனெருவன் காமுகஞகும்; ஒருவன் தார்மிகஞகும்; இவ்வாறு குண பேதங்களுக்குக் காரணமாகியது ஜலமுதலாகிய பூதமும், அவற்றன் குணவிசேஷமு மல்லவன்றே; ஆகில், சரீர பிண்டங்களுள் அவை காண்டல் வேண்டும்; காணு தாயினு முளதெனில், ஜீவனு முளதாமன்றே; அஃ தின்மையி லுள்ள முடைத் தாகிக் களவுகாண்டன் முதலாகிய குணங்களே யாக்குவதொரு பூதார்தர முண்டென்று கொள்வாயாக; அல்லது, பஞ்சபூதங்களுக்குக் களவு காண்டலாதி குணமல்ல வென்றவாறு.
  - 870 பொறியைக் தாலேக்து பூதத்தி தைய வறிவைக் தாலேகது மவ்வைக்திற் காகுமோ பிறிதொன் நேபொருட் பெற்றிமற் றிற்றெனக் குறிகொண் டாயொன் உ சுறெனக் கென்னவே.
- (இ ன்) ஐந்தை பூசுங்களாலாகிய ஐந்து இந்திரியங்களாலும் ரூபாதி ஞானம் ஐந்தும் பிறந்தன் வென்ற சொல்லுதலால் ஐந்தறிவு தனித்தனி ஒரோ வொரோ இந்திரியங்களால் ஒரோ வொரோ அறிவாப் பிறந்ததோ? ஒர்றிவு ஐந்து இந்திரியத்தாலும் பிறந்ததோ? அண்றி ஒரிந்திரியத்தால் ஐந்தறிவும் பிறந்ததோ? இந்திரிய வியதிரிக்கமாகிய தொண்ருல் ஐந்தறிவும் பிறந்ததோ? குறியுடையா பொன்று சொல்லுவாயாக எணக்கெண்று நீலகேசியார் சொல்ல வென்றவாறு.
  - 971 ஒன்றன் காரிய மொன்றென வொட்டினுஞ் சென்றே லாமவை சேதணே யாகுமே யன்றெ லாமவை யாக்குமொன் றேயினி யென்ற லானுமல் தின்னுயி செய்துமே.
- (இ ள்) ஒரோ வொரோ இந்திரியங்களால், ஒரோ வொரோ அறிவு பிறக்குமெனில், பஞ்சபூத மைவாயதது அறிவு பிறக்குமென்று முன் கூறியது அமைப்பத பிரலாபமாம். எனன? ஒரு பூதம் ஒரு இந்திரியமாய் கின்று ஒரு அறிவைப் பிறப்பித்தலின். அன்றிடம் இந்து பூதங்களும் தணித்தனி இந்திரி யங்களாய இந்து ஞானங்களே பும் ஐனிப்பிக்கில், இந்து பூதங்களும் சேதனை யாதல்வேண்டும். என்னே? சேதனத்தல்லது, அசேதனத்த ஞானம் பிறவாதா கையால். பிறக்கில், கடபடாதிகளிலும் ஞானம் பிறக்கவேண்டும். இனி இந்து இந்திரியங்களும் ஒரு ஞானததைப் பண்ணுமென்னிலும் ரூபஞானம் நயனத் தைப்பற்றிப் பிறந்ததென்பது பொருந்தாது. அன்றியும் இந்திரியக் குறை பாடுடைய எறும்பு முதலாலாயினைவற்றுக்கும், ிஜாத்யந்கன் முதலாயினுக்

<sup>1</sup> ஜாதயர்தன - பிறவிக்குருடன.

கும் ஞாது இயொன்றும் பிறததல் கூடாதாம். ஒர் இந்திரியத்தால் இந்தி ஞானமும் பிறக்கில், பஞ்சபூத ஸுடிவாயத்து ஞானம் பிறக்கு மென்பது பொருந் தாது. என்னே? ஒரு பூதமே இந்து ஞானததையும் பிறப்பிக்குமாதலால். இனி, பூத வியதிரிக்தமாகிய பிறி தொன்றுல் இந்து ஞானமும் பிறக்கில் அதி ஆத்மாவாதலில், ஆக்ம சித்தியாம், அசேதனத்த ஞானம் பிறத்தல் கூடாமையி வென்பது.

- 872 அணேத்துப் பூதமு மேயறி வாக்கினுன் மனத்துக் கின்னுமோர் பூதத்தை மன்னூரீ நிணேத்துக் காணன்றி நேடியுங் காஹோயா வெனக்கு நீசெய்வ தித்துணே பேயினி.
- இ. ள்.) ஐர்து பூதங்களும் **ஐ**ரதை இநிரியங்களாகி, ஐரதேறிடையும் பண்ணுமாகில், மனலைப் பண்ணுவகொரு பூத மின்மையில் மானலமான ஞானம் பிறக்குமாறு சொல்லெனறவாறு. (ககை)
  - 873 பிண்ட மாகிப் பிறாதன யாவையு முண்டுங் கண்டு முணர்க்தவு ஏ செய்தவுங் கொண்டு மீட்டவை கூறுதல கூறுங்கால கண்ட பூதததுக் காரிய மௌறியோ.
- இ எ்.) பஞ்ச பூத மயமாகிப் டிராணிக்கொல்லாம் முனைபுதாம் உண்டண வும், கண்டேனவும், அறிந்தனவும், செய்சனவும் மீட்டுமுணாகது கூறுக்கோண் கின்றனம்; இதுவோடிக் காணப்பட்ட பஞ்பூத காரியப்மன்ற கொல்லு நிலியா வென்றவாறு.

இக்திரிய ஞானமல்லாத பிரத்தியபிஜ்ஞான முதலாய்ன பூக காரிய மாதல் கூடாமையின் என சொல்லுதி யென்பது போகத்து. (உ**o**)

- 874 பிறந்த நாள்களுட் பிள்ளேயு மல்லவு மறிநது தாய்முலே யோடல்ல வுண்டிக வறிந்த வாடுறன்கொ லோவைநது பூதமுஞ செறிந்த நாள்களுட் செய்வன வல்லவால்.
- (இ ள்) மனுஷ்யர் முதலாகி ஸர்வ பிரா ்சளும் ஐன்ம காலாகு சடும ஆகார வேட்கை தோறறித தததமககுத சகக ஆகாரமறிரு அ கைக்கொண்டு திருப்தமாகினற தெவ்வாறே? அசேதனமாகிய பஞ்ச பூதங்களுங் கூடித தஞ் சின நாள்களின் இவற்றிற்கு ஆகார வேட்கை முதலாயின வுண்டாகுமோ? இஃதெற்முலாயிற்று? ஐன்மாக்தர வாஸீன யுடையதொரு ஜீவ திரவியங் கொள்ளாயாயின் என்றவாறு.
  - 875 **பு**த்தி யானின்றிப் பூதத்தி குயவேற் பதது மல்லவும் பன்றிக்கு நாய்கட்கு

மொத்த தன்மைய பன்மைய குட்டிகள் வித்தி றைய விணவிகற் பாம்பிற.

(இ - ள்.) ஆத்மாவின்றியும் பூத பஞ்ச ஸம்யோக மாத தொததாற் பிராணிகள் பிறக்கினறனவாயிற் பன்றி, காய் முதலாகிய ஒரு சாரனவற்றுளதாகிய பூத ஸமவாயம் ஒரின சதுப் பல பிராணி ஜனித்தற்குக் காரணமாதலும், யானே முத லாயினவற்றுளதாகிய பூதஸமவாயம் ஒரு கன்ற ஜனித்தற்குக் காரணமாத அம், பூதங்களது கூட்ட மொழியப் பிறிதொரு காரணமில் ஃயாயில் ஆமாறு இல்லே. ஆதலின, அது, கர்மகர்ததாவும், பல போக்தாவுமாகிய ஜீவனது கர்ம பேதகதானே யாமெனறவாறு.

புதையான - ஆதமா - சுக்ல டுசானித ஸம்யோகதது ஆத்மா வநத ஜெனிகுது பெமெனு இனறை பகுகதிலும் ஒனறைன அயிற்றுள் ஒரு ஜீவன் வந்து ஜெனித் தேலம், ஒனறன வயிற்றுட்பல ஜீவன் வநது ஜனித்தலு மாமா மென் இனை பெயென்றை 1 மேசாது இயம் வருமெனில் வராது, ஜனி க்கின்ற ஜீவனதாடம், அத ஜெனி த்தற் கிடமாகிய ஜீவனதாடம் கர்ம வசத்தால் அது கூடுமாகலி மன்னபது. சில பல குட்டியிடுத்தும், கில ஒரு குட்டியிடுத்தும் ஸ்வபாவமெனில், ஒருகால் ஒரு குட்டியிட்டது பின்பொருகாறபல குட்டியிடுத்தும், ஒருகாற் பல குட்டியிட்டதி ஒருகால் ஒரு குட்டியிடுத்தும் காண்டலில் ஆது, ஸ்வபா மாதல் கூடாது, ஸ்வபாவமாவ பிதாருபடி யிருக்குல டெண்டுதலி மன்னபது. (உஉ)

576 குறைகது பூதங்கள் கூட்டமுண் டாபவ ஹுறைக்த பூதத துணர்வல்ல தின்மையா லறைகத பூதங்க ளேரதுமங் கில்லெனின் மறைகத பூதத்தி லுண்மைவக தெய்துமால்.

- (இ ள்) நுவீநேதிரிய முகலாகிய 2விக்கலை திரிய பிராணிகட்கும் சரீர மேண்மையில் பஞ்ச பூகமுக கடி்சலனரி ஒன்ற மெரண்டும் பூதங்கள் குறைந் தேங் கடுமோ எனராககு அட்டாறுக் கடும் சாணப்பட்ட இந்திரியங்கிளப் பண்ணும் பூதமலலுகு, இந்த பூசமு மில ில மியனில் இரு பூதங்களி இண்மையு மெய்தும் அது காட்டு மென்றவாறு. அது, வருசினற சாதையில் விளங்கும்.
  - 977 நீருங் காற்றுமல் லாசில மில்லேயோ ஆருஞ் சங்க்கே டுர்மசகி மூக்கில தெரியுண்டலிற் பியுமுண் டில்லேகண் காரியஞ்செனி காணலங் காயக்கென்.
- (இ ள்.) சங்கும், ஊார்மச்<sup>டிர</sup>ும் முதலாகிட கவீசதிரியங்களதை செரீ**ரதத** உடம்பைப் பண்ணும் காற்அம், காவைப் பண்ணு நீருமனறிப் பிருதிவி விசேஷ

<sup>1</sup> சொத்தியம் - ஆகேஷபம், கேன்வி.

<sup>2</sup> விகலேர்திரியம் - குறைந்த பொறி.

மாகிய அஸ்தி முதலாயின உண்மையினும், மண்டுணத் தின்றலி னும் அவீக்திரிய பிராணி சரீரத்த நிலமில் ஃ மெயில் மேயி? நில முண்டாபுமலைவை மூக்குடையைவல்ல; ஆகார வேட்கையால் ஜீவித்தலில், உதராக்கினி முதலாயின் உண்மையில் அக்னி யுண்டு; உண்டெனினும் அவற்றுக்கு அக்னியாலாவதாகிய கண்ணில் ஃ : உதர விவர முதலாகிய விவரமுண்மையானும், ஆகாசம் வியாப்த மாதலினும் ஆகாச முண்டென்றற் கென் கோயோ? அஃ நண்டெனினும் அதனைலாம் செவி தாவீக்கிரி யங்களுக் கில் ஃ யென்றவாறு.

878 ஒன்றென் முக வுணர்ச்சி முறைமையாற் சென்ற பூதங்கள் சேர்வதற் கேதுவென் குன்றித் தத்தமுள் யாவையும் கூடுமே னின்ற மெய்ம்மை கினதென சேர்வல்யான்.

(இ - ன்.) ஓரறிவுமிரை பொரு பூதமும், இரண்டறிவுயிரை இரண்டு பூதமு மாக்கி, இவவா அடப்பறிவு செய். ங் காரணேடு நாவறிவு செய்டம் நீரும், மூக் **கறிவு** செய்யும் கிலனும், கணணறிவு செய்டும் தீயும், செவி யறிவு செய்பும் ஆசாசமும் கிரமசதாற் கூடுதற்குக காரணமென்னே? கண்ணறிவு செய்யுக **தீ**யு**ம்,** செவி ய**றிவு** செய்<sup>ர</sup> ம் ஆசாசமுமாப் இடைரறு விபரீதமாகக் கூடாதவா றென்னே ? இனி, பிருதிவியாதி பிறிபுதான அகூட்டக் கூடுவகல்லகு, சான் கூடக் கண்டறிவதில்லே. இப்பூகங்கள் தாமே கூடியவாற என்னே? கமன சீலதததாகிய காற்று முதலாயின பிறவற்றேடு கூடி நிற்குமாறெனினே? மேக முதலாயின் தாமே கூடக கண்டனமன்றே வெனில், ஜல பரிறைமஞ் சென்ற பரமாணு ஸ்கநதங்கள் பிராணிகளது அதிர்ஷ்ட விசேஷத்தால், ஒரு வழிக் காற்றினுற் றிரண்டு ஜெலமாசி வீழ்ர்சதல்லது பூசங்கடாமே கூடினைவல்ல; அவ வாறே பரமாணு ஸ்காதங்கள் ஜீவன அதிர்ஷ்ட விசேஷம் பற்றிச சூகுும ரூபததால் சரீரேந்திரிய விஷும் முதலாகிய நிரவியங்களாகிப் பரிணமிக்கு மென்று சொல்லு தியாமின் நீ பாமாரத்த ஞானி பெனபது யான் இசைகுவ னென றவாறு. (2 B)

879 **ஐ**க்து பூத மவற்றவற் ரூஃகுதை டிக்தி யங்க ளியையு மிலையெதுதை சிக்த ணேயொழி கீடுயனர் செப்பி**றை** எய்க்து லாழு முயிருண்மை யொட்டிறன்.

(இ - ன்.) இந்த பூதங்களாலும் இந்து இந்திரியங்களாயவற்றுல் இநதை விஜ் ஞானங்களா மென்பதொழி பெயனறு சொல்லி, அவீனத் தெளிவித்தார், கர்ம கர்ததாவும், பல போகதாவுமாகிப் பூர்வ சரீரதது நின்றும் வந்து, உத்தர சரீ ரததுச் செல்வதாகி, மததிம் சரீரத்தினின்றும் வாழ்வதொரு ஜீவதிரவியமுள தென்னும் விததாரதமுடையை நீலகேசியா பொனறவாறு. (உசு). 880 உணர்வு மின்பமு மோரறி வாதிக்கட் புணரு மேபெனிற் பொய்தொகைக் கண்ணென அணர்வு மின்பமு முள்வழி யேயுயிர் புணரு மென்றனள் போதன கண்ணிஞள்.

(இ - ன்.) அறிவும், சுததைக்க முதலாயினைவும் எகேந்திரிய முதலாதிய பிராணிகளுள் உளவாகில் ஐந்து பூதங்களுங் கூடின பைழி அறிவும், சுததுக்க முதலாயினைவும் ஆமெனபத பொய்யாம்; கூட்டத்துக்கண்ணன்றிப் பிரத்தி யேகம் பஞ்சபூதங்கள் ஒரோ வொரு ஞானங்கிய பும், சுகதுக்கங்கினேயும் ஆக்கு மாயில், பஞ்சபூதங்களும் ஞானுதியுடையவாம்; ஆதலின, அவை சேதனங் களாம். என்ன? ஞானுதிகின படையதியாது, அது, சேதினையாமாதலி கெனன்ற சொன்னுர், விகமலித 1\_நீடுமா துமைவியதாகிய நயன புகளமுடைய கீலகேகியாசென்றவாறு.

இது, நீ ஜீவின இல் `ல பென்பான புகுநது, அஜீவனகளாகிய பஞ்சபூதங் கிளேடம் ஜீவஞக்கினே பெனற அதிபிரஸங்கங் கூறிற்று. (உஎ)

881 காற்றி னுலுடம் பாமெனிற் காற்றினே தோற்றி னுலுயிர் தான்றெகை யென்செயு மாற்றில் வைக்தினு மாருயி ராமேனு மாற்ற மாயின் மனங்கொளர் பாலிதே.

(இ - ன்.) காற் இரு னரி இல் முடம்பாகுமாயில், உயிரை யொழிய உடம் பாகா தாகலின், உயிருக் காற்றி இலே பெறப்பட்டதாம்; பெறில் பஞ்சபூக ஸேம வாயதது உடம்பு முயிருக் தோன்று மென்றது பிரைபாமாதலான் முன்பேயுள் தோகிய ஜீவன், பூதுக்களால் வர்து இக்கு மெனபாபாயின், அத புது பண்ணுக் தகுமென்றவாறு.

882 **வே**று வேறைக்கு பூகமு மெய்ம்மையா லீறுக தோற்றமு மில்லுயி சாயின பாறி யாவையும் பாழ்த்தொழி யும்மெனக் கூறி ஞயது குற்ற முடைத்தரோ.

(இ - ள்.) ஐக்து பூகங்களும் ஐகது அறிவிஃன யாக்கு மென்றலின் அவை தனித்தனி அறிவடையனவாதலின், அநாங்கியதங்களாகிய ஜீவன்களாயின். இதொணி முதலாகிய கோலாற்கடையினும் வாழைத் தண்டில் அக்கினி புறப் படாதவாறு போலப் பூதங்கள் தனித்தனி முணர்வடையல்ல; ஆயில், பூகாக் தா ஸம்யோகத்திலும் உணர்வ கோண்ருதாம். ஆகலில், மூர்ச்சித்துக் கிடக்

<sup>1</sup> நீலோதபலச்சலி (உடவி) - நீலோறபல ஒளி, அழகு.

<sup>2</sup> தொணி - செருப்புண்டாக்கும் செடி.

தான த உணர்வு சக்தஞ தி ஸம்பர்க்கத்தால் தோன்றினவாறு போல பூதத் தினுணர்வும் பூதாக்தா ஸம்பர்க்கத்தாற் புலப்படுமாயிற் பூதங்கள் உணர்வும், உயிரும் உடையவாயின. ஆதலாற்பூத ஸமவாயத்துத தோன்றியவை பிரிக் தாற் கெடுமென்று சொல்லியது அயுக்த பிரபலாபமா மென்றவாறு.

இனி, இவவாறனறிப் பஞ்சபூதங்கள் பாமார்த்தங்களும், 1 கூ நாழி நிய நங்களுமாதலின், அவற்றுலாகிய பர்வதாதி போல சேதனங்களும், கூ நாழி நிறிய நங்களாமாதலிற் சேதினே நகிக்கு மென்ற சொல்லி. அது அபுக்தமா மென்பதுக் கொள்க. பூதததாலியன்ற செனினும், சேதினே கடாதிபோல அநிதயமெனில், பூதங்களாற் ருனே தோனறிய சேதினைக்கு குப்பகாரதி பிர யததனததாற்றேனறிய கடாதி நிருஷ்டாக்க மாகாதென்பது. அன்றியும் பூசங்களானியன்ற உற்றுள் கிதயங்களுமுனவாதலில், நீவண் அநிதயமாக டேண்டு அவிலில். ஜீவன கிதயமெனப், திரிலில் காதையினுஞ் சொல்லுவர்.

883 குழுவிக் காலத்துக் கூறின யாவையுங் கிழுவுக் காலத்துக் கண்ணவை செட்டலா லிழுவெக காலு பிலானினி யார்களே த தொழுவிப் பானங்கோர தோன்றலுக் தோன்றுமே.

(இ. - ன.) பாலஞ்சு காலத்தாச் செப்கண விருச்சுஞ்சு காலத். உ அறிந்து சொல்லச் காண்டலால், எக்காலத்தம், நிக்காஞிசிக் காடங்களில் நீங்கிய காலத்து அந்த ஞாஞ்தி குணம் பற்றி, நல்லாராற் செழுப்பிக்காஞிசிய நீடன் உகைஞ்ச சென்றவாறு.

கருப்பாதி மாண பரிபாதகான காலத்தனறி, எகாலத்த முன்தாதல் கூடாது. கருப்பாதி மரண பரிபாதகமான காலத்தல்லது செத்னத்துக் காட்சி யின்மையிலெனில், கருப்பாதி மரண பரிபாதமான காலக்கல்ல. யாவராலுக் காணப்படாத பூசங்களு கெக்காலத்து முனதாதல் கூடாது; கூடில், சேதனமு மெக்காலத்து முன தென்பது. சேதனங்களொருசார் கடுப்புறம், பூரங்கள் கிறபதம் காண்கினறமையிற் பூதங்கள் கிதியமெனில், அக்கினி முதலாகிய கொருசார பூதங்கள் கசிப்பதும், செதனங்கள் கசியா ஒ கிற்பதும் காண்கினற மைடம் பெறப்புதகிற் செதனமும் கிதயமேயா மென்பது. (உo)

854 துன்பு தூய்மையும் துட்டுகள் வுட்கலும் அன்பு மானமு மாயமு மாண்மையு மின்பு மென்றிவை யாக்கிய தீரிதன முன்பு நின்று முறுக்கவும் வல்ஃபோ.

<sup>1</sup> அராதி நிதாம் - ஆதியர்த மின்மை. 2 தட்கொளை - அச்சக் குறிப்பு.

(இ - ள்.) துன்ப முதலாகச் சொல்லப்பட்டன இன்ன பூதத்தால் வக்க வென்று காட்டவும் வல்ஃலயோ? அவை ஒருவர்க்குளவாய் ஒருவர்க்கிலவாத லும், ஒருவருக்கு மக்தமாகவுளகாய், ஒருவர்க்குத் தீவிரமாகவுளதாதலும், ஒரு காலத துளவா யொருகாலத் திலவாதவு முண்மையின், எற்றினுனுயிற்றுச் சொல்லா பென்றவாறு.

அன்றித துன்ப முதலாயின பூகங்கள் கூடிய வழி பூகங்கள் தமக்கோ? பிறர்க்கோ? இன்னதற்குச் சுகாதியாயிற்றென்ற சொல்ல வல்ஃபோ வென்ற மாம். (ஙக)

885 கணவு மந்திரஞ் சிந்தின வாழுநாள் வினவு சோதிடங் கேட்டுரை புட்குர லனகள் யாவையு பென்ணேசின் பூதங்க ளனசு கோ னீயிங் கறிந்தின சொல்சிலன.

(இ - ள்.) கனவு முகலாகச சொல்லின பூச கிருத்தியமோ சொல்லுக வெனறவாறு. (ந.உ)

886 **வை**த்த வதது பறுபிறப் பிற்றமர்க் கு<mark>ய்த்துக் காட்டுத லேலுல கொட்க</mark>மா லெத்தி றத்தினு மில்லுயி சென்றிரீ செத்து வம்மெய்திற் கில்லேமை செய்பவால்.

இ - ன்.) ஒரு ஜென்மத.க கைத்த தனத்தைப் பிறிதொரு ஜென்மத்த ஜோதி ஸ்மாணத்தாலறிகதுபகது ஜனங்களுக்குக்காட்டு தல உலகத்தைப் பிரசித்தமாதலா லும், பிசாசங்கள் ஜன்மாக்கா விருத்தாரத்ததை 1விலம்வாதியாமை அறி வித்தலாலும், ஜிவலுண்மை பிரசித்கம். இதின இல்ஃபென்று சொல்லுகின்ற நீ பேதையே யாகுடுமென்றவாறு. 2சில்இலமை - அல்வஇலத் தன்மை. (உடி)

887 பேயு மில்லே பிறப்பது மில்லென்பாய் வாயும் கிள்விப் புடைப்ப வருவதேன் மாயுக் தாலன்றி மக்திரக் தாற்றெய்வங் கூயக் காறைல் கோடலே யொட்டென.

(இ - ன்.) பேயுமில்லே, பிறவியுமில்லே பென்ற சொல்லுவாய்; பேயுண் மை கினககேற வேற்றிஞல் ஆஸ்திகளுகல் இசைவாயாக வெண்ற சொல்ல வென்றவாறு,

வாயுங்கிள்ளி யென்பது - ஹாஸ்யமாம்.

(TE-50)

<sup>1</sup> விளம்வாதியாமை - குற்றமின்றி.

<sup>2</sup> சில்வேக் கணன்பினே—காலமுயார், 337.

- 888 ஒட்டி கோனென் அரைப்ப வுணர்விலா முட்டை காண்கென முன்கை முஅக்கியே சுட்டி ளைங்குத் தோற்றமு கோக்கென விட்டுத் தான்றன் விகுர்வணே காட்டுவாள்.
- (இ ள்.) அவ்வாறிபைர்கே கெனனறவன் சொல்ல, அபோத்தா ்வே! காண்பாயாக வென ற விரல் சுழற்றி நிறுததிப் பேயினது தோற்றம் பார்ப்பாயாக வென்றிவிக்ரியை பண்ணுகின்றவ ளென்றவாறு. (உடு)
  - 889 கழுதுங் காணல ராகிக் கலங்கியே யழுதுஞ் சாப வகலிடத் தாரிவன் முழுதுங் காணின் முடியு மெனமுன்னி வழுவில் வாயும் வீளபல்லுக் தோற்றலும்.
- (இ ன்.) பிசாசங்கீளக் கண்டிலராயினும் அவற்றைக் கேட்டபொழுதை கலங்குவர் உலகத்தார். ஆனுல, இலன் பிசாசததை முழுவதுங் காணில், இறாது படுமென்று கருதி, வாசையயும், வீளர்ச பல் ஃவடம் அவனுக்குத் தோன்றமாறு ் செய்தவழி பென்றவாறு.
  - 890 கண் புதைத்துக கவிழ்ந்தனன் விழுவே திண் பதத்திற் நொருட்டி யெடுத்தி இப் பண்பு தக்கன ரொல்லிப் பரியனின் நண்ப தென்று நடுக்கமுர் தீர்த்தபின்.
- (இ ள்.) பெய்னது உாயும், பல்லும் கண்ட மாத தொததிலே கண் புதைத் தக்கொண்டு கவிழ்நது வீழ்நதானதே தைரிய உசனங்கள் சொல்லித தேற்றி கிலததினின மெறத்திருததிப் பயக தீர்க்கும் உாக்கி பங்கள் சொல்லி, நீகண்ட பேய்க்கஞ்சாதொழி; அப்பேய் நின்பக் தகை கணைறை சொல்லிப் பயக நீர்தத பின் என்றவாறு.
  - 891 **பே**ய்கண் டாயதன் பெற்றி யுரையென வாய்கண் டேனென்னே வாழ்க்கை வலியன்மின் கோய்கொண் டேனென வஞ்ச ஹனக்கவ டாய்கண் டாயென்றஞ் சாதலில உலயென.
- (இ ன்.) பேப் கண்டாயாயில் அதன் ஸ்வரூபஞ் சொல்லுவாயாகணச் சொல்லுவான், அதனது வாய் கண்டேன யான் பிழைக்க மாட்டேன்; அதின கிவோத்தலும் பீதஞுகின்றேன் என, நீ அதற் கஞ்ச வேண்டுவதில்ல; உனக் கவள் தாயாதலின் மாணமுமில்லே யென்று சொல்லி என்றவாறு. (ரஅ)

<sup>1</sup> விக்ரியை - ரூபம் மாறு தல்.

- 892 **பெ**ற்ற பேரும் பிசாகிக **கொன்பதே** யற்ற மின்றி யவட்கு மக**ீள**ரீ குற்ற மில்லறங் கொள்ளின்மற் றெம்மொடு சுற்ற மாதலிற் சொல்லெனச் சொல்லுவான்.
- (இ ள்.) கின் பெயரும் பிசாசிகதை வில், கீ அவட்கு மகனகு இகண்டோய்; இனிப் பேய் கண்டுகாயாயில் ஆத்மாவும், பாலோகமும், புண்ணிய பாபங்களு மூளுவென்று தெளியலா மனநே? அஃதென்றி புக்தி யுக்தமாக ஜீவ வித்தி பண்ணவும் பட்டகண்டு ? இனி, ஸத் தாமங் கைக்கொள்ளு தியாயில் எமக்கு புக்துவாகு வையாதலின், ஸததாமா அவ்தடானம் பண்ணு தியாயிற் சொல்லென, அவனுஞ் சொல்லுவா கென்ன றவாறு.
  - 893 பிறப்பும் பேயு முதலாப் பிறகளுர் திறத்தி னீசொன்ன யாவையுர் தேறிரின் றறததை யானு மமைவாக் கொண்டனென் மறக்க லேனினி மன்னுமை யானென.
- (இ ள்.) ஸம்ஸாரமும், ஸம்ஸாரகதானவாகிய பேய் முதலாகிய ஸர்வ பிராணிகளே யும், அவற்றன் புண்ணிய பாபசுர்மங்களே பும், அவற்றுலாம் ஸுக் கக்கக்களே யும், தர்மானுஷ்டானத்து வரு சாகிய கேர்மாபாயத்தில் மோக்ஷத் தினேயும், அந்த மோக்ஷகாலத் துளவாடனவாகிய அனந்த ஞானுதி ஆதம் குண தெதியுமெல்லா முன்பு நின்ஞ ஹபதேசிக்கப்பட்ட யுக்திமார்க்கத்தாற் முறளிக் தேன்; தெளிக்கும் மோன சுர்மோக்பக்கால் ஸத்தாம் விமுகனுயினேன்; இத பொழுது ஆப்சாகம் பதார்ச்ச சிரத்தாக ஞான பிரவிருகதி ரூபகத்தாகிய ஸத் தர்மத்தைக் கொண்டேக்னன், அதனது அருமை பெருமையும் அதனே அனுஷ்டிக்தால் வருவகாகிய, இகைவுறு உயாவடையுக் பேடிமைற் கறிக்கி யும், ஸவிஸ்தாரமாக உபதேசித்து, இதை மறவாதொழி பென்ற வற் புறுத்த, அகாரண பக்குவாகிய நின்னுல் உபதேசிக்கப்பட்ட ஸத் தர்மத்தின் யும், நின்னேயும் ஒருபொழுதும் மற்வேகென்ன நா சொல்ல வென்றவாறு. (சுற)
  - 894 பேர்தரு தோற்றப் பிசாகிக னிற்றென வேர்துமவ் வேத்தவை யாரும் வியப்பெய்தி யாய்ர்த கேள்வியி னூளே •பையாடுவன மார்தர் யாரு மதித்தன சென்பவே.

<sup>1</sup> கர்மாபாயம் - கர்மக்கேடு.

<sup>2</sup> மானகர்மோ தயம் - தானென்னும் கர்வமாகிய கர்மத தோற்றம்.

<sup>3</sup> அப்பு தயாபவர்க்க மாஹாத்மியம் - உண்டாகும் மோகூத்தின் பெருமை.

<sup>4</sup> ஐ - ஆப்தன், அல்லது குரு.

(இ - ன்.) பிசாசிகன் இவ்வாறு ஸத தர்ம கிரததாலுவாதலும், இராஜா வும், இராஜ ஸைபையிலுள்ளாரும் 1விஸ்மய மெய்தி ஸகல வித்யாஸம்பன்ணே களாகிய கீலகேகியாரை ஸம்பாவின பண்ணி, ஸத் தர்ம சிரததாலுக்களாயினர். இவவாறு கீலகேகியாரை, லோகத்துள்ள வித்வ ஜனங்கள், பல வித்யாகோஷ்டிகளிலும் கண்கு மதித்து, ஸக்மார்க்க சிரததை பண்ண. கீலகேகியார் தாய் பிர பாவந்தே செய்தாரென்றவாறு.

கீலகேசித் திரட்டில் ஐவகைப் பூதமுஞ் சேதீன செய்த வெவவழற்ருப தன் விசையச் சருக்கம் முற்றும். (சக);

## நீலகேசி சமய திவாகர விருத்தி உரைச்சிறப்பு

- 1 மெய்க்றூ னெறியை விளக்கி விளங்காப் பிடகமுதற் பொய்க்றூ விருள்களேப் போகத துறாதது பூதலத்தி லெக்றூலும் வல்லவ சேத்தச் சமயத் திறைவன்கண்ட செக்கீல கேசி விருத்திச் சமய திவாகாமே.
- 2 அருகன் றிருவறத் தன்புசெய் வாரு மழிவழக்காற் பெருகுந் துருநெறிப் பீடழிப் பாருமிப் பேருலகிற் பொருவின்றி சின்ற தமிழ்நீல கேசிப் பொருளேயெல்லாம் திரிவின்றிக் காட்டுஞ் சமய திவாகரஞ் சேசிக்கவே.

### நீலகேசி விருத்தி சமயதிவாகாம் முடிந்தது.

' ഫംയടയ്ഫ

வதெவல்ய விவாகார வாகோருக்கு பாஜமாக வடிக்கிறில் வருவில் வருவில



### ஸ்ரீ ஜிகாயகமஃ

#### APPENDIX - A

# Extracts from an unpublished work called "Ashtapadartha"

# அஷ்டபதார்த்தலாரம்

வீ தாக ஸர்வ ஆப்பணி தமாகிய மோக்ஷமார்கம் த்ரிவி தம்: ஸம் யக்தரிசனம், ஸம்யக்ஞாரம், ஸம்யக்சாரி த்திரமேன. தத்ர ஸம்யக்தரி சனம், தத்வார்த்த சருத்தானம்; ஸம்யக்ஞாரம் தத்வாவபோதனம்; அவ்விரண்டோடு கூடிய ஸம்யமவி சுத்திஸம்யக்சாரி த்ரமாம். ஏதக் மார்க்க விஷயமாகிய பதார்த்தம் அஷ்டவி தமாகும்: ஆப்த, ஆகம நவபதார்த்த, பிரமாண, பிரவ்ருத்தி, லிங்க, சாரித்திர, பலம்என.

ஆப் தர் இருவகையர், ஸகலாப் த் தர், விகலாப் த் தர்என. ஸகலாப் த் தர் இருவகையராவர், நிஷ்களாப் த் தர், ஸகலாப் த் தர்என. நிஷ்களாப் த தராவர் கர்மாஷ்டக பக்தோதய காரணகார்ய ஸர்வவிகார விரிர் முக்த் தராகி, அநந்த ஆநாந தர்சன சுக விர்ய நிர்நாம நிர்கோத்ர நிரா யுஷ்யஸகல ஸம்யகத்வ பாவமென்னும் விசுத் தரஷ்ட குணஸ்வபாவத் தராகிப் பஞ்சசரி சபரி த்யக்க் தராகி த்யக்க தேஹ ஸமாகாரராகித் திரி லோகாக்சஸ் தரயிகளாகிய ஸி த தபரமேஷ் டிகளாவர்.

வகலாப்த்தர் மூவகையர்: தீர்த்தகரர் அந்கார கேவலிகள், அந்தர்முகர்த்த கேவலிகள் என. அவருள் தீர்த்தகர்கென்பான், தேராதர்சனுவரண, மோனூர்தராயமாகிய காதிகர்மங்களில் விப்ர முக்தநாக ஐன்மஐராமரண சூஷுத்பியாலா பய த்வேஷ மோஹ ராக கிந்தா ரோக ஸ்வேத கேத மத ரதி வீஸ்மய நீத்ரா விஷாத மென்னும் அஷ்டாதச தோஷங்களில் விரஹித நமாகி ஸப்த தாது உபதாது உத ராக்கி வாதபித்தஸ்லேஷ்மமல விண் உபமல மென்னும் சதுர்தச உபசய சரீரபரித்யக்த நமாகி அந்த தூதாக தர்சன, சுகவிர்ய மென்னும் அந்த சத துஷ்டயங்களால் ஸம்பூர்ண நமாகி, படுஹித மதுராதிகுணை வம்பத்மைக்கி தமாகிய திவ்யவசனங்களால் தத்வோபதேசம் பண்ணியருளுவானுமாகி தேவேக்கிர, நரேக்கிர, தரணேக்கிராதிகளாகிய

திரிலோகா திப திகளால் ஸக் ததம்பூஜனீ பனுமாகி, பவ்பபி சாணிகட்கு **ஜன்**ம ஜரா மரணும்ப மஹாதுக்கங்கள் வாராமல் அஷ்டோத்**தர** ஸஹஸ்ரதளமாகிய ஹாடக பத்மத்தின் மிசை ஸ்ரீவிஹாரம் பண்ணி **பருள்வானு**மாகி ஸமவஸாண ஸாரபூமண்டலத்து ஸிம்ஹாஸாத்தின் மிசை பிருர்து த்வாதசகணங்களால் பரிவாத நமாகி மஹாமாணிக் கத்தை யுள்ளடக்கிய ஸ்படிகம‰போல ஆலோகம் பிரபாமூர்த்தி கனப்பிரபா என்னும் திருவொளிகளால் பரிமண்டி தனுமாகி ஒள் தாரிக திவ்யதேஹத்த நமாகிச் சாயா தருப்போல பவ்யாபவ்ய பிராணிகட்கு . பாகத்வேஷமின்றி யேயும் ஸுகதுக்கங்களுக்குக் காரணபூ**த**துமாகி தேவர்களால் கிர்மிதமாகிய அசோக விருக்ஷமும் புஷ்பவிருஷ்டியும், திவ்யத்வனியும், சாமாகிவஹமும், விம்ஹாஸகமும், பாமண்டலமும், தேவதுர்துபியும், சர்திராதித்ய நித்யவிரோத ஸகலபாஜன மென்னும் சத்ரத்ரயமுமாகிய அஷ்டமஹாப்ரா திஹார்யங்களால் பரிவேஷ்டி துது மாக், ஸ்வேதாபாவம், ரஜோமலாபாவம், கூடிரம் போன்ற ரஸவிசே ஷம், முருவணப்பிரியமாகிய வசனப்ரவிருத்தி, உபமாநீதமாகிய வௌர்தர்யம், பாமாகிய பரிமளகர்தம், ஸ்ரீ தேவி முதலாகிய ஸ்ரீலக்ஷ ணங்கள், அளவில்லாத மஹாபலம், வஜ்ரவிருஷபநாராச சரிரஸம்ஹந கம், ஸமசதுர 👓 சரீர ஸம்ஸ் தாகமேன் ஹம்,ஸ்வபாவிகமாகிய பத்ததி சயங்களேயுடையனுமாகி; அசசாயத்வம், கிர்புக்தி, கிருபலர்கம், கிர் கிமேஷம், நிர்ஜந்துவதம், தூர்பிக்ஷவிரஹம், ஸகலவித்பேசத்வம் ஸமாக நககேசத்வம்,வ்போமகமகயாகம், சதுராககத்வம் என்னும் கர்ம கூஃயோத்பன்னமாகிய பத்ததிசயங்களேயுடையனுமாகி; ஸகலபாஷா ஸமன்ளிதவாக் ப்ரஸரம், ஷட்ருது ஸம்பூதஸஹ ப்ரவ்ருத்தி, ஸர்வ பாணிகளோடு விச்வபிராணிகட்கு மிக்ரபாவம், ஸமஸ்த ஜீவன்கட்கு சர்தோஷ ப்ரவ்ருத்தி, மந்தமாருதம் வநதசைதல், தர்பண தலஸ் மான பூதலம், வாதகுமாரர் தாள்தாடைத்தல், வருணகுமாரர் ஐலம் வாரி தெளித்தல், ஜயஜயடுவன்னும் தேவகோஷீண, பூடிதலததுள் ஸர்வஸஸ்ய ஸம்ருத்தி,ஆகாச திசைகளின் வைமல்யம், அஷ்டமங்கலம், அரவிர்த நிரைகள், தர்மசக்ர மென்னும் தைவிகமாகிய பதிரான்கு அதிசயங்களேயுடையனுமாகி; ஸ்வர்காவதாணம், மந்தராடுஷேகம், மஹாப்ரஸ்தாரம், கேவலோத்பத்தி, பரிகிர்வாண, மென்னும்பஞ்ச மஹா கல்யாண ஸஹி, தநுமாகி; காதி கர்ம க்ஷியத்தில் ஸகலாஹாசமல . மும் உபமலமும் சப்ததாதுவும் உப*தாது*வுமின்*ரு*ய், அப்பொழுதே சளைத்தமாகிய லோஹதா துப்போல கககமயமாகிய திவ்ய தேனுத்

ஈதருச்சைய பகவான் ப்ரக்ஷீணமான அசேஷராக த்வேஷ முடைமையிலவனுக்கு ஒரிடத்துப்ரலாதமும் ஒரிடத்துக் குரோதமும் உளவாவனவல்ல. எல்லா விடத்தும் பரமோபேக்ஷா ஸாம்ராஜ்யமாவ தாகலில், அவன் உபாஸக ஜனங்கட்கு ஸம்ஸார துக்கவிராசத்தினே யும் ப்ரத்வேஷி ஜாங்கட்கு ஸம்ஸார சக்ரபரிப்ராக்தியினேயு மாக்கு மாறு யாங்கனமெனில்:—

மஹாஸர்ப்ப விரோ தியான கருடனது யதார்த்தமறிக்து மூர்த் தாபூர்வகம் அவனது ஸ்வரூபத்தினே தியானிப்பார்க்கு அவனது பிர ஸா,த மிஸ்ஃயாயினும் விஷாபஹாண சக்தி காணப்படா கின்றது; அதுபோல மித்தியாதவராகாதி கிமித்தமாக அரா தி பரம்பரையால் வாரா கின்ற ஸம்ஸார ஸரித்பாத மென்னும் மஹா துக்கங்கள் இந்த மித்தியாத்வராகா திகட்கு விருததமான அந்த உது நாரு கிப்ரமாணங் களால் அநய யோக்கிய வியவச் சேத பூர்வகம் உண்மையாலறிக்து இவனது ஸ்வரூபத்தின் பரம குருவினது உபதேசம் பிழையாமல் அவ்யாகிப்த சித்தராக பரமபக்தி புரஸ்ஸரம் அதுஸ்மரிப்பார் யாவர்க் கும் விரோதிகளான மித்தியாத்வா திகள் கிர்மூலம்ப்ரளயிப்பண வாகும்.

ஆகவே ஆப் தனும் உபாஸக ஜனங்கட்கு ஐபத் கியாஞர்ச்சகா பிர காரங்களால் ஸ்வர்காபவர்க பல ப்ரதளுவன்; இவ்வண்ணம் கிக்ரஹா நக்ரஹங்களின் றிப் பரமோபே கூலா ஸாதக காகிய பகவான் உபாஸக ஐக்கக்கு சுகத் தினேயும் ப்ரத்வேஷி ஐகங்கட்கு தாக்கத் தினேயும் ஆக்கு வளுகு மென்ற றிக.

இப்பெற்றிப்பட்ட தீர்த்தகார் இந்தப் பாத சேஷத்தொத்து அவ ஸர்ப்பிணி சதார்த்த காலத்து சதுர்விம் சதிசங்கியை யாவர்; விரு ஷப, அஜித, ஸம்பவ, அபிநந்தன, ஸுமதி, பத்மபோப ஸுபார்ச்வ, சந்திரபோப, புஷ்பதந்த, சீதள, பேருயாம், வாஸுபூஜ்ய விமல, அநக்த, தர்ம, சாக்தி, குக்து, அர, மல்லி, முகிஸுவ்ரத, நமி, கேமி, பார்ச்வ, ஸ்ரீவர்த்தமான சென.

அநகார கேவலிகளாவர்:

பஞ்ச மஹா கல்யாணம் அஷ்டமஹாப்சாதி ஹார்ய மைவலை ம ணுதி பஹிர்விபூதி ரஹிதராகி, அகக்த ஜோகாதி சதுஷ்டயாப்பியக் தா விபூதிஸஹிதராகி மணிவித்தமான ஹேமபத்திராஸகமும் ஏகாத பத்ர மும் சாமரயுகளமும் கல்பக விருக்ஷமும் ஏகயோஜனே பிரமாணமாகிய கக்தகுடி மண்டபமுடையராவர்.

அந்தர் முஹூர்த்த கேவலிக வென்பார்: காதி அகாதிகளே ஏகாந்தர் முஹூர்த்தத்துள் கெடுத்து சித்தி பொப்தரானவ ராவர்.

விகலாப்தர் த்ரிவிதராவர்: ஆசார்யர், உபாத்தியாயர், ஸர்வஸாது பாமேஷ்டிகளென. அவருள், ஆசார்யராவான், வர்வ ஜீவதயாபாளுகி, பாஹ்யாப்பியந்தர பரிக்கிரக தியாகியாகி, ஸம்யக் தர்சன பரிபூர்ணனுக், குரோத மாக மாயா லோப **ரஹி தனுகி,** பஞ்சமஹா வ்ரத பரிபோஷகனுகி, ஷடாவசிய யாதத் பாதை, சுத்தாஷ்ட குணுபிலாஷியாகி, நவவித பிரம்ம சர்ய ப்ரவ்ருத்தி ஸஹித்ஞைக், தசதர்ம பரிபாலகஞைக், ஜிநதீக்ஷாதார தக்ஷக **தை,** ஸமர்த்ததை, தர்மசுக்லத்தியான பராயணனுகி, மநோவாக்கா**ய** குப் தியுக் தனுகி, சதுர துயோக பரமாகம் உபிதேசகளுகி, பஞ்சசமி 🕏 பரிசக்ஷக்குகி, ஷ்ட்ஜீவ திகாய பரிபாலகளுகி, ஸப்,க்கய ஸ்கலார்,க்த தர்சியாகி, ஈர்யாபதாதி அஷ்டசுத்தி சுத்தணுகி, ஈவபதார்த்த பரி பாவனு தத்பானுகி, அறுயோகாநி தசப்போமண நிச்சித ஸகலை பதார்த்த வேதியாகி, தசதர்மத்தியா நாநுஸ்மாண லம்படஞை, கவ கோகஷாய விஜும்பண விரஹிகளுகி, அஷ்டன்மய பரிஹீண ஹ்ரு தயத்தனுகி, ஸப்த்த பயவிப்ர முததனுகி, ஷட்விகய ப்ரவ்ருத்தி ஹ**ீ**க தை, பஞ்ச ஸம்ஸார பரி பீருவாகி, ஜயலாப பூஜாயசஸ் கிர்த்திடுபென் **ஹ**ம் சதார்வித ஐஹிக பல விரேஹித உபதேசஞைக், காரவத்**திரய** தூரணுகி, அந்தரங்க பஹிரங்க சுத்துணுகி அர்ஹநமார்க்க கோஷணே கபாரதாரகளுக் கின்ற பரமருஷி கண*தா*கைய பரம**ு**ருத கேவ**லி** யாகும்.

உபாத்தியாய பாமேஷ்டிகளாவர் : அங்காதி பரமாகம பாராவார பாரங்கதரும், ஜக்மாடவி ஸங்கடேப்ரஷ்ட மார்க்கனு ஜக்தூ காம் ஸக் **மார்க உ**பதேசகரும், யமகியம ஸ்வாத்தியாய தியாகபாவ தத்பாரு **மா**கிய பாமேஷ்டிகளாவர்.

ஸாது பசமேஷ்டிகளாவார்: துக்கஐலாசய மிருத்தியு பா**தான** வியஸக தசங்க வியாதி கிசாக ஐந்மாவர்த்த ஸம்ஸாச மஹார்ணவ சோஷண நிர்வாணை ப்சாப்தி ஹேதுபூத ஸாதகஸாத்ய மார்காதுஷ் டானமேவ பூஷணமாகவுடைய பசம ஸம்யமிகளாவர்.

ஆப்த லக்ஷணம் ஸமாப்தம்.

### ஆகம் லக்ஷணம்

ஆகமமென்பது முன் சொல்லப்பட்ட ஸர்வ உதவீ தராக பரம புருஷைஸ் உபதேகிக்கப்படுவதாகித் திரஷ்டேஷ்டப் பிரமாணங்க ளோடுமாறு கொள்ளாததாகி, ஸ்வர்காபவர்க ஸுகலாதகமாகி, ஜீவா தி ஸைகல பதார்த்தங்களேயும், தர்மார்த்த காம மோக்ஷமென்னும் புரு ஷார்த்தங்களேயும் பிரதிபாதிப்பதாகி, கணதர பரமதேவர் முதலாண ஆசார்ய பரம்பரையால் வருவதாகி, மித்தியை கார்த வாதிகளால் கல் பிக்கபபட்ட தூஷ்ணு பரஸங்களால் அவிசலிதமாகி, ஸாமாக்யரூபத் தால் அநாத் யந்தமுமாகி, பரம ப்ரமாத்ரு ப்ரமாண, ப்ரமேய ப்ர மிதி ரூபத்ததாகி, ஸம்ஸார சரிரபோக சிரேவக ஐநகமாகி, பரமாகமம், ஸித்தாநதம், க்ரதாநதம், வேதம், சாஸ்திரம், என்னும் இவை முத லான அகேக நாமதேய முடைத்தாகி, ஹேதுவாத முதலான அநேக பேதமுடைத்தாகி, அளினம்வாதியு முடைத்தாகிய திவ்ய சாஸ்திர மேனப்படும்.

......பரமாகமம் மூன்று பிரகாரமாகும். அங்காகமம், பூர்வாகமம், ப்ரகீர்ணுகமமேன. அவற்றுள் அங்காகமமென்பது துவா தச விகல்பமாகும். ஆசாரம், ஸுதாக்ருதம், ஸ்தாகம், லமவாயம், வ்யாககியா பிரஜ்னுப்தி, ஆராத்ருதர்மகதா, உபாலகாத்திய யனம், அந்தக்ருத தசகம், அதுத்தரோ பபாதி கதசகம், ப்ரச்னனியாகரணம், விபாகஸுத்ரம், திருஷ்டிவாதமென.

பூர்வாகமம் சதார்தச பேதமாகும்: உத்பாத பூர்வம், அக்ராயணியம், வீர்யாநு பிரவாதம், அஸ்தி நாஸ்தி ப்ரவாதம், ஊராப்ர வாதம், ஸத்ய ப்ரவாதம், ஆத்ம ப்ரவாதம், கர்ம ப்ரவாதம், பிரத்தி யாக்கியான நாமதேயம், வித்யாது ப்ரவதாதம், கல்யாண நாமதேயம், ப்ராணுவாயம், கிரியா விசாலம், லோகபிந்து ஸாரமென. ப்ரகீர்ணகம் ஷோடச பிரகாரமாகும் ஸாமாயிகம், சதுர்விம்சதி ஸ்தவம், வந்தரை, பிரதிக்கிரமணம், வையிகம் க்ருதிகர்மம், தசவை காளிகம், அறத்தராத்தியயனம், கல்ப்பிய வியவகாரம், கல்ப்பா கல்பியம், மஹாகல்ப்பியம், புண்டரீகம், மஹாபுண்டரீகம், பத்மம், மஹாபத்மம், சிக்யசீதிகை என.

அதவா பரமாகமம் நான்கு பேதமாகும்: பிரதமாது யோகம், சாணு நயோகம், காணு நயோகம், திரவ்யா நயோகமென : அவற் றுள் பிரதமாற யோகமென்பது தீர்த்தகாபாமதேவர், சக்ரதா பல தேவ வாஸுதேவ பிரதிவாஸுதேவாதி மஹாபுருஷருடைய முக்தி பர்பர்தமாகிய சரிதம் சொல்லும் மஹாபுராணமாகும். யோகமென்பது கிருஹஸ்தர், யதிகள் ஸமாசாரங்களேப் பிரபஞ்சிக்கும் பரமாகமஸிக்துவாகும். கரணு நயோகமென்பது, பஞ்சாஸ் திகாயமா **க**ய கீஸ்ச்சய லோகத்தையும் காளிகாபாஹ்யமும், அதோ லோகம், மத்தியம லோகம், ஊர்த்தவ லோகம், நாகலோகாதி ஸப்தலோக **முதலாகிய வ்ய**வஹார லோகத்தையும், பிரகாசிக்கும் பிரவசனவா**ரி** தியாகும். திரவ்யாறுயோகமென்பது, ஜீவபுக்கல தர்மாதர் மாகாச மாகிய மூலபதார்த் தங்கீனாயும், காலபதார் ததா தி உத்தாபதார் த்தங் களேயும் பிரத்திய கூஷா நமாகா தியும், திரவிய கேஷத் திரா தியுமாகிய லௌகிக பிரமாணங்களேயும், அதுயோகாதியும், குணஸ்தாகாதியு **மாகிய லோ** கோ தந்த சி சமாணங்களேயும் போ திக்கும் வி த்தா நதார் ணவமாகும்.

அகமலக்ஷணம் ஸமாப்தம்.

### பதார்த்தமேன்பது

பகவத்ஸர்வஜ்ஞப்ரணீ த பரமாகமப்ரஸி த்தமாக அக்கிருத்திம ஸ்வபாவத்ததாகும். உத்பத்தி ஸ்திதிவிகாச ரூபமும், அக்வய வியதி ரேக தர்மவிசேஷாலங்க்ருதமும், அகாத்தியக்கமும், பிரத்தியக்ஷாதி பிரமாண பர்யாலோசிதமும் சேதகா சேதகமும், ஸப்ரதேசம் கிஷ்ப்ர தேசம், லோகாலோக மென்னம் பேதமுடைத்தாகி ஜீவாதிதத்வ மேனப்படும், பஞ்சாஸ்திகாயம், ஷட்திரவ்யம், ஸப்ததத்வம் அஷ்ட பதார்த்தம், கவபதார்த்தம் என்னும் பேதமுடையதாம்.

அவையாவன: ஜீவாஸ் திகாயம், புத்கலாஸ் திகாயம், தர்மாஸ் தி காயம், அதர்மாஸ் திகாயம் ஆகாசாஸ் திகாயமென இவ்வைக்**து** ம்மூல பதார்த்தமாகும். உத்பாதவ்யய த்ரௌவ்பமென்னும் உண்மை மாத் தொத்தாற் சொல்லப்படுமிடத்து, ஆச்ரய பதார்த்தமாகிய காலத் தோடு கூட்ட அவைதானே ஷட்திரவ்ய மென்று சொல்லப்படும். இவற்றது ஸமுவாயம் லோகமென்று சொல்லப்படும். கேவலம் ஆகாச மாத்திரம் அலோகமென்று சொல்லப்படும்.

புத்கலபதார்த்தம் ஒழிக்தன வெல்லாம் அமூர்த்தங்களாகும். தத்ர ஜீவபதார்த்த மென்பது ஸாமர்த்தியா ந்வயமாகிய ஆதாநதரிசன செரியாசை தக்யங்கள து ஐக்கியத்தை ஸ்வரூபமாக உடைத்தாகி உ**த்** பத்தி ஸ்தி திவிராசாத் மகத்வமென்னும் அஸ்தித்வத்தை அதிஷ்டாக மாக வுடைத்தாகி கதஞ்சித் அமூர்த்தத்வம் அதிஸூக்ஃமத்வம், அவகஹாத்வம், அகுருலகுத்வதம், அஸங்கியாதப்ர தேசத்வம் என் ஹாம் ஸ்வருபங்களேயும், பவ்யத்வம், அபவ்யத்வம், ஜீவத்வம், சரீரத் வம், பராச்ரயமூர்த்தித்வம், பந்தத்வம், பேதத்வம், அஸித்தத்வம், கார்யகாரணத்வம், கிராஹ்ய சரீர பரிமாணத்வம், திரவ்யத்வம், காயத்வம், ஏகத்வம், அந்யத்வம், ஊர்த்தவ கதிஸ்வபாவத்வம், லோகாகாஸ் தாயி த்வம் என்னும் பிண்டான்வயங்களேயும், அவர்ணை த் வம், அகந்தத்வம் அரளுத்வம், அஸ்பரிசத்வம், அசப்த்தத்வம், அபர் தத்வம், அபேதத்வம், அஸம்யோகத்வம், அவியோகத்வம், வியக்தா வியக்த ரஹி தத்வம், ப்ரவ்ருத் திய ம்வயகுளு தி அக்வய குணங்களே யும் ஸாடர்த்யாக்வய குண பேத ஏகாதச வியதி ரேக குணங்கீளயுடை ய துமாகும். அவற்றுள், உவுகூடுமன்பது மோக்ஷத் திற்கு யோக்**யதை** யுடைமை, கூலவுகூடுமன்பது மோக்ஷத் திற்கு யோக்ய**ை இன்மை** ஜீவக்பமென் பது—தத்தமக்கு யோக்யமான உவுவராண நகளா**ல்** ஜீ**வி**த்தல்; சரீரத்வ மெ<mark>ன்பத</mark> சரீரத்துடைய தன்மை; வ**ா**ர**ு**பு மூர்த்கிகூ மென்பது—கர்மரோ கர்மமாகிய பர திரவியத்தை ஆச் ரித்து, மூர்த்தியான தன்மை; பக்தத்வ மென்பது, கர்மாதி பாதிரவி யத்தோடு பக்திக்கும் தன்மை, பேதத்வ மென்பது—கர்மாதி பா திர வியத்தில் வேறுபடுதல்; அளித்தத்வ மென்பது—விலகை தப்ராடு யாமை; கார்ய காரணத்வ மென்பது—ஜீவந்தாணே கர்மாதிகட்குக் கார்யமும் காரணமுமாதல்; க்ராஹ்ய சரீர பரிணுமத்வ மென்பது கொகிக்கபட்ட சரீரவளவிற்றுக் தன்மை; திரவ்யத்வ மென்பது, பர்யா யங்களே யடையுக் தன்மை; காயத்வ மென்பது அக்வயவ்யதிரேக தர் <u> முங்களே</u> யடையுர்தன்மை ; ஏகத்சை மென்பது—ஜீவர் அஸ்<u>தித்வா</u>தி

அகேக தர்மங்களோடு அபேதமாகை; அந்யத்வ மென்பது சரீராதி பாதொளியங்களில் வேறு தன்மை; ஊர்த்வகதி ஸ்வபாவத்வ மென் பது \_\_ கர்மா பாவத்தில் ஊர்த்வகதி கமனஸ்வபாவ சக்தித்வமாகும்; 'லோகாக்ரஸ் தாயித்வ மென்பது—சகலகர்மவிப்ர முக்கியில், லோகாக்ர ஸ்தாயியான தன்மை; அந்வய தர்ம மென்பது—அறவிரத்தி ஸ்வ பாவம்; வியதிரேக தர்ம மென்பது—வியாவிரத்தி ஸ்வபாவம். விய திரேக தர்மம் – ஏகாதச விதம். அவையாவன – ஞான கிரியா சைதன்யமென்னும் நான்கு குணமும், தனித்தனி, உபலப்தி, சம்ஸ்காரம். உபயோக மென்னும் சக்தித்ரயத்தோ டுறழ்க்கு, தர்சனத்துக்கு சம்ஸ்காரமில்லே யாதலால், ஞாகோபலப்தி, ஞான சம்ஸ்காரம் ஞாநோபயோகம், தர்சகேபலப்தி தர்சகோபயோகம் கொயோபலப் தி கிரயோபயோகம், கிரயாசம்ஸ்காரம், சை தன்யோ பலப்தி, சைதன்ய சம்ஸ்காரம், சைதன்யோப யோகம் எனவாம்; சக்தி திரயமாவன—ஸ்பாவட், உபலப்தி. சம்ஸ்காரமென; அவற்றுள் ஸ்பாவ மென்பது, திரவ்யஸ்வபாவ சக்தியாகும், அது பாலிகோப்போல் வது, உபலப் தி என்பது, ஆவாணச்ஷயோப சமத் திற்றேன் றிய சக்தி யாகும். அது வெண்ணெயில் கெய்போல்வது சம்ஸ்காரமென் பது— படுப யோகத்தினுல் வைக்கபட்ட சத்தி விசேஷம், அது இழிதில் கெய்போல்வது, இந்த சகதி திரயத்தாலும் பிறக்கும் உபயோக மாவது சக்தி விகாசம், அது உருகின ரெய்போல்வது, இப்பேர் பட்ட குணத்தையுடைய தத்வம், ஜீவதிரவிய மாகும்; அது ஸம்ஸார ஆவேனும் முக்தி ஜீவனுமென இரண்டாம். அவற்றுள் ஸமரார ஜீவ னென்பது—அநாதி சக்தாக பிரவர்த்தமாககர்ம் கோகர்மாதி பா திர **வியங்**கள**து** சம்பர்க்கத்தால், தனது தன்மை பெறுது, இவற்றது கீக்கத்துத் தனது தன்மைபேற வற்றுகி, ப்ரதிஜர்மம் கிரஹிக்கப் பட்ட சரீர வளவிற்றுகி, சதார்க்கதிகளிலும் தன்றைற் செய்யப்பட்ட புண்யபாபங்களின் விளேவில், சுகதுக்கங்களே அநுபவியா சிற்பதாகி நா, சுர, நாரக திர்யக் கென்னும், சதார்ப்பே தமுடைத் தாகி, ஜனன ஜராமாண, தூஷிதமாகி சகஐமும், ஆஹார்யமுமான மோஹங்களது உதயத்தாற்று ஹாக் தன து மல்லாத சரீரா தி பர நிரவியங்களே, அஹங் கார மமகாரங்களால், அதிதிரடமாக—பரிகிரகித்தலாலும், சம்யக கோர்தாத்மகமான சகல வஸ்துக்கீனயும், அநித் ஜியா தி ஏகார்தாத் மாவாக, அதஸ்பிம்ஸ்தத் கொகணைம் பண்ணுகையாலும், ராகத் வேஷாதி தோஷ தூஷிதமாகி, வு நலிவு சி சம்சார சக்ரத்துப் பரி

பிரமியா நின்ற அசுத்த ஜீவனுகும். இவனே பஹிராத்மா வென்று சொல்லப்படுவான். அநா திசந்தான பிரவர்த்தமான காளிகா சம்பர்க் கத்தால், மலிகமான ஸ்வர்ண பாஷாணத்துக்கு, ரஸாயகாத் பௌஷ தங்களது ஸம்போகத்தால், க்ரமேண விசுத்தமான தனது தன்மை யுண்டானுற் போல முன்சொன்ன அசுத்த ஜீவனுக்கே கால லப் தெயாதிகள் து சந்நிதாகத்து குரு உபதேசாதிகள் காரணமாக தத்வஜ்ஞான முண்டாதலில் மித்பை காந்தவாதிகளான் அருபதேச ஜநிதமான அதத்வாபி நிவேசமென்னும் ஆஹார்ப மோஹங்களது உம், சாகத்வேஷமோஹமென்னும் தோஷங்களதுஉம், சரீசாதி பர திரவ்யங்கள தூடம், விசுத்தஸ்வபாவகுகிய பரமாத்மாவின து உம், பேதயதாத்மியங் கண்டு பரமுவிவேகியாகி நின்ற அந்தராத்மா வென்று சொல்லப்படும். இவனுக்கு சரீராதி பர தொவ்ய சம்பர்க்க ஸ்பாவமாகிய சம்சாரம் அத்யர்தம் கெடாமையில் அவனும் சம்சார ஜீவனேயாம். அனந்தரஞ் சொல்லப்பட்ட விவேக இதாராப்யான பர்யாதத்தில் அதற்கு விருத்தமான சம்சார ஸ்பாவம் கீங்க விசுத்தநாகி நின்ற ஜீவநுமுக்த ஜீவனென்று சொல்லப்படும். இவனே பரமாத்மா வெனப்படுவான். இவ்வண்ணம் சம்சேஃபித்துச் சொல்லப்பட்ட ஜீவதிரவ்யம சேதனமென்று சொல்லப்படும். ஒழிக்கவைக்கும் அசேககமாகும்.

புத்கலாஸ் தி காயமென்பது ச்வேதபித, ஹரித, கிருஷ்ணமென்றும், பஞ்சவித வர்ணங்களும், சுகாத, தூர்கர்த மென்னும் த்விலித்கர்தங்களும், திக்த கடுக, கஷாய, ஆம்ல, மதா, வவணமென்னும், ஷட்வி தாலங்களும், ஸ்கிக் தருக்ஷ சீத, உஷ்ண, ம்ருது கடிக, குரு, லகுவென்றும் ஐவ்டவித பரிசங்களும் என்றும் லகுஃணமாகி, பூரணகளை ந வர்ணகர்த ருலஸ்பரசங்களால் ஐக்ய ஸ்வபாவத்ததாகி நின்ற மூர்த்த த்ரவ்யமாகும். அது வென்றும் ஸ்கந்தமென்று மிருவகைப்படும். அவற்றுள் அணுவென் பதை உதபத்தி, ஸ்திதி, விராசலக்ஷிணமான, அஸ்தித்வம், வர்ன, கர்தாளங்களும், த்வி ஸ்பரிசங்களும் அதிசூக்ஷமத்வமும், வியக்தி ரூபத்தால், ஏகபிசதேசத்வமும், சக்தி ரூபத்தால் அகேக போதேசத்வமும், கர்த்ருத்வமுமென்னம் ஸ்வரூப முடைத்தாகி, அவிபாகியாகி, திரவ்யாதி பிரமாணமூல பிரபவமுமாகி நாநாவித ஸ்கர்த விகார பரிணும ஸாமர்த்திய முடைத்தாகி ஞாநதர்சன சைதன்யாகிதமாகி நின்ற வஸ்துவாகும். ஸ்கந்தமென்பது சொல்

லப்பட்ட பரமாணுக்களது ஸ்கிக்தரூகூத்வ குணகுணி கிபர்தமாக பாஸ்பராநு பெரவேச லக்ஷணமாகி த்வி அணு ஸ்கர்தாதி அரேக பேதமுடைத்தாகி நின்ற ஸ்தூல திரவியமாகும். அது மூன்று வகைப்-படும். ஸ்கர்தம் ஸ்கர்த தேசம் ஸ்கர்த பிரதேசமென; அவற்றுள் ஸ்கந்தமென்பது, வர்ணகந்த ரஸஸ்பரிச, சதுஷ்டயாபிவ்யக்தி யுடைத் தான, பிரத்வியும் கர்தாபிரி, வியக்கியு மொழிர்**த மூன்றினது** அபிவியக்தியுமுடைய அப்புவும் ரஸகர்த நாபி வியக்திகளும் ஒழிர்த அபிவியக்தியுமுடைய தேஜோவஸ்துவும், ஒழிக்க மூன்றினது அகபிவியக்தியும், ஸ்பரிசாபி வ்யக்தியுமுடைய வாயுவு மென்னும், பூத சதுஷ்டயமாகும். ஸ்கர்த தேசமென்பது - கர்மாஷ்ட மும் கொகர்ம திரவியமுமாகும்; ஸ்கர்த பிரதேசமென்பது, கர்ம பரிணும் போக்யமன்றி அதிசூக்ஃமமாகிய ஸ்கர்ச விசேஷமாகும். அதவா ஸ்கர்தம் - ஷட்விதமாகும்: சூக்ஃம - சூக்ஃம, சூக்ஃமம், சூகூஃம - ஸ்தாலம், ஸ்தால - சூகூஃமம், ஸ்தாலம், ஸ்தால - ஸ்தால மென. அவற்றுள்-கர்மா தி பரிணும யோக்யமன்றி அதிசூச்ஃமமாகிய ஸ்கர்த விசேஷம் சூக்ஃம சூக்ஃமமாகும். கர்ம பரிணும் போக்யமான ஸ்கர்தம் சூக்ஃமமாகும்; கொகர்ம பரிணும யோக்யமான ஸ்கர்தம் சூச்ஷ்ம ஸ் தூலமாகும்; கொகர்ம வர்கணேகளில் ஸ் தூலமாகிய கொகர் மம் இந்திரிய விஷயமல்லாத ஸ்கந்தம் ஸ்தூல சூச்ஷமமாகும்; சப்த கர்த்த மொவாதா நி பரிணும் யோக்பமான ஸ்கர்தம் ஸ்தூலமாகும். போத்வியாதி பரிணும் யோக்யமான ஸ்கர்தம், ஸ்தூல ஸ்தூலமாகும். இவ்வண்ணம் அணுஸ்கர்த பேதாத்மகமான புத்கல திரவியமும் போத் யக்ஷாதி பிரமாண கோசரமாதலில் பரமார்த்த ஸத்தாகுமென்பது.

அஷ்டனித கர்மங்களும் கோகர்ம ஷட்கமும் பஞ்ச சரீரமும், சதுர்த்தசோபசயமும், பஞ்ச வஸ்துக்களும் பஞ்சேக்திரயங்களும் போக்யத்வயமும் உபகாண திரயமுமாகிய அஷ்டமூர்த்தி திரவ்யங்களும், புத்கல திரவியங்களாகும்; அவற்றுள், கர்மங்கள் மேற்சொல் ஆதும்; கொகர்மங்களாவன—வில்லா ணணே தைவா மல - வைது ஹெராந்தை முற்றைல், என்று மிவ்வளவிற்றுகிய அக்தம் அணுக்களது கடைட்டமாகிய திரவிய சம்பத்தும், அங்குவியை அளங்க் யாதங் கூறிட்ட ஒரு கூற்றளவதாக ஸ்கிக்தளுக்ஷ குணங்களாற் செறியபக்தித்தலென்றும் கேஷ்த்ரசம்பத்தும், வர்ணுதி குணங்களோற் கேளோடு கடஸ்பாவோபலப்தி சம்ஸ்கார மென்றும் திரிசக்தி களி னீங்காத பாவசம்பத்தும் இக்தலோகமொன்றுக இவ்வண்ணம்

அசங்கியா தலோகங்களே பிரதேசம் பிரதேசமாகப் பார்த்த லெத்தனே போதேசமுள அத்துணேப் பிரதேசவளவிற்றுகிய காலமிக்கவர்கணே யழியாது கிற்றலென்னு முத்தமகாலமும், ஒரு மையம் கின்றழியு மென்னும் ஐகர்யகால ஸம்பத்துமுடைத்தாகி, ஸர்வஐகத்துமொரு. போதேச மொழியாமற் பிறங்கினவர்க்கணு திரவியமாகும். அது, ஆஹாரவர்களை, பஞ்சேர்திரியவர்களு, காயவர்களு, உச்வாசவர் களை, வாக்வர்க்களு, மரோவர்களு, என்னுமறுவகைப்படும். அவற் அஹாரவர்கணே என்பது, பர்யாப் தநாமகர்மோ தயத் தால் ஆத்மபிரதேசத்து ஆஸ்ரவியாகின்ற சரீரேந்திரியாந்தக் கரணவர்கணே கள் ததாப்ர ஸ்ருத்தமான மகோவாரக்காய பொங்களில் யாதானு மொருயோகம் காரணமாக, கோகர்ம பரியாயமடைவிக்கத் தனக்கும், ஒழிக்த கொகர்மங்கட்கும் ஆத்மாவோடு பக்தத்தைச் செய்வதாகும் ; காயவர்கணே யென்பது—சோஹ்யசரீரதிரய பிராயோக்யவர்கணெ கள், ஸஸ்சரீரநாமகர்மோ தயத்தால் ஆக்மபோதேசத்து ஆஸ்ரவி தகுு வூலு பர்யாப்தி நாமகர்மோதயத்தால் பர்யாப்தியிணயடைவிக்கப் பட்டு, அங்கோபாங்களமகர்மோ தயத்தால், கூருகமான னைவ்பவஸ்த்தைகளேயுடையவர்ணகக்த எஸஸ்பர்சநாமா திகளால் சூரத மான வர்ணு திகளேயுடையவாகிய காயத்து போகார்தக் கரண, மதிஞாக ஸ்ருதஞாகங்களே யாக்குவதான, வர்கணேகளாகும். இக்கிரியவர்கணே **பென்** டது —ஸ்பர்ச கெக்திரிய, சலகேகதிரிய, பிராணேக்திரய, சக்ஷு ஷேக்கிரிய, ஸோத்திரேக்திரிய, பர்யாப் திகாமகர்மோ தயத் தால், ஆத்மபிரதேசத்துப் பிரவேசியா நின்றவர்கணேகள், ததாபிரவர்த்த. மான யோகத்தால் வூக்ரதமாகிய கொகர்மபர்யாயமடைவிக்கப்பட்டு முன் சொன்ன ஆகாரவர்கணே, பிரத்யயத்தால், ஆக்மபிரதேசதது பக்திக்கப்பட்டு, இகதிரிய கிகழ்ச்சியாலெழாகின்ற, அர்த்த வியஞ்ஜ நாவக்சக ஞாநங்களுக்கு நிர்வ்சத்தக்கமும், ஆஸ்சயமுமானவர்க்க. **கோ**சுளாகும்.

உச்வாஸ வர்கடுணேயென்பது, உச்வாஸ நாமகர்மொதயத் தால், ஆத்மபிரதேசத்து, ஆஸ்ரவியா நின்றவர்க்கணெகள் யாதானுமொரு யோகத்தால், கொகர்மபர்யாய மடைவிக்கப்பட்டு ஆஹாரவர்க்கணா பிரத்தியயத்தால் ஆத்மபிரதேசத்து பந்திக்கப் பட்டு, பர்யாப்தி கர்மோதயத்தால் பர்யாப்தியினே யடைவிக் கப்பட்டு, உச்வாஸ நிச்வாஸங்களே யாக்குவதானவர்கணேயாகும். வாக்வர்க்கணேடுயன்பது, சுவு முதுவு மாமகர்மொதயத்தால் ஆத்மபி தேசத்து பிரவேசியா கின்றவர்கணேகள், தத்ர பிரவசியா கின்றவர்கணேகள், தத்ர பிரவர்க்கமான யோகத்தால், கொகர்மபர்யாய மடைவிக்கப்பட்டு பர் யாப்தியாம் கர்மோதயத்தால் பர்யாப்தியினே யடைவிக்கப்பட்டு, ஸுவு முதுவு முக்களான வாக்யோகத்தையும், வாக்வர் தக்கமுணை மதிஞாகத் தினையும் முரு தஞாகத் தினையு மாக்குவதான வர்க்க ணெக ளாகும். மகொவர்க ணெ யென்பது—வல ஆபஞ்சேக் திரிய ஐரதிகாம கர்மொதயத்தால், ஆத்மபிரதே சத்து பரவேசியாகின் றவர்கணே கள், கொகர்மபர்யாய மடைவிக்கப்பட்டு ஆவறாரவர்க்கணு பிர தயயத் தால், ஆதமாவோடு பந்திக்கப்பட்டு ஆதறாரவர்க்கணு பிர தயயத் தால், ஆதமாவோடு பந்திக்கப்பட்டு ஆத்மபிரதேச பரிஸ்பக் தக்தையும் அந்தக்கரணைம் திஞான சிரு தஞானங்களேயு மாக்கு வதான வர்க்க ணேகளாகும். இவையெல்லா மேககாலத்து, ஆஸ்ரவிக்க நகொடங்கிச் சொன்ன முறையே பர்யாப் தங்களாகிப் பின்பு உதியாகின்ற ஞாகத் தையாக்கும். ஆஸ்ரவிக்குற்காலத்துத் துனக்கத்தையாக்கும்.

பஞ்சசரீரமாவன—ஒள தாரிகசரீரம், வைக்ரியிக சரீரம், ஆஹாரக சரீரம், தைஐஸ சரிரம், கார்மண சரிரமென; அவற்றுள் தைஐஸகார் மணமென்னு மிரண்டுசரீரமும் அநா திசரீரமாம்.ஒழிக்கமூன் அம், க்**ரா** ஹ்ய சரீரமாம். ஸ்தூலமாகிய சரீரவர்க்கிணேகளான் முடிந்தது, ஒள்தா ரிகசரீரமாம். அது மறுஷ்யர்க்கும் திர்யக்குகளுக்கு முண்டாகுவது. வைக்ரியிகசரிரம் அணுமாத்யஷ்ட குணங்கட்கு ஸமர்த்தராகிய தேவ நாரகர்கட்குண்டாகுவது. ஆஹாரகசரீரமும் லத்பிதையூஸ் சரீரமும் జిఖిఆుராப் தராகிய ரிஷிகளுக்கு தபோபலத்தா அண்டாகும். அவற் றாள், ஆஹாரகசரீரம் தன்கையால்லாருமுழுவளவிற்றுக் தவளமாகி தனது மூர்த்தாவி நின்றும் புறபட்டு கேவலிகளெழுந்திருந்த விடம் புக்கு சந்தேகங் கேட்டுவருவதாகும். மற்றும், அக்ரத்திமசைத்யால யம் கமஸ்கரிக்க வேண்டினுலும் ஆஹாரகசரிரத்தாற் ரென்றுவர **அ**ர்தர்**முஹூர்**த **கால**ம் கிர்ப்பதாகும். தைஜஸசரீசம்—இருவகைப் படும். லப்திெதேஜஸம், அலப்திடுதெஜஸமென. அவற்றுள் லப்தி தைஜஸமிருவகைப்படும். சுபமும், அசுபமுமென. அவற்றுள்—சுப தைஜ்ஸம் ஒருவளே கோக்கி அநுக்கிரகம் பண்ணினவிடத்துத் தனது வலதுதோளாற் புறப்பட்டு நிலாப்போன்ற சீதளமாகி, தவளவர் ணைத்ததாகித் தன்னுல் அநுக்கிரகிக்கப்பட்டவளேச்சூழப் பன்னிரண்டு யோஜீன பிரமாணம் வியாபித்து சர்வரையும் சக்தோஷிப்பிக்கும். அவனெருவணேக் கோபிக்கின் அவ்வண்ணம் பன்னிரண்டு யோஜினப்

பிரமாணம் குக்குடசூடாகாரத்தால் அக்கிமயமாக வாமபாஹு விறைல் புறப்பட்டு தகித்து மீண்டு வந்து தன்னேயும் தகித்திரும்; அவனும் தத் கூண்ண த்தே நாகம் பிரவேசிக்கச் செய்வது அசுபதைஐஸமாகும். அலப் திதைஐஸமும் கார்மணசரீரமும் ரிஜு விக்ரக கதியாலே ஜீவர் கீன மத்யாந்தாத்தேறக் கொண்டுபோவனவாம். இச்சொன்ன பஞ்ச சரிரமும் ஒன்றுக்கொன்ற சூக்ஃமத்வமும் திரவிய பகுத்வமு முடைய.

சதுர்த்தசோபசயமாவன—ாஸ், ருதிர, மாம்ஸ், மேதா, அஸ்தி, மஜ்ஜா, சுக்லமென்னும் ஸப்ததாதுக்களும், ஸிரெசர்ம, குஸோம், விழுக்கு, வடுஸ், ஆக்தாகம் என்னும் உபதாதுவும் உடிராக்கி, வாத, பித்த, ச்லேஷ்ம, மல, உபமலம், இவையுமாம்.

பஞ்சவஸ் துக்களாவன, அஹிம்சா, பரிணுமத் துக்கும், சத்ய பரி ணுமத் துக்கும், அஸ்தேய பரிணுமத் துக்கும், பிரம்மசர்ய பரிணுமத் துக்கும், அபரிக்ரக பரிணுமத் துக்கும், காரணமாகிய சுபவஸ் துவும், ஹிம்ஸா தி ஐவகைப்பட்ட பரிணுமங்கட்குக் காரணமாகிய அசுபவஸ் துவுமாகும், பஞ்சேந் திரய விஷயமாவன வர்ண, கந்த, ரஸ், ஸ்பர்ச, சப் தங்களாகும்; போக்யமென்பது, போகோப போகங்களாகும்; உபகர ணம், திரிவி கம், தர்மோபகரணமாகிய புஸ்தக பிச்சா தியும்; அர்த் தோபகரணமாகிய அளப்பன, கிறப்பனவும்; காமோபகரணமாகிய, தாம்பூல முதலாயினவுமாகும். புத்கலத் துக்கு கிகாரம் திரவி தம், குணவிகாரம், திரகிய விகாரம் கிரியாவிகாரம் என; அவற்றுள் திர வியவிகாரம் சொல்லப்பட்டது; குணவிசாரம் வர்ணுதி குணங்களான் முண்முகத் திரிதல்; கிரியா விகாரம், கமநாகமுகல் திதி பேதமாகும்.

தர்மாஸ் திகாய மென்பது—ஐலசரங்களது கமாத்துக்கு ஐலம், போல, கதிபரிணுமொர் சமான ஜீவபுத்கலங்கட்கு கமராஸ்ரயு காரணமாகி, அஸ்ஹசரரியாகி பரமானு பிரதேச வளவிற்றுன, அசங் கியாத பிரதேசமுடைத் நாகி, அஸ் தித்வம், அதிசூச்ஃமத்வம், அவ மஹாத்வம், அமூத்தத்வம், அகுருலகுத்வம் என்னும் ஸ்வரூப விசேஷமுடைத்தாகி, கதஞ்சிர்நித்பைகள்யாபி ரூபமாகி, திரிகாலத் துள்ளுமுளதாகி, அத்பர்த மசேதனமாகி, பகவதர்ஹத்பமேச்வரவ சக பெரமாணியத்தால் அறியப்படுவதாகிய பதார்த்த விசேஷமாகும்.

அதர்மாஸ் திகாயமென்பது ஸ் தி திபரிண தமான ஜீவபுத்கல பதார் த் தங்கட்கு தரணி தலம் போல ஸ் தி திவிசேஷாஸ் சய காரணமாகி

முன்புபோல தர்மாஸ் திகாயங்களுக்குச் சொன்ன சர்வகுணங்களு முடைத்தாகிய பதார்த்த விசேஷமாகும். கமநகாரணம், தர்மாஸ்தி; ஸ்திதி காரணம், அதர்மாஸ்தி. இவை இல்ஃலயாகில், அகக்தா கக்த, பிரதேகியாகிய ஆகாச பிரதேசத்து ஜீவபுத்கலங்கள் யதாயதகமண முண்டானுல் அணுஸ்கர்தமாதலும், ஸ்கர்தங்கள் ஜீவநுகளோடு பக் தித்தலும் லோகாலோக விபாகமும் மோக்ஷமுமில்**ஃயா**கும். கா**சு** பாவே கார்யாபாவா : என்ப தனுல் சர்வ சூன்ய பிரசங்கமாம். முன் சொன்ன அஸஹசாரியாமாறு:—காரண மிரண்டு வகைப்படும்: ஸ்வ அஸ்வரூபஸா தாமுமென; ஸ்வரூபஸா தனமாகிய ரூபஸா தன மும் முதற் காரணம் திரவ்யம் தானேயாம், கடாதிகார்யங்கட்கு முதற் மிருத்தானற்போல. அஸ்வரூபஸாதனமாகிய காரண மிரண்டு வகைப்படும்: கிவர்த்தகசாதகமும், ஆஸ்ரயஸாதனமு மென. நிவர்த்தகமாய் முயன்று முடிக்கும் *கார*ணம், குலாலஹஸ்த தண்ட சக்ரசீவராதிபோல வென்க. ஆஸ்ரயரை தாமாகி அணேர்து முடிக்குங் காரணம், சக்கிரத்தின் கீழ்க்கிடக்குங்கல்லாம் ; அதுபோல, தர்மா தர்மாஸ் தி காயங்கள், கமரா கமரத்துக்கு ஆஸ்ரயகாரணமாம். **ம**மகள் தி**திகாரணமா**கிய, தர்மா தர்மாஸ் திகாயங்கள், ஏகத்ரவு கார்ய மான கமுநாகமுக கிரியா விகாரங்கட்கு அவிரொதே நகாரணம், பகி யது கிறகும், வாடி2ும் மு3 நஷி திக்குப்போல.

ஆகாசா ஸ்திகாயடுமன்பத் :— ஜீவால் பதார்த்தங்கட்கு அவ மாஹ் நாக்கிகண்க்க தாக - அஸ்திதவாத்பிகை குண்முடைத்தாகி, அந்தாக்கிபிதேசமாகி அலோகாகாசம்,லோகாகாசடுமன் இயம், த்வி வருகாரமுடைத்தாகி ஸ்வ தமேவகிக்யாவஸ் திதவியாபிரூபமாகிய தத்வ விசேஷமாகும். தர்மாஸ்தி அதர்மாஸ் தி, ஆகாசாஸ் திகளுக்கு, திரவ்ய கிராசமும், கிரியாவிகாரமுமில்லே; குணைவிகாரமேயுள் தாகும். கால மென்பது, வியவஹாரகாலம். அந்த வியவஹாரகாலம்— திரவியகாலம், முக்யகாலத்தில் பர்யாயம், விகார விகாரி ஸஹஸ் திதியில் லக்டிக்கப்படு வதாகி, அஸ்திக்வா தியகேக குணமுடைத்தன்றுகி, ஸமயாவளி செகமுத லாசிய, அகேக பரியாயமுடைத்தாகிய, வஹா சை விசேஷமாகும். ஸம யாதிபர்யாயமாவது—ஸர்வ குபரமவி தரா மன து, பரமகேவலஐஞாநத் தாலும், விபஜிக்கமுடியாதாகி ஏகபிரதேசமான பரமாணுப்புடை பெய ருமளவிற்றுகிய காலவிசேஷம், ஸமயமாம்; அஸங்கியாத சமயங் கொண்டது, ஆவளிகை; ஆவளிடுகே அஸங்கியாதங் கொண்டது, உச்வாஸ பொணைநு, பொணக் ஏழுகொண்டது ஸ்தோகம், ஸ்தோ கம் எழுகொண்டது, **அ**வ**்**, அவ 381 கொண்டது 2 நாடிகை = ஒரு முகுர்த்தம். 30 முகுர்த்தம் = 1 ஜிவஸ் . 15 ஜிவஸம் = 1 பக்ஷம்; 2 பக்ஷம்=1 மாசம் 2 மாஸம்=1 ருத. 3 ருதை=1 அப னம். 2 அயனம் = வை வத்ஸாம். சம்வத்சாம் எண்பத்தாளன்கு நூறுபிரங் கொண்டது — பூர்வாங்கம், பூர்வாங்கம் அவ்வளவு கொண் டது – பூர்வம், பூர்வாங்கம், நள தாங்கம், நன தம், குமு தாங்கம், குமு தம், பத்மாங்கம், பத்மம், எளிகாங்கம், எளிகம், அமலாங்கம், அம லம், குட்டியாங்கம், கூடிகம், அட்டாங்கம், அட்டம், அம்மமாங் கம், அம்மம், விஸ்மயம், அதிவிஸ்மயம், லதா, மஹாலதா, கிர: பாபங்கமென் அயமினை பொன்றுக்கொன்று பூர்வாங்கம் தொடங்கி எண்பத்துநான்கு தூருயிரத்தாற் பெருக்கப்பட்டன: பல்யோபம் ஸா மரோபம் என்பனயாவையெனில் : அவற்றுள், பல்யோபம் திரி **வித**ம்—வியவஹாரவு ூலஉ உாரவு ஓல. கூ உாரவ ஓ மென. அவற் றுள் வுறு உறாரு வறு மென்பது ஒருயோ ஜீன ஆழமும் அகலமும் ரீளமுமாக செமபாற் பண்ணபட்ட குழியிலே வெண்ணய் தின்று வளர்க்க வெழாம்படிகால வளர்க்க பள்ளேயாட்டின் மயிசை சமசது ச **மாக ஈறுக்கி, அவ**ற்றுற் சூழிகையக் கூறுகொண்டு கிறை**த்தமயிரை** நூற்றியாண்டுக்கு—ஒரு மயிராக வாங்க, இப்படியே மயிரை பெல் லாம் வாங்கின கால ஸைலெவில், வயஹாரவ இமாகும்; இம்மயி **ரொன்றை அ**லா**ங்கியாதங்** கோடியா<mark>ண்டை</mark> பொவ்கிவாகு சம்பசம்ய மாகப் பார்த்தாலெத்தனே சமயமுண்டு, அத்தனே சமயத்துக்குமத் தனே கூறிவிட்டு இவ்வண்ணமெல்லா மஙிரையும் கூறபடுத்து குழி கிறைத்தால், உலார பல்லமாகும்; அப்பல்லம் பத்துகோடா கோடி கொண்டது, கூலார பல்லமாகும் ; அது பத்துகோடாகோடி கொண் அவாருஸா. உரோபமமாகும். இப்பெற்றி, அஸ் திகாயமென் அம், திரவியமென் அம், பெயருடைய பதார்த்த ஸ்வரூபம் ஸாங்கிரக ரூபத்தால் வியக்யானம் செய்யப்பட்டது. இவற்றுள், பாஸ்பரம் யோகளிடுசஷத்**தா**லும், கேவலம் ஸ்வரூபமாக்கு**தலா**லு முண்டான பர்யாய விசேஷங்கள், உத்தா பதார்த்தமாகும். அவை ஆஸ்ரவாதி களும், ஆப்தாதிகளுமாகும்; ஆஸ்ரவாதிகளே, ஜீவா ஜீவனென் மூல பதார்த்தங்களோடு கூட்ட ஸப்த தத்வமென்னும், அவற்றேடு புண்ய பாபங்களேக் கூட்ட ஈவ பதார்த்தமென்ற மாகும். அவற்றுள்

ஸைப் த தத்வடுமன் பது ஜீவா ஜீவாஸ் ரவபர் த ஸைவர கிர்ஜரா மோக்ஷ மெனவாம். நவ பதார் த்தமென் பது, ஜீவா ஜீவ புண்ணிய பாபா ஸ்ரவ ஸம்வர கிர்ஜராபர் த மோக்ஷ மெனவாம். அவற்றுள் ஜீவடுனன் பது, முன் சொன்ன லக்ஷ ணமுடைத்தாகி, பஞ்சேர் திரயங்களும், மகொ, வாக்குக் காயங்களும், ஆயுஷ்யமும், உச்வாஸ நிச்வாசமுமென் னும் உரு பொணநுகளால் ஜீவியாகின் றதும், ஜீவிக்கக் கடவதும், ஜீவித்து விட்டதென்றும் உத்பத் தியால் ஜீவனென்ற நாமதேய முடைய சேதன திரவியமாகும்.

ஃவநுலைலாரா அவஸ்தையினுலு வகைப்படும்; தேவநு, மணுஷ்யன், திர்யக்கு, நாரகநு என; தக்ர தேவர்கள், சதார் விகல்ப மாவர். பவந்து, ந்தா, ஜோதிஷ்க, கல்பவாணிகளென. இவர்கள் இந்திர, சாமாநிக, திராயதிரம்ஸ, பாரிஷத, ஆக்மரசுஃ, லோகபால, ஆகீக, பிரக்கீர்னக, ஆபியோக்ய, கில்பிஷிகரெனப் பத்துவகைப் படுவர். அவருள், இந்திரர், முஜலமானர்; ஸாமாகிகர், ராஜகுரு ஸமானர்; திரயாதிரம்ஸர், மந்திரிசமாநர்; பாரிஷதர், பரிஜன சமானர்; ஆத்ம ரக்ஷகர், பிராதிஹார ஸமானர்; லோகபாலர், தேசாதிகார ஸமானர்; ஆக்கர், செனு சமாநர்; பிரக்கீர்னகர், லொகபாலர், தேசாதிகார ஸமானர்; ஆகிகர், சேனு சமாநர்; பிரக்கீர்னகர், லொகிக சமாநர், ஆபியோக்யர், வரஹன ஸமானர்; கில்பிஷிகர், வரத்யகார ஸமாநர்; வியந்தாருக்கும் ஐயோதிஷ்கரருக்கும், திராயதிரம்சரும் லோகபாலருமில்ஃ.

பவார், — தசவி தராவர். அசுரகுமார், நாக்குமாரர், விஷி திக்குகுமார், ஸ்வர்ணகுமாரர், அக்னிகுமாரர், வாத்குமாரர், ஸ்தி தகுமாரர், உத்திகுமாரர், தீப்குமாரர், திக்குகுமாரமேன. வியந்தார் அஷ்ட விதராவர்: கின்னர், கும்புருஷ், மருட, காந்தர்வ், யக்ஷ், ராக்ஷ்ஸ், முத், பிசாசரென். ஜ்யோதிஷ்கர் பஞ்சவிதராவர்: சந்திர், ஆதித்ய, முற்ற, நாக்ஷ்திர், தாரகாறணங்கள்ளை. இவர்கள் மதுஷ்ய லோக தகு மஹா மேருவிண் பிரத்க்ஷணமாக வருவார்கள். மனுஷ்யலோக மான விரண்டரை தவிபத்துக்கும் ஸீடுமெயாகிக் கிடந்த மாறுஷோக் தர பர்வதத்துக்குப் புறம்பு அசுவகியாதத்விப் சமுத்திரங்கள். ஆகாச தலத்து அவஸ்திதராவார்கள். கல்பவரசிகள், ஷோட்சவிதர்: வெளயர்ம், ஈமான, சநத்குமார், மஹேந்திர், பிரம், பிரம்மோத் தர, லாந்தவ, காபிஷ்ட், சுக்கிர், மஹாசுக்கிர், சதார், சஹ்ஸ்ரார், ஆந்த, பிரணத், கரபிஷ்ட், சுக்கிர், மஹாசுக்கிர், சதார், சஹ்ஸ்ரார், ஆந்த, பிரணத், தரருண், அச்புதரென். இசண்மேல் நவ்டுமேற் வேயகம், நவாறுகிடுச், பஞ்சாணுத்தரமென்னும் கல்பரிதிகமாகும்.

அவை, ஹேஷ்டிம ஹேஷ்டிம, ஹேஷ்டிம மத்தியம, ஹேஷ்டிம உட ரிம, மத்தியம ஹேஷ்டிம, மத்தியம மத்தியம, மத்தியம் உபரிம, உப ரிம ஹேஷ்டிம், உபரிம் மத்**தியம், உ**பரிம் உபரிம் எ**னவும்; அச்சா.** கச்சா, வஜ்ரா, வெனெரசதை, அச்சாமாலினி, கச்சாமாலினி, வஜ்ரா மாலினி, வெரோசனுமாவிகி, ஆதித்திய விமானம், எனவும்; விஜயா வெஜயந்தா, அபராஜிதா, சர்வார்த்த வித்தி எனவுமாம். றில் வணிக்கும் ஷேவர்கள் அஹமிந்திர தேவராவார்; மதுஷ்யர் த்விவிகல்பர் ஸ்0ஃு ஆடி நர், நடிக்கொன. தத்திரஸ்டமுச்சுகராவார் ம நுஷ்யா யுஷ்ய ம திநாம கர்மோ தயத் தால் — மலமலிஸ வகி தாயோ கியாதி பொதேசங்களுள் - ஸம்மூர்ச்சித்துத் தோன்று சென்ற சூக்ஃம மதுஷ்யராவர். த்வீந்திரிய ஜீவனுக்கு ஸ்பர்ச கேந்திரியமும் ரஸகேந் திரியமும் காயவர்தக்காணமும் வாலுண்டுகாணமும் உச்வாசமும்ஆயுஷ் யமுமாகிய ஆறப்பாணன்களாம். திரீந்திரிய ஜீவனுக்கு கிராணேந்திரியு மேற ஏழு பொணன்களாம். சதுரீக்திரிய ஜீவனுக்கு ஸ்பர்சகேக்திரிய மும் கொணேக்திரியமும் கயகேக்திரியமும்,காயவக்தகோணமும், வாழ தை கோணமும், உச்வாசமும், ஆஷ்யமுமென்றும் எட்டு போணநு அஸஜ் நிபஞ்சேக்திரிய ஜீவனுக்கு மகோவக்கீகாண மொழி ந்த ஒன்பது பிராணந்களாம். ஸஜ்ஞி பஞ்சேந்திரிய ஜீவ**னு**க்கு உசபி<mark>ரா</mark> ணாநுகளுமாம். ஏகேக்திரிய ஜீவனுக்கு ஸ்பரிச கேக்திரியமும் காயவக் தஃகரணமும், உச்வாசமும் ஆயுஷ்யமுமென்னு காறுபிராணங்களாம். க்விக்கிரியம் கததை, சூக்கிகை, சங்கு, பலகறை, ஏரல், காங்கூழ் முதலாயின. திரீநதிரியம் உண்ணி, முகடு, அட்டை, எறம்பு, பேன் முதலாயின. சதுரீக்கிரியம் வண்டு, தம்பி முதலாயின. பஞ்சேக் திரியம் படிகள், சதுஷ்பாதங்கள், மஸ்யங்கள், பாம்புகள், ஆமை முதலாயின. ஏகேநதிரியம் - வாதாம், சூச்ஷமமென இருவகைப் அவற்றுள் பாதா ஏகேநதிரியம் வகஸ்பத்யாதிகள் : ஸூக்ஃம கேக் திரியம் பிரத்விகாயம், அப்புகாயம், தேஜஸ்காயம், வாதகாயமென விவைகள். பாதா சூச்ஷிம் ஏகேர் திரியங்கள் லோகத் தெவ்விடத்தும் பிறக்கும். பஞ்சேந்திரியம் நாளி கெக்குள்ளே பிறக்கும். த்வீந்திரிய திரீந்திய, சதுரீந்திரிய ஜீவந்கள், ஸ்வயம்பூர மணத்வீபத்திலும், ஓம்பூ*தா* தகிவு ுஷ்கார் த் தமாகிய இரண்டுரை த்விபத்திலும். வைண, காளொதக, ஸ்வயம்புரமண ஸமூத்திரத்திலும் பிறக்கும்.. ந்நா நகோத்தர பர்வதத்துக்குப் புறம்பும் - ஸ்வயம்புரம**ண த்விடி** 

பர்வதத்துக்குள்ளும், அஸங்க்பாத த்விபஸாகரங்களில் விகலேக் திரியங்கள் ஐஙியா. மதுஷ்யர் இரண்டரை த்விபத்துக்குள் பிறப் பர். காகம் ஸப்தவிதம் - ரத்னப் பிரபை, சர்க்கரா பெரபை, வாலுகா பிரபை, பங்கபிரபை, தூமபிரபை, தமபிரபை, தமஸ்தமபிரபையென. இவற்றுள் ஹிம்ஸா தி மஹாபாதகங்களால் மஹாபாபம்செய்து ஐகித்து மஹா துக்க மறபவியாகின்ற ஜீவக்கள் காரகராவர். இவ்வண்ணம் ஜீவ பதார்த்தத்தினத்து பேத பிரபஞ்சம் பரமாகமததுள் கண்டு கொள்க. ஜீவ பதார்த்த பேதம் முன் சொல்லப்பட்டது.

இனி, அஜீவ பதார்த்த பேதம் சொல்லப்படும். புண்யபதார்த்த மென்பது த்விவிதம்: திரவ்ய புண்யம் பாவபுண்யமென, அவற்றாள் தெரவ்ய புண்யமென்பது காருண்யாதி சுபபரிணும் பரிணமித புத்கல தெரவியம். பாவபுண்யம் ஸப்தவிதம்: காருண்யம், பிரஸக்கபாவம். குறை நாரகம், பிரசஸ்த பிரவர்த்தி, தபோத யோகம், உதாகபிர வர்த்தி, த்யாக பிரவர்த்தியென. அவற்றுள் காருண்யமென்பது வருக்கா நின்ற பிராணிகட்கு கிருபை பண்ணுதல்; பிரஸக்க பாவ மென்பது - கஷாயங்களது மர்தோதயத்துப் பிறக்கும் சித்த பிர ஸாதம்; குணு தராகமென்பது ரத்ன திரயமாகிய குணங்கிள யுடை யார் பக்கலுண்டாகிய அநாரகம்; பிரசஸ்த பிரவர்த்தியென்பது. வாத சிலங்களே யனுஷ்டித்தல் ; தபோதயோக மென்பது தனக்கு போக்யமான தபடுவெய் பண்ணுதல்; பண்ணமாட்டாதார் தபஹிந மேல் சித்தம் நிகழ்த்தல்; ஆராநுபாவர்த்தி யென்பது வாசநா பிரர்நா அநப்சேகுஷா ஆம்நாய தர்மோப தேசமாகிய பஞ்சவித ஸ்வாத்யாயங் களோடு கூடுதல்; த்யாக பிரவர்த்தி யென்பது ஆர்த்த சௌத்ரத்யா <u>கங்களே விட்டு அநுப்பேசுஷா தர்மசுக்ல த்யானங்களே சிக்தித்தல்.</u> புண்யம் திரிவிதம்—தர்மா நபர் தி புண்யம், அதர்மா நபர் தி புண்யம், கிர நபர்தி புண்யமென. அவற்றுள் தர்மா நபர்தி புண்யமென்பது-ஆகோ திகமஸம்**பக் திருஷ்**டிகள் **து விசிஷ்ட காருண்பா தி ப**ிணுமபரி**ண** மித மாகிய பரமபஞ்ச கல்யாண நிர்வாண பிராபண காரணமாகிய கர்மஸ்கர் தமாகும். அதர்மாற பர்தி புண்யமென்பது மித்யா திருஷ்டி களது அளிசிஷ்ட கிருபாதி பரிணும நிபர்தா புண்யம் வாசுதேவ பிரதி வாசுதேவத்வ முதலாகிய காமபோக ஸம்பாதகோ தூர்த்தா தைக்க பரம்பரா கிமித்தமாகிய கர்மஸ்கர்த மாகும். கிரனுபர்தி புண்ய மென்பது—சரம சரீரபந்தக மாகிய வவ்விரண்டு புண்யமும் பரம சுக் லத்யான தஹாதாடுஹெலுடுதெயால் அறபக்தியாது கெடும் கர்மஸ்கக்த மாகும். பாப பதார்த்தம் த்விவிதம்— திரவிய பாபம் பாவபாபமென. அவற்றுள், திரவ்ய பாபமாவது அகாருண்யாதி பரிணும பரிணமித புத்கல திரவிய மாகும். பாவபாப மென்பது-அகாருண்யம் கூவ ஹு பாவம் அகுணு நாரகம் அப்பிரசஸ்த பிரவர்த்தி அதபோது யோகம் அதோ நவரவர்த்தி, அபலிலாகமெனவாம்.

ஆஸ்ரவ பதார்த்த மென்பது—அஷ்டவித கர்மங்களும் ஆத்ம பொதேசத்து பிரவேசித்தற்குக் காரணமாகிய, மித்யாத்வாசம்யம கஷாய யோகமாகிய ஜீவனது பரிணும விசேஷமாகும். அவற்றுள், மகோ வாக்காய வர்கணேகளால் நிர்வர்த்தி தமான ஆக்ம பிரதேச பரிஸ்பக்தத்தால் ஆதாகம் பண்ணப்பட்ட கர்மப் பிராயோக்யமானவர் கணேகளே கோராவ்சனுதி விகல்பமுடைத்தான கர்ம பர்யாயத்தை யடைவிக்கும் யோகம் ஆஸ்ரவ காரணமாகும். ஒழிக்க மித்பாத்வா திகள்—அந்தஜ் ஞாநாவசணு தி கர்மபிரக்ரு திகளே ஸ் தித்ய நு ரூபபாகத் தால், ஆக்ம பிரதேசத்தோடு பந்தத்தைச் செய்யும் பிரத்யயமாகும். தத்ரசுபாசுப பரிணுமம் புண்ய பாபாஸ்ரவமாம். தத்ரஞாரா வரணிய மும் தர்சனுவரணியமும் ஆஸ்ரவத்திற்குக் காரணமாகிய பரிணும விசேஷங்களாவன. பரமாருந்த பிராப்ச ஹேதுவாகிய—அநேகாந் தாதம தத்வ விஷயமான ஸம்யக்ஞாக விசேஷத் தினப் பரோபகார கீரதனுகிய பகவதர்ஹத் பிரணி த பரமாகம பாராவார தீரதர்சியாயின தெரு ஆசார்புநு, ஆணைபவ்ய ஐகவிசிஷ்டமாகிய ஐகங்கட்கு வியாக் யானம் செய்யா நின்ற காலதது மித்யா தர்சகாதயு பஹதசேதனனை யினு தொருவனுக்கு அந்த தத்வஜ் ஞாநத்தை கோக்கி பெழா கின்ற ஸஹஜபிசசெஷ் பரிணுமமும், தத்வ சாஸ் திராப் பியாஸவிசேஷமுடை யானெருவனுக்கு ஒரு காரண வசத்தால் அந்த தத்வ சாஸ்திரம் இவ் கிடக்தில் போலும், யான் கேட்டறியேனென்று உத்பவியா நின்ற வஞ்சா பரிணுமமும் ஸகல தத்வ சாஸ்திர, ஹ்ரு தயகிரகண, வியாக் யாகங்களில் கிபுணனே யாகிலும் உனக்கு யான் தத்சாஸ்திரம் உப தேகியே கென்றும் ஒரு காரண வசத்தால் எழா கின்ற மாத்ஸர்ய பரி ணுமமுப் திரவிய சேஷத்திரகால பாவ விசுத்தி பூர்வகம் திரவ்யாது யோகா தி பரமாகமங்கள் அத் தியயாம் பண்ணு நின் றவிடத்து யாதா ஹ மொரு காரண ததால் அதற்கு விக்கஞ் செய்வேனென்றெழா நின்ற **ஆ**ஸா தக டென் **ஜு**ம் பெயருடைய மஹாபாப பரிணுமமும், பே**தா** பேதாதி ஜாத்யர்தாமாகிய ஒருவதை ஸம்யக்ஞாக விசேஷத் இவ

விரோதவையதிகரணாத்பஸத்தூஷண பிரதிபாதன பூர்வகம், அழிக்க வேண்டு மென்றெழா நின்ற உபகாத பரிணுமமுமென்னு மிவையாம்.

வேத ரீய மிருவகைப்படும்—ஸாதவேத ரீயம் அசாத வேத ரீய பென. அவற்றுள் ஸாதவேத ரீயம், ஆஸ்ரவித்தற்கு நிமித்தமான பரிணும விசேஷமாவன. பூர்வகிருத பாப கர்ம பரிபாக வசத்தால் வேவாக்கிருஷி ஸமுத்ரயாகாதிகளால் உபஐகிதமான காகாவித்துக் **க**ஸமுத்திர மத்தியத்துள் கிமக்கராகி ஸர்வ காலமு மலரா கின்ற ஸர்வபிராணிகள் விஷயமாகவும், அஹில்லெ சத்தியம், அஸ்தேயம், பிரம்மசர்யம், அபரிக்ரகஹ முதலான, அகேக விர தங்களே அறுஷ்டிக்கையில் நிபுணரான மஹா தபோதனரும் . அவற்றையே ஏகதேசத்தால் அறுஷ்டிப்பாரான கிரகஸ்தருமென்று மிவர்கள் விஷயமாகவு மெழாசின்ற அதுக்கிரக பரிணுமமும் மஹா விர தங்களும் அணுவிர தங்களுமென் அயம் நிவிரத்த, கொஹஸ் தாசாரங் களே நிரதிசாரமாக அநுஷ்டியாநின்ற மஹாபுருஷர்க்கு குரோதாதி கஷாய விநிவிரத்தமாகிய பகவதர்ஹத் பரமேச்வர சரணகமலலக்கி ராக பரவசமாகி பெழாகின்ற பரிணுமவிசேஷ முதலாயினவும், புருஷ வசனு திகளாலொருவன் உபத்ரவியாகின்ற விடத்தை அவன் விஷய மாகக் குரோதமெழாம லென்னும் உததமக்குமா பரிணுமமும், சகல ஸம்பத்து ஸம்பாதா ஸமர்த்தமான சிந்தாரத்நமோயாகிலும் பரமதிர வியமாகிய வ*தனுள் பற்று த*லில்லென்னும் சௌசபரிணுமமும், ஸ்ரீ வி ஹாரமஹாபிஷேக முதலானவற்றுல் பகவதர்ஹத்பரமெருவரக்கிஷய மாக வெழாகின்ற பூஜாபரிணுமமும், பால்யவார்த்தக்யா திகளால் தபோ நயோகா நுஷ்டான த்தில் அசக்தரான தபோதரர் விஷயமாகத் . தோற்றும் ஆஹாரௌஷதாதி தாநபரிணுமமுமென்னுமிவை முதலா யினவாகும். அஸாதவேத்கியம் ஆஸ்சவித்தற்குக் காரணமான பரி ணுமமாவன: பாம்பு விஷகண்டகாதிகளால் உபத்திரவமுண்டான காலத்து ஏகதேசமும் தத்வஜ்ஞானஸ்பர்ருமின்றி வருந்தாகின்ற பிராணிகட்கு எழாகின்ற துக்கபரிணுமமும், புத்ர மித்ர களத்திராதி கள் வியோறகாலத்து எழாநின்ற சோகபரிணுமமும், பாபரிவாதமு முதலான காரண விசேஷ்த்தால் கூதூகரணத்து எெழாகின்ற வனு சய பரிணுமுமும், இஷ்டரான பி*த்தா*ரு பிதாமஹா **தி** விராசகாலத்**ததா** தாராகாரவானிபாஷ்பவி புளினபூர்வகம், அதிமாத்ரமாக பிரலாபித்த லென்னும் ஆக்சந்தநபரிணுமமும், மாம்ஸசஸா நசா மகிடை முதலா யினவற்*ரு*ல் பஞ்சேக்திரியாதி ஜீவக்கட்குமகப் பிரணிதான பூர்வ

கம் பிராணவியோ மஞ் செய்தலென் இயம், வதபரிணுமமும் இஷ்டகள த் திராதிகட்கு மாணமுண்டான காலத்து எழாநின்ற சோகம் நாலி ரண்டு நாளில் உபசமியாதே அநுவர்த்தித்து வருதலென்னும் பரி வேதந பரிணுமமுமென்றிவை முதலாயினவாகும்.

மோஹ்கீய மிருவகைப்படும்: தர்சனமோஹ்கீயம், சாரித்திர மோஹரீயமென. அவற்றுள் தர்மாமோஹரீயமென்பது யதாவஸ்தி தாகோர்தாத்மகத்வாதிவஸ்து ஸ்வரூபத்தில் ''இதமர்த்தமேவ''மேன் னும் ஸக் அபிகிவேசக்கை லக்ஷிணமாகவுடைய ஸம்யக்கர்சன க்குக்கு உத்பத்தி விரோதஞ் செய்யும் கர்மவிசேஷங்களாகும். அவையாவன: அந்தானுபந்தி குரோதாதி சதுஷ்கமும் மித்யாத்வ, ஸம்யக்மித் யாக்வ, ஸம்யக்க்வங்களுமாகும். இவை ஆஸ்ரவிக்கற்குக் காரண மான பரிணுமங்களாவன, அவிசலி தயுக்திகோசரதைய ஸர்வஜ்ஞபரம வீ, கரா மனுகிய பாமேச்வரன து வசகங்கள், ஸ்வபுத் தி கல்பி தமான, அஸத்தூஷணமான வசனங்களாலில்லே பென்றம், அவனுக்கு ஜநந மாண கூ.ு, தபிபாஸா தி யுண்டென் றம், புதர மித்ர களத்திராதி பரி கொங்களுண்டென்று மெழாகின்ற பரிணுமவிசேஷமும், அஹிம்ஸா லக்ஷணமான தர்மத்தைப் போதிபாதிப்பதாகி ஸர்வலோக தயாபர மாகிய ஸ்ரீமத் பிரவசாவிஷயமாக இது, மதுமத்யமாம்ஸாத்ய சாங்கள் ஸ்வர்க்கா திதருமென் அ சொல்லுமென் அம், ஸர்வஜ்ஞ பிரணி தமாகிய வதனே பொருவனுற் சொல்லப்பட்டதன்று, ஸ்வயம்புவென்று மிப் பெற்றி எழாகின்ற பரிணுமாழம, அஹிம்ஸாலக்ஷ்ணத்ததாகிய வ உர் மத்துக்கு விபரீதமாக புழூதிவத முதலானவை தர்மலக்ஷணமேன் நெழாகின்ற பரிணுடமும், அஹிம்ஸாலச்ஷணத்ததாகிய ஸத்தர்மத் துக்கு அம்ரதாசு மாத்ரசாது ஷ்டராகிப் பரஸ்பரம் நிர்மத்ல ரராகிய தேவேர்திராதி தேவர்கள் மாம்ஸாதி சுராபானுதிகளால் தூஷி தரெண் அம, அசுரா தியோடு மஹாயுத்தஞ் செய்வரென் அ மிவ்வண்ண மெழா கின் ம பரிணும முதலானவையாகும். ஸாமாயிகா தி சாரி த்தொக்கட்கு பங்கம் செய்யும் கர்மவிசேஷம் சாரித்ரமோஹ**ரீயமென்பதாகும். இது** ஆஸ்ரவித்தற்குக் காரணபரிணுமமாவன: பரமொபேக்ஷா ஊ⊸ிங்க ளான பாதிரவியங்களே இஷ்டமாகவும், அநிஷ்டமாகவும், சங்கல்பித்து இவை விஷயமாக வெழாகின்ற ராறாஜிரேகமும் குரோதாதிரேக முதலான பரிணுமங்களாகும்.

ஆயுஷ்யம் நாலுவகைப்படும்: நாகாயுஷ்யம், திர்யகாயுஷ்யம், மநுஷ்யாயுஷ்யம் தேவாயுஷ்யமென. அவற்றுள் நாகாயுஷ்ய

மென்னும்ம் கர்மம், ஆஸ்ரவித்தற்குக் காரணமான, பரிணுமமாவ**து:** விபரீ தமி க்யாக்வ தீவெரா தயமும், 'தஉதிஷ்டி தமான அநர்கா ந பர்திக ஷாய சதுஷ்டயதீனோ தயமும், தததிஷ்டிகமான ஹிம்ஸாகர்காதி சௌத்ரத்**பா**னமும், தஉதிஷ்டிதமான பஹ்வாரம்ப பரிகிரக**தையு** மாம். இவற்றினுடைய விகல்பமாகிய ஹிம்டுெஸயிலும், அஸத்யத்தி <u>அம், சௌர்பத்திலும், பாஸ்திரிகமாத்திலும், ஸக்தராயினரும்,</u> க்ரூராத்மாக்களும், அத்ருஷ்டிகளும், செனதிரத்யாக தத்பரரும், பிராணிகளுள் ஸ்பாவமே கிர்தயராயிரைம், தர்மதுரோஹி களும், அருவரதம் அதர்மமே போஷிப்பாரும், ஸாதுக்களே துஷிப் போரும், மாத்ஸர்போபஹதராயினரும், நிக்*ர*ந்தமாகிய சாகிய தபோதனரை அகாசணமெகிக்திப்பலரும், மதுமாம்ஸபக்ஷ ணைமத்யபாரதத் பரராயினுரும், தானும் தனதுமல்லாத பரதிரவ்யங் களிலே, தாகென்றும், தனதென்றும், துரபிநிவேசம் பண்ணுவோரு மாகும். இச்சொல்லப்பட்ட பாபகிரியங்களில், அநுமதி பண்ணுமிவர் களும், பத்தாரகாயுஷ்யராவர். திர்யகாயுஷ்யம் ஆஸ்ரவித்தற்கு கிமித் தமான பரிணுமமாவது : தகாதினிஷயமாக வெழாகின்ற லோபாதிரே கத்தால் வாணிஜ்பாதிவ்யாபாரங்களுள் மாதாபிதாமுதலான ஜநங்க ளிடத்தும் செவ்வை செய்யாமையென்னும் மாயாபரிணுமமாகும். மதாஷ்யாயுஷ்யம் ஆஸ்சமித்தற்குக் காரணமாவன: அல்பாரம்ப பரி கொகத்வம் ஸ்வபாவத்தால் விரீதனுதல், பிரஸர்நசுபாவனுதல் குடுரா தாதிகள் மக்தமாதல், மாணகாலத்து ஸம்கிலேசமற்றிருத்தல், ஸ்வ பாவமார் தவமென் றிவை முதலாகவுடைய பரிணுமங்களாகும். தேவா யுஷ்யம் ஆஸ்ரவித்தற்குக் காரணமான பரிணமமாவன: பரமஸ்ராவக சது ஸ்**தூல** வைசாக்ய பரிணுமமும், ஆப்தாமம பதார்த்தங்கள**து** தாதாத்ம்ய ஸ்ரத்தானமென்னும் அமைப்பத மைப்பக்கிருஷ்டிகள், ஸம் பரிணுமமும், ஸம்யக்தர்சாஜ்ஞாரா தியின் நி அந்தியாயத்தால், மித்யாதிருஷ்டி ஜனங்கள் அநுஷ்டியாநின்ற பிரஹ்ம சர்யா நஷ்டாகங்களுமென்றிவை முதலாகவுடைய பரிணுமங்களாகும். சரீ சாங்கோபாங்கா தி ஜநநஸம்பந் தமான நாமகர்மம் இருவகை த்து,சுபா சுபடென. அவற்றுள் சுபநாமகர்மம் மநோவாக்குக்காயங்கள துரிஜுத் துவமாகும், தார்மீகஜனங்களே ஸம்பாவித்தல், சம்சாரத்து வெருவி**ப** சி*க்கக்க*ுகல்**, த**ன்னுற் செய்யப்படுங் காரியங்களுள் பிராணிபிடை பரிஹரித்தலென்னுமிவை முதலான பரிணாமங்களால் ஆஸ்ரவிப்ப தாகும். ஒழிர்த கர்மம் இச்சொன்ன பரிணுமங்கட்கு விபரீத பரிணு மங்களால் ஆஸ்ரவிப்பதாகும்.

தீர்த்தகரத்வமென் ஹம் புண்ய நாமகர்மத்திற்குக் மஹா பரிணுமங்களாவன: பகவதர்ஹத் பரமேஸ்ர காரணை மான 191 ணை தமாகிய பரமவைராக்ய லக்ஷ்ணத் ததாகிய முக்**தி** மார்க்க**த் தில்** சுரலிரிபோல நிழு அமாகிய ஸம்யக்தர்மாத்து அஷ்டாங்க uil புஷ்டி பென்னும் தர்மாவிஸுத்தியும், ஸம்யக்தர்மாநி விஷம மாக உத்பவியாகின்ற அத்யர்த கிப்ரமான பரமாதரமென் ஹம் விருயஸம்பன்ன த்தையும், அஹிம்ஸா தி மஹாவிர தங்களிலும் அவற் *அ*ள் சம்ராக்ஷணர்த்தமான உத்தமக்ஷமாதி தசவி**த**சீலாசாரங்களி லும், கிரதிசார பிரவர்த்தி பென்னும் சீலவ்ரதெஷ்வகதீசாரமும், ஜீவா திப தார் த் த விஷயமாகி ஸம்யக்ஞா கத்தில் நித்யமபி**ரதனை** தன்மையென்னும் அபீக்ஷணஜ்ஞாநோபயோகமும், சதுர்க்கதிப்ராந்த லக்ஷணமாகிய ஸம்ஸாரத்திற்கு அதிமாத்ர பீதகித்தனுகலென்னும் ஸம்வேகரிர்வேகமும், ஆஹாரதாகம், ஒளஷததாகம், அபயதாகம், அகேகாக்தாத்ம கத்வபிர திபாதகசாஸ் திரமென்னும் சதுர்வி தமாகிய உத்தரோத்தாமதிக பலமாகிய தேயவஸ்துவினேத் தனது சக்திக்கு, அனுகுணமாக ஸத்பாத்சங்களில் வயயித்தலென்னும் சக்திதஸ்தியாக மும், ஸர்வத்ச பசமடுவெசாக்யமென்னும், பசமார்த்த தபஸி நக்கு அபிவிரத்தி நிபந்தனமான அநசநாதிதபஸ்ஸி கொத்தனது சக்தியறு கூலமாகச் செய்தலென்னும் சக்தி*த த*பஸ்ஸும், நாராவி**தமா**ந சி**லவி**ர தங்களால் ஸம்பூர்**ண**ையினு கொருபரம ரிஷிக்கு ஒரு கா**ரணத்தால்**, தபோவிக்கம் வக்தால் ஸம்ஸாரத்தினது அஸாரபாவ முதலானவற் றையதார்த்த முபதேசித்து அந்த விக்நத்தை பரிஹரித்தலென்னும். ஸாதுஸமா தியும், ரத்நிரய பவித்ரகரான பரமஸம்ய திகட்கு வாத பித்தஸ்லேஷ்மடுவெஷம்யங்களால் திருமேனியில் துக்கம் வந்த காலத்து அதற்கு போக்யமான பிரதிகாரங்களேச் செய்தலென்ணும், வெயாபிரத்யகரணமும், ஸகலவிமல கேவலஜ்ஞாகத் **தா அணரபட்ட** விஸ்தாரமுடையராக, நிச்சேஷம் பிரகூராளிக்க ஸமஸ் தவஸ் து மான ஸகல ராக கல்மஷமுடையரான பகவதர்ஹத் பரமேர்வரர்கள் விஷயமாகவும் ஸமஸ்ததத்வசாஸ்த்ர வியாக்யாக கிபுணராகி பரம**லி** த ராகராகிய ஆசார்யார்கள் விஷயமாகவும் அங்கபூர்வபஹுஸ்ரு தமென் னும் உரசத்வாரிம்ஸத் பரமாகம் பாராவாரபாரகாமிகளாகிய பஹுஸ் பூர்வாபரங்க பொத்யக்ஷா தமாகங்களோடும், ருத விஷயமாகவும், ளோடு மாறுகொள்ளாமை பெண்ணும் அவிஸம் வாதித்வகுணபூஷித மான பாமபிரவசனம் விஷயமாகவும், எழாகின்ற அத்பந்தசுபபாவ

ஸஹி தமாகிய பரபக்தியென்னும் அர்ஹதாசார்ய பஹு மஞ் த பிர வசாபக்தியும் கியதமதுஷ்டிக்கப்படுவதான ஸமத்விபாவம், பறவத் றுண்ஸ்தவாக திகள் ஒரு குறையறு தலென்னும் ஆவர்யகா பரிஹாகி யும் அவிராபாவலக்ஷிணமாகஸம்யற நமாகபிர யோகங்களால் பஹு வித தேசங்கள் புக்கு, ஸமஸ் தாரபதிஸபாஸ் தானங்களில் ஸப்யசா கூடிகமாக ஸம்யறகேகாக்தா தம் கத்வமென்னும் ஸ்வபக்ஷித்தை ஸாதித் தலும் மித்யைகாக் தருபத் ததாகிய பரபக்ஷிங்களே கிராகரித் தலும் என்று மிவற்றுலும் பறவான் அர்ஹ் த்பரமேர்வரற்கு, ஸ்ரீ விஹார மஹாபிஷேகா தியான மஹா பூஜாவி தாருங்களாலும், அதி துஸ்ச சமான அரசு காதிபஹு வித தபோவி தாருங்களாலும், ஸகலஐகத் துள்ளும் ஸத் தர்மத்தைப் பிரகாசித் தலென்னும் மார்கபிரபாவனேயும், ஸம்யத் த பிரஸு தையாகிய பசு வினக்கு த் தனது கண்றினக் கண்டாற்போல, பகவத்ர்ஹத்பிரவசு ஹிரு தயமறிவாரான பவ்யஜகங்களிடத்து வஞ் சனேயாலன்றி ஸஹஜமாக வெழாகின்ற பரமஸ் சேஹமென்னும் பிர வசக வத்ஸைக்வமென்றிவை முதலானவையாகும்.

பிராஹ்மண்யாத்யகேக கோத் திரங்களே யாக்குவதான கோத் திர கர்மம் த்விதமாகும்: உச்சைர் கோத்ரம் விச்சைர் கோத்ர அவற்றுள் உச்சைர் கோத்ரம் ஆஸ்ரவித்தற்குக் காரண மென. பானது குணவிசேஷங்கள மாகிய பரிணுமமாவன: ஸித்தலும், தோஷங்களே, பிரச்சா தித்தலும், தனது குண விசேஷங் களே கிக்தித்தலும், தோஷங்களேப் பிராகசித்தலும் என்றிவை யாகும். இதனது விபரீத பரிணுமம் நீச்சைர் கோத்திரம் அஸ்ரவித் தற்குக் காரணமாகும் ; தாகம், லாபம் போகம், உபகோபம், வீர்ய மென்றை மிவையிற்றினுக்கு, விக்கஞ் செய்வதான அந்தராய கர்மய், ஆஸ்ரவித்தற்குக் காரணமாகிய பரிணுமமாவன: இச்சொல்லப்பட்ட தாரா திகளேப் பிறரிடத்து விக்ரஞ் செய்யும் பரிணாமமாகும். ஈ திரச மாகிய ஆஸ்ரவவிகல்பம் உசவி தம்: ஹீ நாஸ்ரவம், அதிகாஸ்ரவம், சுர்யாபதாஸ்ரவம், ஸாம்பரா திகாஸ்ரவம், ஞாகாஸ்ரவம், அஞ்ஞாகாஸ்ர வம், புண்போஸ்ரவம், பாபாஸரவம், திரவ்பாஸ்ரவம், பாவாஸ்ரவம் என. அவற்றுள் ஹீ நாஸ்ரவமென்பது விசேஷமில்லாத பாஹ்யகாரணை ஆஸ்ரவிப்பது; அதிகாஸ்ரவம் என்பது விசேஷபிரத்தியம் பெற்று ஆஸ்ரவிக்குங் கர்மமாகும். ஈர்பாபதாஸ்ரவமென்பது உபசாக் தகஷாயாக்ஷீண கஷாயா ஸயோகி கேவலிகளென்னும் குணஸ்தாகத் தார்க்கும் கஷாயமின்றி யோகமே காரணமாக ஆஸ்ரவிப்பது. ஸாம்

பாயிகாஸ்ரவமென்பது பித்யாதிருஷ்டி முதலாக சூக்ஃமஸாம்பராய பர்யர்தாரகிய பத்துகுணஸ்தாகத்தர்க்கும் கஷாரயமும் யோகமும் காரணமாக ஆஸ்ரவிப்பதாகும். ஞாராஸ்ரவமென்பது பாஹ்யவிஷ யோபயோக, பூர்வவிசோதி தாபரிணமகாரணமாசிய ஆஸ்ரவமாகும். அஜ்ஞாராஸ்ரவமென்பது, அந்தாராபாவ மர்ப்பாண்ட ஸப் தமத்தா த்ய வஸ்தைகளுள் அந்தரங்கபிரதான் போகபாவ நியித்தமாகிய, ஆஸ்ரவ மாகும். புண்யாஸ்ரவமென்பது ஸாதவேதகியமும், புருஷவேதமும், ஸம்யகத்வமும், சுபராமகர்மங்களும், தேவாயுஷ்யம், மதுஷ்யா யுஷ்ய மும், உச்சைர்கோத்ரமுமாகிய திரவிய கர்மங்கள து தயத் தபோதத் தையும், விபவத்தையும், சுகத்தையும், யசஸ்டுணெயும் சக்கிரவர்த்தி யான தன்மையையும் பண்ணி, தர்மசக்கிரவர்த்தியான தன்மையும் பண்ணும் காருண்யாதி சுபபரிணுமங் காரணமாக ஆஸ்ரவிப்பதாம். பாபாஸ்ரவமென்பது, அகாருண்யாத்ய சுப பரிணுமங் காரணமாக ஆஸ்ரவிப்பது. கர்மதிரவ்யோத்பத்தி திரவ்யாஸ்ரவமாகும். யோக பாவோத்பத் தி பாவாஸ்ரவமாகும். இப்பெற்றியே, கர்மகொகர்மங்கள், ஆஸ்சவிக்கும் பிரகாரங்களெல்லாம் பரமாகமத்திற் கண்டுகொள்க.

பர்தமாவது மித்யாதர்சு விரதி பிரமாதகஷாய யோகாபர்த ஹேதவா:—என்பதனுல், மித்யாதர்சராதி பரிணுமம் பந்தபோத்யங்க ளாக ஜீவந்கர்ம பிராயோக்ய புத்கலங்களே ப்ரக்ருதிஸ் தித்யறபாக பிரதேச ரூபத்தால், ஆதா நபண்ணு தலாகும். அது வருமாறு:— அகா திபே வாஹரூபத் தால் சரீ ரா தி பர திர வயங்களோடு கார்யாகாரண ரூபத்தால் ஏகிபூதனுப் வாராகின்ற அசுத்த ஜீவனுக்கு முன்பு ஆஸ் ரவஹே துவாகச் சொல்லப்பட்ட குரோதாதி பரிணும விசேஷ கிபர்த மாக மகிராதி பரதிரவிய விஷய திரஷ்ணு விசேஷ் நிபந்தமாக மதி சாதி பசதிசவ்யங்களோடு போல, கர்மபரிணும் யோக்யமாகி அதி . சூச்ஷ்மமாகிய புதகல திரவ்யங்களோடு பாஸ்பாம் அறுபொவேசி**த்த** லாகும். உதராக்கியது தீவ ுமர்தமத்யமரூபத்திற்கு அதாகுணைமாக உதரபிரவிஷ்டமான அஹாரதிரவ்யம் அகேக ரூபம் அடைக்காற் போல ஜீவபரிணதி விசேஷமான குரோதாதி கஷாயங்களது, தீவு மக்கமத்யமாதி ரூபத்தால், ஆத்மபாதேச பிரவிஷ்டமான கர்ம ரூப பரிண த புத்கல திரவ்பங்கள் நாராபலமுடையவாகும். அனந்தா து பந்தி குரோதா தி சதுஷ்டயம் நாகாயுஷ்யத் திற்கும், அப்போத்யாக்யாக குரோதாதி சதுஷ்டயம் திர்யகாயுஷ்யத் திற்கும்,பிரத்யாக்யான குரோ ் காதிசதுஷ்டயம் மதுஷ்யாயுஷ்யத்திற்கும், ஸ்டுஜ்வலன குரோதாதி

சதுஷ்டயம் தேவாயுஷ்யத்திற்கும், பந்தபிரத்யயமாம். அந்த பந்தம் நாலுவகைப்படும்: பிரக்ரு திபந்தம், பிரதேசபந்தம், அதுபாகபந்தம், ஸ் தி திபந்தமென. அவற்றுள் பிரக்ரு திபந்தமென்பது ஆத்மபிரதேச பிரவிஷ்டமான அவற்றன ஸ்வாபாவபேதமாகும். அது எட்டுவகைப் படும்: ஞாநாவரணியம், தர்சநாவரணியம், வேதகியம், மோஹு யேம், ஆயுஷ்யம், நாமம், கோத்ரம், அந்தராயமென. அவற்றுள் ஞாநாவரணியம் நயநலம்பந்தமான வஸ்தர விசேஷம் நயநத்தினது விஷய கிரகணத்தை மறைத்தாற்போல ஜீவபதார்த்த ஸ்வபாவமாகிய ஸ்வஸ்வ ரூபங்களது பேதபிராகாச ரூபமான ஞாநத்தின் மறைப்பதாகும். தர்ஸ்நாவரணியம் தத்வங்களது ஸத்தாஸாமான்ய ரூபத்தைப் பிரகா சிப்பதான தர்சனகுணத் தினை பிரதிஹாரக் தவிர்த்தாற்போல தவிர்ப்பதாகும். வேதகியம் திக்க்க முட முறைம்விரத்தமான கட்கோ பயபார்ஸவம் ஜிஹ்வரபிரதேசத்திற்குப்போல, ஜீவனுக்கு சுகதுக்கங்களே யாக்குவதாகும்.

மோஹரீயம், பாரம்பண்ணப்பட்ட மதிராதி திரவியம், மதிவிகார விசேஷங்களே ஜகிப்பித்தாற்போல ஜீவனுக்கு நாநாவிதமான குரோ தாதி பரிணுமங்களே யாக்குவதாகும். ஆயுஷ்யம் சாணயுகளபந்தமான கிகளம், புருஷனது யதேஷ்டதேசகமாத்தை கிரோதிக்குமாறுபோல, ஜீவனது கத்யர்தர பிராப்தியை கிரொதிக்கும் கர்மவிசேஷமாகும். நாமமென்பது நாநாகாரத்ததாகிய சித்ரகர்மா அவயவங்களே சித்திர காரிபோல அகேகாகார சரீரா தயவயவங்களேயாக்கும். கோத்ரகர்மம் -**ஏ**கரூபமாகிய மிரத்ஸ்நாத்ரவ்யத் திற்கு அநேக ரூபமாகிய கடகடிசர**வ ரா**தி ருபங்களே கும்பகாரன் செய்வ துபோல ஜீவ **ஹ**க்குப் பலவகை**ப்** பட்ட பிராஹ்மண்யாதி ஜாதிபே கங்கீள யாக்குவ தாகும். அக்தராய கர்மம் மணிமுக்த்தாத்யகெக் வஸ்துக்களால், ஸம்பிசமான பாண்டா கார பெரதேசத்தின் பாண்டாகாரிகக்போல ஜிவனுக்கு போகோப போகாதி லாபத்தினே விக்கஞ் செய்வதாகும். இவற்றின் மந்த மந்த தர தீவ்ர தீவ்ரதராதி உதயவிசேஷங்களால் அகேக பேதமுள் தாகும். அவற்றுள் ஞாநாவரணீயம், பஞ்சவிதம்:— மதிஜ்ஞாநாவரணியம், ஸ்ரு தஜ்ஞாகாவ எணியம், அவதிஜ்ஞாகாவ எணியம், மகப்பர்யயஜ் ஞாகா வரணீயம், கேவலஜ்ஞாராவரணியம் என. தர்மூராவரணியம் நவவிதம்: சக்ஷு, அசக்ஷு, அவதி, கேவலதர்ச்நாவரணியம், நித்ரை, நித்ரா கித்ரை, பிரசஃ, பிரசலா பிரசஃ, ஸ்தியாககிரக்தியென. வேத்கீயம் த்விவி தம்: ஸா தவே தகீயம், குஸா தவே தகீயம் என. மோ ஹகீயம் துகி

தம்: தர்ஸகமோஹகீயம், சாரித்ரமோஹகீயமென. தத்ர,தர்ஸகமோஹ ரீயம் ஸப்தவிதம்: மித்**யா**த்வம், ஸம்யக்மித்யாத்வம், ஸம்யக்த்வம், அக்தானுபக்தி குரோதம், மாகம், மாயை, லோபம் என. சாரித்ர மோஹ்ரீயம், துவிதம், கஷாயம், கொகஷாயமென கஷாயம் த்வாதலைவி தம் : அப்பிரத்யாக்யாக குரோதம், மானம், மாயை, லோபம், இப் பெற்றி, பிரத்யாக்யாகம் - ஸஞ்ஜவலகமேன்னு மிரண்டுக் தனித் தனி நாலாக விகல்பிக்க. அனந்தானுபந்தி, அப்ரத்யாக்நம், பிரத்பாக்யாநம், ஸஞ்ஜவலனம் **என்னு**ம் கு*ரோத* கஷாயத்திற்கு கொம**த்தால்** திரஷ் டாக்கம் கிலாகண்டமும், பூகண்டமும், பாம்ஸுவேகையுமாம். அனக் தாற பர்தாதி மாருகஷாய சதுஷ்கத்துக்கு - கிரமத்தால், திரஷ்டார் தம், சிலாஸ்தம்பமும், அஸ்தியும், திமிசு, தாருவும், செங்கொழுந்து மென்று மிவையாம். மாயா கஷாய சதுஷ்டயத்துக்கு கொமத்திறுல் திரஷ்டார்கம் ஐரத், வேணுமூலமும், பஸ்கஸ்ரங்கமும், ஈராசுருளும், பிரசலி, க விரஷ்ப மூத்ரமும் என இவையாம். லோபகஷாய சதுஷ்ட யத்திற்கு, கிராமத்தால் திரஷ்டாந்தம் - அயஸ்கார நாளகிட்டமும், அச்ஷ்டி ரசுஷணமும், வஸ்தா ஸம்பக்த ஹரித்ரையும், தூகை ஐலமும், என இவையாம். குரோதா திகளில் குரோதமானங்கள், த்வேஷாம்மு மும் மாயா லோபங்கள், சாகாம்முழுமாம்.

கொகஷாயம் நவவிதமாம்: ஹான்யை, ரதி, அரதி, சோகம். பயம், ஜுகுப்ஸை, ஸ்திரிவேதம், புருஷவேதம், ஈபும்ஸகவேதம் என. மோகரீய கர்மம் அஷ்டா விம்ச தியாகும். அவையாவன: முன்சொன்ன தர்சன மோஹகீய ஸப்தகமும், சாரித்ச மோஹகீய ஏக விம்சதியு மாம். ஆயுஷ்யம் சதார்வி தமாம்: நாகாயுஷ்யம், திர்யகாயுஷ்யம் மறுஷ் யாயுஷ்யம், தேவாயுஷ்யமென. நாமசர்மம் நார்ப்பத்தொண்டாகும். அவையாவன: கதிராமம், ஜாதிராமம், சரீர அங்கோபாங்க கிர்மாண பந்த ஸம்கா,த, ஸம்ஸ்தாக, ஸம்ஹுகக, ஸ்பர்சு, ரஸ, கந்**த, வர்ணா, ஆ**நு பூர்வ, அகுருலகு, உபகாத பாகாத, ஆதப உத்யோத, உச்வாஸ, கிஹாயோகதி, பிரத்யேக சரீர, ஸாதாரண சரீர, திரஸ ஸ்தாவர,சுபக, தார்ப்பக, ஸுஸ்வர, தாஸ்வர, சுப, அசுப, சூக்ஃம பாதர, பர்**பா**ப் தி அபர்யாப் தி, ஸ்திர, அஸ்திர, ஆதேய, அநாதேய,யசஸ்க்கீர்த் தி, அய சஸ்க்கீர்த்தி, தீர்த்தகாநாமமென. அவற்றுள் கதிநாமம் - சதுர்க் கதி பேதங்கீனப் பண்ணுவதாகும்; ஜாதி நாமம் ஏகேந்திரிய, த்வீந்திரிய, திரீர்திரிய, சதுரீர்திரிய, பஞ்சேர்திரியமென் அம் ஜாதிபே தங்களேப் பண்ணுவதாகும்; சரீசரமம் பஞ்சவிதம்: அலற்றுள் ஒளதாரிக காமம் மதுஷ்யர்க்கும், திர்யக்ஜீவன்களுக்கும், ஸ்தூல சரீரத்தைப் படைப்பதாகும்; வைகிரீய சரீர காமம் தேவகாரகர்க்கு விக்கிரியா சரீ ரத்தை யாக்குவதாகும். தேவர்கட்கு பிரதக்க்வ விக்கிரியையும் வகத்வ விக்ரியையுமாம். காரகர்க்கு, ஏகத்வ விகரியையோம் மதுஷ்யர்க்கும் திர்யக் ஜீவக்களுக்கும் லப்தமாய அணுமாத்யஷ்ட குணங்கட்கும் யோக்யமாகிய சரீரத்தைப் படைப்பதாகும்.

ஆஹார சரீரநாமம் ரிஷிகட்கு வப்தியினுலாகிய ஆஹார சரீரத் தைப் படைப்புதாகும். தைஜஸ் சரீரநாமம், லப்தியுடைய ரிஷிகட்கு வெளிப்பாட்டு நிகழ்ச்சு யுடைத்தாகி, ஒழிர்த வழி, ஸர்வ ஜீவர்கட் கும், அடக்கிய நிகழ்ச்சியுடைத்தாய், அநாதிப் பரம்பரையால் வரும் ஸாமான்ய கிகழ்ச்சியுடைத்தாகி,தைஜஸ சரீரத்தைப் படைப்பதாகும். கார்மண சரீ சநாமம் கிக்கிரக கதியினும் பிரதரை, பூரணு ஸமுத்காதங் களிலும் வெளிப்பட்டு கிகழ்ச்சியை யுடைத்தாகிய, கார்மண சரீரத தைப் படைப்பதாகும். அங்கோபாங்க நாமம் - ஒள தாரி காங்கோபாங் கம் வைக்கிரீயிகாக்கோபாங்கம் ஆஹார காங்கோபாங்கம் எனத் திரி விதம். அவற்றுள் ஒள தாரி காங்கோபாங்களமம் ஒள தாரிக சரீரத்தின் அங்கோபாங்க வேறுபாடுகளேச் செய்வதாகும். ஒழிர்தவு மிவ்வாறு கொள்க. நிர்மாணநாமம் ஸ்தாநநிர்மாணநாமம் பிரமாணநிர்மாணநாமம் ஏன த்வி தம். அவற்றுள் ஸ்தாக கிர்மாணகாமம் அங்கோபாங்கங்களே த் தத்தம் ஸ்தாரத்து கிறுத்துவதாகும். பிரமாண நிர்மாணநாமம் சதுர்க் கதி ஜீவந்கட்சும் யதாயதா யோக்கியமான சரீரோத்ணேதத்தைப் பண்ணுவதாகும். பாதநாமம் பஞ்சவி தமாகும். அவற்றுள் ஒள தா ரிக சரீரபக்க நாமம் ஒளதாரிக சரீரவர்க்கணேகளது தொகுதிபைப் பண்ணுவதாகும். ஒழிந்தனவுமிவ்வாறு கொள்க. ஸங்காத நாமம் பஞ்சவி தம்: அவற்றுள் ஒளதாரிக ஸங்கா தநாமம் ஒளதாரிக சரீர வர்க்கணேகளதுத் தொகுதியைப் பண்ணுவதாகும். ஒழிக்தனவு மிவ்வாறு கொள்க ஸம்ஸ்தாக காமம் ஷட்விகபேதம்: அவற் றுள் ஸம சது ரஸ்ர சரீர சம்ஸ் தாக காமம் சமசது ரஸ்ர வடிவினேச் நிக்ரோத சரீர ஸம்ஸ்,தாக காமம் ஆல்போல வடி செய்வதாகும். வினேப் பண்ணுவதாகும். ஸ்வாதி சரீர ஸம்ஸ்தாக காமம்புற்றுப் போல் வடிவினேப் பண்ணுவதாகும். குப்ஜ சரீர ஸம்ஸ்தாகராமம் கூன் வடிவினேச் செய்வதாகும். வாமக சரிர ஸம்ஸ்தாக காமம் குறள் வடினினேச் செய்வதாகும். ஹுண்ட சரீர ஸம்ஸ்தாக காமம் கூறியில் விளங்காய் பெய்தாற்போலும் வடிவிணச் செய்வதாகும்.

லம்ஹாகாமம், ஷட்பே தமாகும். அவற்றுள் வஜ்ர விரஷப காராசசரீ சஸம்ஹநநாமம், வஜ்ச விசஷப் நாராச மென்னும் மூன்றுருப்பும், விச **வி**ய யாப்பி**கோ**ச்செய்வ தாகும். வஜ்ரகாராச சரீரஸம்ஹககாமம் வஜ்ர**மே** நாராசமே என்றிவ் விரண்டுறப்பும் விரவி யாப்பிணச் செய்வதாகும். நாராச சரீரஸம்ஹாந நாமம் எல்லாவாணியிடைய யாப்பிக்கைச் செய்வ தாகும். அர்த்த நாராச சரீர ஸம்ஹநநாமம் பாகவாணியுடைத்தாகும் யாப்பிணேச்செய்வதாகும். கீலிகாசரீர ஸம்ஹாக காமம் பொருக்திய யாப் பிணேச் செய்வதாகும். அஸம்பிராப்தஸ்ரபாடிகா சரீர ஸம்ஹாக காமம். —-பொருந்தாத யாப்பிணச் செய்வதாகும். ஸ்பர்சு நாமம் ஸ்கிக்தாதி அஷ்ட ஸ்பர்சங்களேப் பண் ணுவதாகும். எஸராமம் ஷட்வி தரஸ பே தங் கீனாப் பண் ணுவதாகும். கந்தநாமம் சுகந்த தாக்கங்கீனப் பண் ணுவ தாகும். வர்ண நாமம், பஞ்சவித வர்ண பே தங்களேப் பண்ணுவதாகும். ஆநு பூர்வி நாமம் சதுர்கதி ஜீவந்களே கத்தியந்தாத் தேற அடைவிப்ப தாகும். அகுருலகு நாமம் சரீரத்தினுடைய அகுருலகுத்வத் திணப் பண் ஹுவ தாகும். உபகா த நாமம் ஸ்வாபிகா தத்தைப்பண் ணுவ தாகும். பரகாத எமம் பராபிகாதத்தைப் பண்ணுவதாகும். ஆதப ராமம். உஷ்ண சரீரத் திணப் பண்ணுவதாகும். உத்போத நாமம் உத்யோத சரீர ததைப்பண் ணுவதாகும்.உச்வா ஸநாமம் உச்வா ஸ நிச்வா ஸங்களேப் பண் ணுவதாகும். விஹாபோகதி நாமம் த்விதம். அவற்றுள் பிரசஸ்த விஹாயோகதி நாமம் பிரசஸ்தகமாத்தைப் பண்ணுவதாகும். அப்பிர சஸ்த விஹாயோக தி காமம் அப்பிரச ஸ்தகம தக்கைப்பண் ணுவ தாகும். பிரத்பேக சரீர நாமம் ஏக சரீரததில் ஏக ஜீவக் வாழ்தலேப் பண் ணுவதாகும். சாதாசண சரிசராமம் ஏகசரீசத்தில் அநந்தம் ஜீவநவாழ் தலேப் பண்ணுவதாகும்.த்ரஸராமம் த்வீருதிரியாதி ஜங்கம சரீரத்தைப் பண்ணுவதாகும். ஸ்தாவர நாமம் பிரத்வி அப்பு தேஜஸ்ஸுவாயு வாஸ்பதி பென்னும் ஸ்தாவர சரீரத்தைப் பண்ணுவதாகும். சுபக. நாமம் காமலீய ரூபததைப் பண்ணுவதாகும். தார்பக நாமம் கர்ஹி**த**் ருபத்தைப் பண்ணுவதாகும். ஸுஸ்வரராமம் ஸ்ரவண பிரியமான ஸ்வரத்தைப் பண் ணுவதாகும். துஸ்வர நாமம் கர்னகடுகமான ஸ்வ ரத்தைப் பண்ணுவதாகும். சுப நாமம் சத்த சரீரத்தைப் பண்ணுவ. தாகும். அசுப நாமம் அசுத்த சிரத்தைப் பண்ணுவதாகும். சூச்ஃம நாமம் சூசூ்ஃம சரீரத்தைப்பண் ணுவதாகும். பாக**ா** நாம**ம் ஸ்தூல** சரீ ரத்தைப் பண்ணுவதாகும்.பர்யாப் தி நாமம் ஆஹாரா திரைகர்மங்களே கிறைப்பதாகும். அபர்பாப் தி காமம் கொகர்மங்கட்கு அபர்பாப் திபைப்

பண்ணுவதாகும். ஸ்திர நாமம் கடின சரீரத்தைப் பண்ணுவதாகும். அஸ்திர நாமம் மிருது சரீரத்தைப் பண்ணுவதாகும். ஆதேய நாமம் ஸர்வராலும் ஆதரித்தலேப் பண்ணுவதாகும். அநாதேய நாமகர்மம் ஸர்வராலும் அநாதரித்தலேப் பண்ணுவதாகும். யசஸ்கீர்த்தி நாமம் யசஸ்கீர்த்தியைப்பண்ணுவதாகும். அயசஸ்கீர்த்திநாமம்அயசஸ்கீர்த்தி பைப் பண்ணுவதாகும். தீர்த்தகர நாமம் பஞ்ச மஹா கல்யாணுஷ்ட மஹா பிராதி ஹார்ய சதூர்விம்சதி அதிசயாதி பாஹ்ய விபூதிகளேப் .பண்ணுவதாகும்.

அந்தராய கர்மம் - பஞ்சவிதம் - தாநாந்தராயம் ராயம் போகாக்தராயம் உபபோகாக்தராயம் வீர்யாக்தராயமென இவற்றைச் செய்வதாகும். முன்சொன்ன கூஷ்டவித கர்மங்கள் மூல பொகிருதியாகும். இவற்றின் பேதமாகிய தொண்ணூற்றேமும் உத்தாப் பிரகிருதியாகும். இவற்றின் பேதமாகிய உத்தரோத்தா பிரக்ரு இ வருமாறு கண்டுகொள்க. இவைதானே புண்யபாப பிர கிரு தி ரூபமென த்வி தமாகும். தத்ர ஸாதவே தலீயம் - ஸம்யகத்வம் ஹாஸ்பை சதி - புருஷவே த - தேவாயுஷ்ய - மணுஷ்யாயுஷ்ய - சுப நாமோச்சைர் கோத்ரமென்னு நின்ற பிரகிரு நிகள்-புண்ய பிரக்கிரு நி களாகும். ஒழிக்த அலாத வேதகியம் - மித்யாத்வமும் - ஸம்பக்மித் வாத்வமும், நவகொகஷாயத தில், அரதி, சோகம், பயம், ஜுகுப்னை ஸ் தெரிவே தம், கபும்ஸகவே தம் நாகாயுஷ்யம், திர்யகாயுஷ்யம், அசுப நாமம், நீச்சைர்கோத்ரம் என. இவை பாப பிரகிருதியாகும். தேச பந்தமென்பது - இச்சொல்லப்பட்ட அநந்தாநந்த பரமாணுக் களது ஸ்கந்தரூபமும் அதிசூச்ஷ்மங்களுமாகிய கர்மங்கள் ஜீவனது மகொ வாக்கு காய போகமாகிய பரிஸ்பந்தத்தால், லர்வாக்ம பிர தேசங்களிலும் கூதீரரீரம் 'போல பரஸ்பரா நுபிரவேசத்தால் ஒக்க விழுதலாகும். ஸ்திதிபர்தமென்பது இப்பெற்றியாத்ம பிரதேசத்து பந்தித்த கர்மங்கள், பந்தமையர் துடங்கி, உதயத்தளவும், மோஹ கீய*த் து*க்கு<u></u>ந் காலங்களாகும்**. அத** ஞாநதர்சநாவரண வே தகீயங்களுக் கும் அந்தார்பத்திற்கும் உத்தம ஸ்திதி முப்பது கோடாகோடி வாக சோபமுமாகும். மோஹ்கீயத்துக்கு - எழுபது கோடாகோடி, ஸாக சோபமமாகும். நாமகோத்ரங்கட்கு இருபது கோடாகோடி, லாக சோபமமாகும். ஆயுஷ்யத்திற்கு முப்பத்துமூன்று ஸாகரோபமு மாகும். ஆயுஷ்யகண்டாமென்பது, சதுர்விதாயுஷ்யங்களில், தேவா யுஷ்யமும், நாகாயுஷ்யமும், அமைகியாத வர்ஷ்யாயுஷ்கரான, திர்யக்

மதுஷ்பாயுஷ்பமும், சசமாங்காயுஷ்பமும், பர்தித்த ஆயுஷ்ப ஸ்திகி யில் ஒன்றும் கண்டிக்கமாட்டாது, ஒழிர்த மைகியாத வர்ஷ**ாண**, திர்யங் மாநுஷ்யத்திற்கு, உபகாதபாகாத காமகர்மோதயம், அப்பக்த சஸாத நமாகவும், விஷ சஸ்த்ச கண்டகாதி பாஹ்ய ஸாத நமாகவும் கண்ட நமாம். ஐகர்ய ஸ் தி தி ஞாநாவரண மோஹ ஃய ஆயுஷ்யார் தரர **ய**ங்கட்கு, அந்**த**ர் முடிர்த்தமாகும். வேத ரீய**த்து**க்கு **துவாதச** முகர்த்தமாகும். நாமகோத்ரங்கட்கு அஷ்டமுகர்த்தமாகும். அது பாக பர்தமென்பது, உபயுக்த்தமான, ஆஹாராதி விசேஷம், பாஹ்ய மான வாயு ஆதபாதி ஸம்போக அகேகவிதமான பல விருக்ஷாதி கேஷத்திர காலபாவ பவங் கட்கு ஐசிப்பித்தாற்போல, தொவ்ய களது ஸர்.சிதி விசேஷத்தால் அரேகவிதமான விளேவினே செய்வ தாகும். ஈதிரசமான பந்தத்தினது உண்மையறிவிக்கும் பிரமாணம் வருமாறு. பரமார்த்த ரூபத்தால் சுத்த சைதர்ய ஸ்வபாவளுக நிச்ச பிக்கப்பட்ட ஜீவ நக்கு நாநாவி த துக்கமோ ஹா திரூபமான இழிக் தொழில்கள் ஆத்மசரீரவிய திரிக்ததமான புத்கல திரவியத்தது ஸம் பந்தத்தால் வந்தன அவையாதலால், மதிராதிபாரஞ் செய்தானது இழித்தொழில்போல வென்பது. மூர்த்தமாகிய புத்கலகர்மம், அமூர்த்தமாகிய ஜீவஞேகி ஸம்ப்க்தியாதெனிலழகிதன்று; மூர்த்த மாகிய ஆஹாசா தியோடு அவனுக்கு ஸம்பந்தங் காணப்படு தலில்; அன்றெனில், அதனது ஸம்பர்க்கத்தாலும், சுகதுக்காதியுளதாகாது. அதுபோல அநாதிபிசாவாஹருபத்தால் புத்கலதிசனியமும் தானும் பாஸ்பாம் கார்யகாரண ரூபனுகி கதஞ்சிக் மூர்த்தனுகி வாராகின்ற ஜீவனுக்கு மூர்த்தமான கர்மததினேடு ஸம்பர்தம் பொருர்துவதாகும்; ஈதிரசமாகிய பர்தம் ஸர்ததம் உதயம் உதிர்ணுதயமென திரிப்ர காரம். அவற்றுள் ஸர்ததுமென்பது பர்தித்தகர்மங்கள் ஆக்மபோ தேசத்திலே உதயம் செய்யுமளவும் கிடத்தலாகும். உதயமென்பது யதாகாலம் உதயஞ் செய்வ*து பலங்கொடுத்தலாகு*ம். உதீர்ணே**தய** மென்மது பெயோகபலத்தால் கதளிபலாதிகளே வலியப் பழுப்பித் தாற்போல, தபோபலத்தால் கர்மங்களது, ஸ்திதி, அநுபாகங்களே கண்டித்து சுருக்குதலாகும். பத்து கோடாகோடி கடற்கால ஸ்திதி யுடைத்தாகிய கர்மங்கட்சூ ஆபாதகாலம் ஸஹஸ்ரவருஷங் கழித்து உதயமாகும். பிரத்யயம் பெற்ற காலத்து ஸ்வமுகோதயமாகியும் பெருத பொழுது பாமுகோதயமாகியும் உதிக்கும். இப்பெற்றி ஒழிக்த ஸ்திதிகளுக்கும் கொள்க.

ஸம்வசபதார்த்த மென்பது முன் சொன்ன ஆஸ்ரவஹேதுக் களால் ஆத்மபிரதேசத்து பிரவேகியாநின்ற ஞாரா வர்ணுதி கர்மங் கட்கு அவற்றன் ஹேதுகட்கு விருத்தமான பரிணுமங்களால் நிரோ தஞ் செய்வதாகும். அவற்றுக்கு விரோத பரிணுமமாவன—ஸம்யக் தர்சனம், கஷாய ரஹிதத்வம், என்னுமிவையும், குப்தியும், ஸமிதி யும், தர்மமும், அறபிரேகைஷியும், தபஸ்ஸும், ஸம்யமமும், பரீஷஹ ஐயமுமென்னு மிவையும், சாரித்ரமாகும்.

ஸம்யக யோகநிக்சஹொகுப் தி என்ப தஞல் - அப்பிரவிரத் தனுகி, மகோ வாக்கு காயங்களே நிரோதம் பண்ணுதல், குப் தி என்று சொல் லப்படும். அது மூன்றுவகைப்படும். மகோகுப்தி, வகிகுப்தி, காய குப்தி என. பொவர்த்திகாலத்து பிரயத்ஈசாரியாகிச் செலுத்துதல் ஸ்டி தியாகும். அவை ஈர்யாஸமி தி, பாஷாஸமி தி, ஏஷணைமி தி, ஆதா நக்கேஷ்பணுஸமிதி, உச்சாரபாலவண - கேளவ ஸிம்ஹாணய விய ளிபதிட்டாபஸமிதி என வைநதாம்.தா்மம் என்பது, தசவிதை ஸ்சமண தர்மம். அவையாவன உத்தமக்ஷமை, மார்தவம், ஆர்ஜவம், சௌசம், ஸத்யம், ஸம்யமம், தபஸ்ஸு, த்யாகம், ஆகிஞ்சின்யம், பிரம்மசர்ய மென. அவற்றுள் உத்தமக்ஷீமை என்பது - குரோதாதி கஷாயகிரோ தத்தால் பிருத்யா பராதத்தை ஸ்வாமியானவன் பொறுத்தாற்போலப் பொறுத்தலாகும். மார்தவமென்பது, மாக கஷாய கீரோதத்தால் சாக்தனைக. ஆர்ஜவமென்பது மாயா கஷாய நிரோதத்தால் செவ் வியனுதல். சௌசமென்பது, லோபகஷாய நிரோதத்தால், விஷயங் களில் பற்றுள்ள மில்லாமை. உதயமென்பது ஆத்யமாகி ஹி தமாஹிய வாக்கு போவர்த் தியாகும். ஸம்யமமென்பது, விஷயங்களிலும், பிராணி களிலும் யதாசக்தி யடங்குதலாகும். தபள்ளென்பது, அநசநாதி தபஸ்ஸுக்களே யதாசக்தி பறுஷ்டித்தலாகும். தியாகமென்பது, பாஹ்யாப் பியர்தர பரிகிரஙகளே யதாசக்தி பரித்யஜித்தலாகும். ஆகிஞ்சிர்யமென்பது - நிஷ்பரிக்ரஹமாகும். பிரம்மசர்யமென்பது நவனித பிரம்மசர்யத்தை அநஞ்டித்தலாகும். அநபிரேகைஷ் என் பது அநித்யம், அசாணம், ஸம்ஸாரம், வகத்வம், அந்யத்வம், அசசித் வம், ஆஸ்ரவம், ஸம்வரம், கிர்ஜனா, லோகம், பொதிதுல்லபம், தர்ம ஸ்வாக்பாநத்வம், என்றுமிவற்றின் ஸ்வரூபத்தை சிந்திக்கலாகும். அது வருமாறு: சரீரம், இந்திரியம், அந்தக்காணம், ரூபலியளவாம், ஆயுஷ்யம், தாகம், தாக்யம், புத்திரமித்ராதி பக்துஐகம் மோ தாஸி **தா**ஸர் முதலான பரிஜநங்கள் சேஷத்தெரமெ**ன்றை** மித்**துடக்க**த்**தன** 

வெல்லாம் ககாதலத்து ஜலதாபடல பார்ப்வத்துள் விஸ்ம்ரு தமாகி நாநாவர்ண விசேஷங்களா லதிரமணியமான இந்திர சராஸகம் அனந்தாத்து அத்ருப்ப மானற்போல, நிஃவில்லாவாகும் இவ்விடத்து ஞராதர்பாக லக்ஷணத்ததாகிய ஜீவனேனும் பதார்த்த விசேஷத் திற்கே நிஃவிற்றலாவதென்று சிந்தித்தல், அநித்யத்வாறு பிரேகைஷையாகும்.

அகோஹோராத்ரமெல்லாம் ஆமிஷங் கிடையாமல் அதிமாத் ரம் பிரஜ்வாலி த க்ஷு தாபாவக மஹாஜ்வாலேய தாகி அதிபலவாகுகிய வியாக்கிரிய போதத்தால், வியஜநமாகிய காந்தாரத்துள், உபரோதிக் கப்பட்டு, அதிசபலமான ம்ருகசாபகத்துக்குப்போல, ஐந்ம மிருத்யு ஜராவ்யாதி முதலானவற்றுல் அதிகிபந்தமாகிய ஸம்ஸார சக்ரத்துள் பரிப்ரமியாநின்ற ஜர்துவினுக்கு ஒரு சரணமில்ல; ஜநாதிவஸர்தொட ங்கி பஹுபிரயத்கங்களால் பரிபோஷிக்கப்படாகின்ற சரீரம் மிருஷ். டாஹாரவிசேஷ போஜாத்துக்கு வஹாயமாவதன்றி மரணகாலத் தூக்கு ஸஹாயமாகாது. அஸி, மஷி, கிருஷ்பாதி அகேக கிரியைகளால் அதிக பிரயாஸ பூர்வகம் ஆர்ஜித்து பஹுபிரயத்கங்களால் ஸுரகழிக்கப் படாசின்ற ,காம், ஏகபதமுமா த்ரமும் பின்செல்லாது ஸமசுகதுக்கத்த சாகித் தன்னேடொக்க வளர்ந்த ஸுஹ்ருத்ஜனங்களும், மசணசமயத் தாணுகார். ஐநகஐநந்பாதி பந்து ஐநங்கள் ஸமுதிதராகிலும் அக்கா லதது ரக்ஷகரல்லர். ஸகஸ்ராக்ஷனேயாகிலும் மரியாஙின்ற ஐந்துவை மீட்கமாட்டான். தபோதாரா திகளால் ஆர்ஜிக்கப்பட்ட, ஸத்தர்ம மொன்றமே அப்பொழுது ஹைாயமாவதென்று சிர்தித்தல் அசா றை ந பிசேசையாகும்.

தரவ்ய, சேஷ்த்திர, கால, பாவ, பவங்களேன்றும், பஞ்சபரி வர்த்தனத்தை ரூபமாகவுடைய ஸம்ஸார ஸாகரத்துள் கிமக்களுகி அநாதி சம்ஸாரசக்கிர கிரமத்தால் சழலாகின்ற ஜீவன், கர்மவசத் தால் ஒரு ஜக்மத்துள் பிதாவாகியவன் இதா ஜன்மத்துள் புத்ரனுகி யும், புததிரதையெவன் பிதாவாகியும், புருஷனுகியவனே ஸ்திரீயாகியும் ஸ்திரீயாகியவள் புருஷனுகியும், தாஸனுகியவன் ஸ்வாமியாகியும், ஸ்வாமியாகியவன் தாஸனுகியும், உச்சைர்வம்ச்யனுனவன் கீச்சைர் வம்ச்யனுகியும், கீச்சைர்வம்ச்யனுனவன் உச்சைர்வம்ச்யனுகியும், தேவராக திர்யக்காகியும், இப்பேற்றி ஐர்மங்தோறும் அலமராகின்ற ஸம்ஸாரம் மஹாவியாதி என்றும், அந்த வியாதிக்கு ஒளவு தமாவது பகவதர்ஹத்பரமேற்வரசாணஸரஸிஜாதுஸ்மரணமல்லது மற்றெண்

றில்‰யென்றும் பாவித்தல், ஸம்ஸாராற பிரேகைஷ்யாகும். பஞ்ச பரிவர்த் தணேயென்பது: திரவிய, கேஷத்திர, கால, பாவ, பவ, பரிவர்த்தணேகள் என. பரிவர்த்தனமாவது, ஒன்றுவிட்டொன்று கோடல்; அது த்விபிரகாரத்தது கிரமமும் அக்கிரமுமென. அவற் **றாள் கி**ரமமும், திரவ்பாதிபால் ஐந்துவகைப்படும். அவற்றாள் **தி**ரவ்**ப** பரிவர்த்தனம், பாதாமமும், சூச்ஃமமுமென இருவகைப்படும். அவற் றுள் ஸ்தூலதிரவ்ய பரிவர்த்தனமென்பது ஒரு ஜீவனே போகோப போக வகையால் ஸமஸ்த புத்கலங்களேயும் அநபவித்தல். சூச்ஷ்ம தொவிய பரிவர்த்தனே இருவகைத்தது: நோகர்ம பரிவர்த்தனம் கர்ம பரிவர்த்தனமென. அவற்றுள் நோகர்ம பரிவர்த்தனம், ஜகர்யம் உத்கொஷ்டமென்னும் பேதத்தால் இருவகைத்து. அவற்றுள் ஜகர்யகோகர்ம பரிவர்த் தனமென்பது, சூச்ஃம ஏகேர் திரியாபர்யாப் தக **னது ஜக்மா**ரம்ப பிரதமஸமயத்துள் ஸ்திதியாலும், அநுபாகத்**தா** லும், திரவ்யஸங்கையாலும், கேஷத்திரத்தாலும், வர்ணுதி விகாரங்க ளாலும், ஆஹாரகாயவந்தக்கரண ஸ்பர்சநேந்திரி யோச்வாஸமாகிய கோகர்மவர்க்கணேகள், பர்தித்தன மீட்டும் பெற்றியவாகிய வர்தவர்க் கணேகள் வர்து, அர்த ஜீவன்கட் பர்நித்தலாகும். இதனது கடுவட் காலம் காலுவகைப்படும். அக்சஹீ தம், மிர்நாகம், க்ரஹீ தமுமென. அவை பொரோவொன்று மூன்றுவகைப்படும். அவற்றுள் மு.க**லது** அக்ரஹீ தமிர்சாகம், கிரஹீ தமென; இரண்டாவது, மின்சகம அக்ர ஹி தம் கொஹி தடுமன ; மூன்றுவது, மிஸ்ரகம் கிரஹி தம், அக்ரஹி த டுமன ; நான்காவது, கிரஹீ தம், மிஸ்ரகம், அக்ரஹீ தமென ; இனி, அவற்றாள் முதற்காலத்தை மூன்று வருமாறு:—அக்ரஹீதம் அநந்த முறை வர்தால், மிஸ்ரகம் ஏகவாரம் வரும். மீட்டும், அக்ரஹீதம் அநர்தவாரம் வர்தால், மிஸ்ரகம் ஏகவாரம் வரும. இப்பெற்றி நடு வண் வந்த பிர்வாகம் அன்ந்தமானவிடத்து, மீட்டு அக்ரஹீ தம் அனந்த வாரம் வர்து, மிர்நாகஸ் தாருத்திலே கொஹீ தமேகவாரம் வரும். மீட் டும் அக்ரஹீ தம், அனந்தம் வாரம் வர, மிர்மாகம் வகவாரம் வந்து. இவ்வண்ணம் மிர்சாகம் அனந்தமானுல், பூர்வவத் கிரஹீ தம் ஏகவாரம் வரும். இப்பெற்றி கொ**ஹீ** தமும் அனந்தவாரம் வந்து முதற்கா**லமு**டி யும். ஒழிந்த மூன் அ காலத்து மும்மூன் அ முறைமையு மிப்பெற்றியே. இம்மூன் ற காலங்கள் தொடக்கங்களுண்டாகிய விசேஷமாவது, அக்ர ஹீ தம் ஒன்று குறைய அனந்தம்வாரம்வர, மிர்சாகம், ஏகவாரம்வந்து அக்ரஹீ தம், இரண்டு குறைய அநந்தம்வாரம்வர, மிர்வாகம் ஏக

வாரம் வந்து இப்பெற்றியே, அக்ரஹீதம் ஹீநமாய் அக்ரஹீதம் ஏகவாரம் வர, மிர்வரகம் ஏகவாரம் வந்தபின், அக்சஹீ தம் ஏகவாரம் வர, மின்ரகமிருக்கால் வக்து அக்ரஹீதம் ஏகவாரம் வர, மிர்சாகம் முக்கால் வக்து இப்பெற்றியே, மிர்சாகம் அனக்தமாம். இது இரண்டாங்காலத் தொடக்கத்து விசேஷமாகும். மிர்சாகம் அனக் தம்வாரம் வர அக்ரஹீ தம் ஒன்று குறைய அனந்தம்வாரம் வந்து மிர்ராகம், அனந்தம்வாரம் வர செரஹீ தம் ஏகவாரம் வந்து மிர்ராகம் அனர்தவாரம் வர, அக்ரஹீ தமிரண்டு குறைய அனர்தம் வர்து மிப்பாகம் அனந்தவாரம் வந்து கிரஹீ தம் ஏகவாரம் வந்து இப்பெற்றி, மிர்சாகத்திடை இடையே அக்சஹீ தமாய்ப் பின்பு, கிரமத்தால் மிர்ச ரகம் அனந்தமும் அக்ரஹீதம் ஏகவாரமும், கிரஹீதம் ஏகவாரமு மாம். பின்பு கிரஹீகம் வர்த்தித்து அனர்தம்வாரம் வர்து அக்ர ஹீ தம் ஏகவாரம் வக்து மிர்சாகம் அனகதவாரம் வருதல் மூன்றுங் காலத்தொடக்கத்து விசேஷமாம். மிரூரகம், ஏகோகாகத்தவாரம் வரு செரஹீ தம் ஏகவாரம் வக்து. மிருரகம், இரண்டு குறைய அனக்தம் வர்து, கிரஹீதம் ஏகவாரம் வரது, இபபெற்றியே மிராகம் ஹீர மாய் ஏகவாரம் வர்து, கிரஹீ தம் பர்திதது அனர்தம்வாரம் வர்தால், நாலாங்காலத்தொடக்க விசேஷமாம்.

உத்கிருஷ்ட கோகர்மபரிவர்த் தன மிப்பெற்றியே. விசேஷமாவது, ஸம்ஞ்ஞீபர்யாப் தகவ்யகத் தங்கள து,உத்கிருஷ்டயோகத் திலாவது கர்ம பரிவர் த் தன மும், ஐகர்யமும், உத்கிருஷ்டமுமென த்விப் சகாரத் தது. இவற்றது ஸ்வரூபம், கோகர்ம புத்கல பரிவர் த் தனத்தோடொக்கும்; பரிவர் த் தகா தியிற்றெடங்கிக் கொள்ளப்படாதன அக்ரஹீ தமும், கொள்ளப்பட்ட கிரஹீ தமும், இரண்டும் கூடினது மிஸ்சகமுமாம்.

சேஷ்த் திரபிவர்த் தன மென்பது ஒரு ஜீவன் சூக்ஷ்ம எகேர் திரி யாபர்யாப் தகராகி, மஹாமேருமுலமத்யமாகிய சித்ரையுள் சதாணுப் பிரதேசமும் வஜ்ரையுள், சதானுப்பிரதேசமுமாகிய லோகமத்யம மாகிய அஷ்டாணுப் பிரதேசங்களே த் தனது சரீரத்துக்கு மத்யமமாக ஒரு ஜாமம் பிறர்து, உத்னே தகராங்கு லாஸங்க்யேய பிரதேசமா த்ர மாகிய ஸ்வதேஹப் பிரதேசமா த்திரமாகிய அஸங்க்யேய ஐர்மம் அல் விடத்தே பிறர்து, பின்பிரதேசோத் தாகிரமத்தால், அனர் தகாலம், அர்தரித்து ஒரோவொரு பிரதேசம், அண்கையப் பிறர்து, இப்படியே லோகப்பிரதேசமெல்லாம் முடியப் பிறத்தலாகும். காலபரிவர்த் தாமென்பது, அந்த ஜீவனே, உத்ஸர்ப்பிணிபத் து கோடாகோடி கடற்காலமும், அவஸர்ப்பிணி பத்து கோடாகோடி கடற் காலமுமாக, இருபது கோடாகோடி கடற்காலமும், உத்ஸர்ப்பிணி முதல் ஸமயத்திலே ஒருக்கால் பிறந்து, பின் த்வி தீயஸமயத்திலே ஒருக்கால் பிறந்து, இப்படி காலஸமயோத் தா கிரமத் தாலே, இருபது கோடாகோடி கடற்காலமும், முடியப் பிறத் தலாகும்.

பவபரிவர்த்தனமென்பது, கதி, இந்திரிய, காயங்களது ஐகர்யா யுஷ்யம் தொடங்கி உத்கிருஷ்டாயுஷ்யர்தோறும், ஸமயோத்தாகிரமத் தாற் பிறக்தலாகும். அவற்றுள் கதியிற் பிறக்கும் பிரகாரமாவது: ஒரு ஜீவன்காகக கியில், ஜகக்யாயுஷ்யம், பதிறையிரம் ஸம்வத்ஸா முடைத்தாகி ஜகித்து, அந்த ஜகந்பாயுஷ்யமாகிய, பதிரையிரம் ஸம் வத்ஸாத்தை யொரோவொரு ஸமயமாகப் பார்த்து, அத்துணே ஸம யத்துக்கும், அவ்வாயுஷ்யமே ஆயுஷ்யமாக ஒரொவொரு பிறவி பிறர்து முடித்தல்; பின்னே உத்தமாயுஷ்யமாகிய முப்பத்துமுன்று கடற்காலமளவும் ஜகஈயாயுஷ்பமே தொடங்கி. ஸமயோததா கிரமத் தால் பிறந்து திர்யக்கதியில் ஐகர்யாயுஷ்யமாகிய அந்தர்முகர்த்தமாகிய ஆயுஷ்யத்தாற் பிறர்து, அங்கே முன்புபோலப் பிறர்து, உத்தமாயுஷ்ய **மாகிய மூன்று பல்லத்தளவும்,** ஸமயோத்தரகிரமத்தாற் பிறந்து, தேவகதியில், ஜகந்பாயுஷ்பமாகிய பதிரைபிரம் வும்வத்வாத்தாற் பிறகது, அங்கு முன்புபோலப் பிறக்து, உத்தமாயுஷ்யமாகிய முப்பத் தொரு கடவினளவும் மையோத்தா கொடுத்தாற் பிறந்து தாகும். இந்திரியத்திற் பிறக்கின்ற, ஏக த்வி த்ரி சதுஷ் பஞ்சேந்திரி யங்களது, ஜகர்யாயுஷ்யர் தொடங்கி, தத்தம், உதகிருஷ்டாயுஷ்யர தோறும் ஸமயோத்தாகோமத்தாற் பிறந்து முடித்தலாகும். காயத் திற் பிறக்கின்ற பிருத்வி அப்தேனோவாயுவரஸ்பதி, த்ரஸமாகிய ஷட்காயங்கள் தத்தம். ஐகக்யாயுஷ்பக் தொடங்கி, தத்தம் உத்கிருஷ் டாயுஷ்யர்தோறும் ஸமயோத்தா கிரமத்தாற் பிறத்த லாகும்.

பாவ பரிவர் த்தன மென்பது. ஸம்ஐஞீபஞ்சேக் திரிய பர்யாப் தகனுக்கு யோக்யமாகிய ஸ்ரேண்ய ஸங்க்யேய பாவமாகிய யோகஸ் தாகங்களே த் திரவ ஸ்தி திக்கு போக்யமாகிய பரிணுமங்கள், அஸங்க்யா தலோகமுள் ஏகஸமயா திகமாகிய த்வி தீயஸ் தி திக்கு யோக்யமாகிய பரிணுமங்களும் அஸங்க்யா த லோகமவற்றுக்கு விசேஷா திக மென்ப தாம் அஸங்க்யா த லோகம் போ தரும். இப்பெற்றி திரி தியஸ் தித்யா திக்கும் யோ ஜிக்க. இவ்வகை தின்ற அஸங்க்யாத லோகம் பேரமாணத் ததாகிய பரிணும

ஸ்தானங்களேயும், இப்பரிணுமங்களுள், ஐகக்ய பரிணுமத்தா லேற்றப் படும்; அதுபாகஸ் தாருங்கள், அணங்க்யா தலோகம் போ தரும், த்வி **தீய ப**ரிணுமத்தா லேற்றப்படுவனவும், அஸங்கியாத லோகபிரமாணத் தன, இப்பெற்றி, உத்கிருஷ்ட பரிணுமக்கோறு முயக்க ஐகக்ய பரிணு மத்தாலேற்றப்படும்; அநுபாக ஸ்தானங்கட்கு த்விதிய பரிணுமத்தா லேற்றப்படும், அதுபாக ஸ்தாகங்கள் அலங்கியாத லோகமிருக்கும், இப்பெற்றி ஸர்வோத்கிருஷ்டர்தோறம் விசேஷாதிக ரூபத்தாற் கிடக் கும் இப்பெற்றிப்பட்ட அலங்க்யாத லோகம், அதுபாக ஸ்தாகங்களே யும் அபவ்யபிரா யோக்யாக்காஃ கோடாகோடி பிரமாணமாகிய பரி வர்த்தா யோக்யமாகிய ஐகக்யஸ் திதியிற் ருடங்கி ஸர்வோத்கிருஷ்டக் தோ.அம் நின்ற ஸர்வகர்மங்கள து ஸ்தி திகீளேயும் ஞாநாவர ணுதிமூலப் பிரகிரு திகளேயும், உத்தா பிரக்ரு திகளேயும், உறமுங் கிரமத்தால், பக் தித்தலாகும். அஃதாமாற ஜகர்ய யோகினுல், ஜகர்யாற பாகத்தால், ஐகாய பரிணுமத்தால், ஐகக்ய ஸ்திதி ஞாகாவசணியம், பக்திக்கும்; த்வி நிய போகினுல் ஐகருயாது பாகத்தால் ஐகர்ய பரிணுமத்தால், ஐகர் யஸ்திதி ஞாராவரணியம் பர்திக்கும்; இப்பெற்றி ஜகர்யா நபாகத் தோடு ஸர்வ யோகங்களேயும் ஒட்டிப் பின் த்வி தீயா ந பாகத்தோடு ஸர்வ போகமும் ஒட்டி, இப்பெற்றி ஸர்வாது பாகங்களோடு முறழ்ந்து பின் த்வி தீயாதி பரிணுமங்களோடு இப்பெற்றி உறழ்ந்த பின் த்வி தீயாதி ரைவஸ்திதியோடு முறழ்ந்து பின் இப்பெற்றி தர்முநாவர ணுதி ஸர்வமூலப் பிரக்ரு தகளோடு ஒட்டியபின் மதிக்ஞாராவரணு தி ஸர்வோ, ததா பிரக்ரு நிகளோடுங் கொமத்தா லுறழ்ந்து கொள்க. திரவ் யாதி பரிவர்த்தணேகள் கிரமத்தாற் சொன்ன முறைமை அனக்த குணங்கள் திரவிய பரிவர்த்தனம், தன்னுள்ளும் பாதாத்துக்கு சூக்ஷமத்துள்ளும் கோகர்ம் பரிவர்க்கனத்துக்குக்கர்மபரிவர்த்தகம், அனருத குணம் கோகர்மங்களும் ஐகாயது துக்கு உத்கிருஷ்டம் அனந்த குணம் பெரும்பான்மையும் பவத்தோடு பவத்திடை அனந்தங் சாலங் கழிர், தாலன் றி ஸம்பகியா. இப்பெற்றிப்பட்ட பஞ்சஸம்ஸாரம் அதி த காலத்து வகலீவளுல் அனரதம் அறுபடிக்கப்பட்டன.

அக்சம பரிவர்த்தன மென்பது தொவ்பாதி பஞ்சகங்களேச் சொன்ன முறையையன்றி யதாஸம்பவம் அநபவித்தலாகும். இப் பெற்றிப்பட்ட பஞ்ச பரிவர்த்தனேக்குக் காரணமாக அநாதியாய்ப் பர்தித்து வரும் ஸம்ஸார சக்ரம் வருமாறு: மித்யாஜ்ஞாரத்தோடு அந்விதமான மோஹத்தாலே, மமாஹங்காரங்கள் ஸம்பவிக்கும்; மமா

ஹங்காரங்களாலே ஜீவனுக்கு ராகத் வேஷங்களாம்; ராகத் வேஷங் களாலே பின்பு கஷாய கோகஷாயங்களாம்; கஷாய கோகஷாயங்களால் மகோ வாக்குக் காயங்கள் பிரவர்த் திப்பனவாம்; மகோ வாக்குக் காயப் பாவர்த்தநங்களால், பிராணி வதாதிகளாம்; பிராணி வதாதிகளாலே கர்மங்கள் பர்திப்பனவாம்; கர்ம பர்தத்தாலே, ஸுகதி, தூர்க்கதி களாவனவாம்; ஸுகதி தூர்க்கதிகளாலே, கஷாயங்கள், இக்கிரியங்க ளோடு கூட ஐநிப்பனவாம்; இந்திரியார்த்தங்களே இந்திரியங்களாலே கொகிக்கிறவன் அயதார்த்த ஞாநார்விதமான, மோஹத்தனும், ஏவம் சாகத்வேஷ மோஹங்களே யடைவானும் ; மோஹங்களாலே பர்தனுப் புக் புக் ப்சமிப்பாளும்; இந்த சம்சாச சக்கிசம், பவ்யணக்கு, அநாதி ஸாக்தமாம்; அபவ்பணுக்கு, அகாதி அனர்தமாம். ராகத்வேஷமோ ஹாதியால் உபஹதனு தனில் கர்மங்கட்கு கர்த்தாவாகியவனே ஜன் மாக்தாத்து போகி அதனது பலமான சுகதுக்கங்களே அநுபவிப்பா னிவனே அதனது ஹேதுவான மித்யாதர்முகாதிகட்கு விருத்தமான ஸம்யக்தர்ச நாத்யப்பியாஸ பரமபிரகர்ஷத் தினுல், நிசசேஷமாக நிர் மூவிக்கப்பட்ட கர்ம பிரக்ஷத்தனுகி ஸஹஐ பரமானந்தபதம் அடை வானு மென்று விசாரித்தல், ஏகத்வானு பிரேசைஃயாகும்.

அநா திப்பிடீவாஹத் தால், ஜீவசரீ ரங்கட்கு ஏகத்வாத்யவஸாய முளதேயாகிலும், லக்ஷண்பே தமுண்டா தலின் அவற்றக்குப் பரமார் த் தரூபத்தால், வகத்வமுள தாவதன் று; கட்கமும் கோசமும்போல. சரீ சத்துக்கு இந்திரியத்தால் பஹிர்முகமாக வறியப்படுக் தன்மையாகும் ஜீவனுக்கு இதுவாவதன்ற அவனுக்கு அஹரெமன்ற அந்தர்முகமான ஸ்வஸம் வேதா பிரத்யக்ஷத்தாலறியப்படுக் தன்மையாகும். சரீரத்து க்கு இ*து பொரு*ந்தா*து*. ஜீவணுக்கு ஸ்வபரவிஷயங்கீனப் பரோக்ஷேதா ஞாருங்களால் கொகித்தல் ஸ்வரூபமாகும். அதனுக்கு அது பொருர் தாது; சரீரம் புத்கல திரவ்ய பரமாணுக்களது பிண்ட பர்யாயரூபமா, க வில் அத்யந்தஸஹி தமாகும்; அவனுக்கு அது பொருந்தாது. அவன் பூர்வோத்தா பர்யாயங்களது, வ்யயோத்பாத திரௌவ்ய ரூபத்தால், அநாத்யநர்த**ுதலில் சரீரபரமாணுக்**களது பரஸ்பராநு பிரவேசமாத **லில், அ**கேக **திரவ்ய ரூபமாகும்.** ஆபா*த*மஸ்*த*கம் வியாபியாகக் காணப்படாநின்ற ஜீவ திரவியத்தினுக்கு பேதமின்மையிலது ஏக திரவ் யமேயாகும். என்றிவ்வண்ணம் சரீராத்மாக்களது பரஸ்பரவிவேகம் பாவித்தல், அந்பத்வாது பிரேசைஃயாகும்.

ஐக்க ஐக்கீ ஐகங்களது, அத்யக்தாசு சியாகிய சுக்லஸ் ரோணி தம் களே உபாதானமாக வுடைத்தாதலாலும், ஆதலின் அது உதரவிவரத் தாள் பரிபூரி தமாகி, அகேக விதமாகிய மலவிசேஷங்களால் பரிவிரத மாதலாலும், அதிபவித்ரமான சந்தககந்த மால்யா தியாகிய வஸ்து விசேஷங்களேத் தனது ஸம்ஸர்க்கமாத் திரத்தால் அதிமலினமாகச் செய்வதாதலினுலும், பிரதிச்ஷணம் நவத்வாரங்களால் நாகாவி தமல விசேஷங்களே பரிஸ்ரவிப்பதாதலானும், அத்யந்தமவிகமாகிய உபசய சரீரத்தின்கண் ஒரு அதிசயங் காணப்படுவதன்று; ஸம்யக்தர்முகக் ஞாரசாரி தரங்களது பாவகாவிசேஷத்தால் பவித்ர தைய பரமாத்மாவி தைக்கு அதிஷ்டான மாதலினி தற்கு ஒரு குணவிசேஷமுமே யுளதாவ தென்ற சிந்தித்தல், அசுசித்வாற பிரேகைஃயாகும்.

ஆண்சவம் பத்துவகைப்படும். அதனே சிக்கித்திருக்கும் பிராகார மாவது:ஸ்பர்சகேக்கிய விஷயாபிகிவேசவேகத்தால் கரிணீஸக்தமான வககஐம்போலவும், சலகேக்தியிய விஷயாபிகிவேச வேகத்தால் பளி சாக்ரத்தில் ஸம்பக்தமாகிய மாம்ஸலேசத்தினுல், ஸக்தமாகமத்ஸ்யம் போலவும், கொணேக்கியிய விஷயாபிகிவேச வேகத்தால், விகஸைபத்ம கக்தலோலுபமான மதுகாம்போலவும், கயகேக்தியிய விஷயாபிகிவேச வேகத்தால், பிரஜ்வலியாகின்ற பிரதீபமாலேயின்கண் அபிரதமான பதங்கமேபோலவும், ஸ்ரவணேக்கியிய விஷயாபிகிவேச வேகத்தால் வ்யாதனுற் பாடப்பட்ட கீதாணாறுஷக்தமான மிருககணம் போலவும், பஞ்சேகதியிய விஷயவசத்தராகிய ஐக்துக்கள் வயலாகறைரர்ணவ மத் யத்துள், கிபதிதங்களாகிய ஐக்மாக்களிலும் பஹுவிதமான கா காதிதுக்க மஹாஐ்வாலேகளில் பரிதவியா கின்றுர்கள் என்று ராகாத் யான்ரவங்களது தோஷக்களேச் சிக்தித்தல் ஆஸ்ரவாறு பிரேகைஷை யான்ரவங்களது தோஷக்களேச் சிக்தித்தல் ஆஸ்ரவாறு பிரேகைஷை

மஹாஜல திமத்யத்துள் ஒடாகின்ற யாக பாத்ரத் தினது விவரங் கட்கு கிரோகமில்லாத காலத்து விவரத்தால், ஆஸ்ரவியாகின்ற ஜலங் களால் பரிபூரிதமாகியவது, அகேக விதமாகிய ரத்கா திதகராகியோடுங் கூட ஸமுத்ர ஜலத்தில் கிமக்கமாகும்; அந்த விவரங்கட்கு கிரோத முண்டாகில் அது இஷ்டமான தேசத்தை அடைவதாகும்; அது போல முன் சொன்ன, ராகாத்யாஸ்ரவங்கட்கு குப்திமுதலானவற் ரூல், ஸம்வரமுண்டெனில் பிராணிகட்கு அபிமதமான பரமானந்த பத்தகம் போபித்தலாகுமென்று கிக்தித்தல், ஸம்வராற பிரேகைஷ் யாகும். தனது அறியாமை காரணமாகவும், பரகிக்தாகாகணமாகவும், உபயோகிக்கப்பட்ட அத்யாஹாரங்கட்கு தத்யோக்ய பிரத்யௌஷ தங் களே உபஸேவிக்கவத்தான பலிக்குங்கால மொழிய எலவிர்யாதிகளால் மக்தமாகி அல்பகாலத்துள் ஐரித்தலுண்டாகுமதுபோல, அகாதிப்பிர வாஹத்தால், வாராகின்ற, அஜ்ஞாகா தி ஸஹஜமோஹங்காரணமாகவும், தூராப்தாது துரூபதேசத்தாலும், வருவதான ஆஹார்யமோஹங் காரணமாகவும், ஸஞ்சிதமான ஞாகாவரணீயா தி கர்மங்கட்கு, அவற் றின் ஹேதுவானமித்யாதர்சக, மித்யாஜ்ஞாக மித்யாசாரித்ரங்கட்கு விருத்தமான ஸம்யக்தர்சன ஞாகசாரித்ரங்களே பகவதர்ஹத்பரமேஸ் வரப்பிரணீத பிரகாரத்தால் அதுஷ்டித்தலுண்டெனில் தான்பலிக்குங் காலமொழிய, ஸ்திதிகளும் வீர்யங்களும் குறைக்கு கிர்ஜரித்தலுண் டாகுமென்று சிக்தித்தல், கிர்ஜரா துடிரேசைஃயாகும்.

லோகஸ்வரூபத்தை விசாரித்தல் லோகாறப்ரேகைஃயாகும்.

## போதி துர்லபம்

இப்பெற்றிப்பட்ட லோகத்துள், ஏகேந்திரியமாகி ஸ்தாவாஜீவன் கள், அருந்தாருந்த பிரமாணத்தன. அவற்றுள், ஐநியாது ஜங்கமசரீரப் பிராப் தி, ஸமுத்ர ஜலத்துள் வீழ்ந்த ரத்நபாம்சுலேசம்போல, அதி தார்லபமாகும். ஜங்கமஜீவன்களுள், க்வீர்திரிய, தீர்ந்திரி சதாரீர்திரிய விகலே நதிரியமொழிய பஞ்சேர் திரியமாதல் மென் *ற*ம் குணங்களுள், கொதக்ஞதைச் செய்க்கனறி யறிதலென்னும் குணம் போல் அரிதிற் பெறப்படும் பஞ்சேக்திரியங்களுள், பசுபக்ஷயாதி திர் யக்ஜா தியொழிய மறுஷ்யபவமும், நாற்சந்தியில்பகுஜநளங் கீர்ணமான பிரதேசத்துள், சுஜநஸம்பர்வநம்போலக் கிட்டுவதன்று. கெட்டிற் ருகிலும் ஸர்வலோகப் பிரஸித்தமான கூத்ரியாதி ஸத்வம்சங்களில் ஐ**நித்தல், அவிகலே**ந்திரியனுதல்**, அரோ**கனுதல் என்னுடுவை, உத்த சோத்தாம் அதிதுல்லபமாகும். அவை பெற்றுலும் திருஷ்டேஷ்டா விருத்தமான அகேகாக்தமார்க்க நிபுணமாகிய புத்திவிசேஷ மின்றெ னில், அந்த ரூபஸௌந்தர்யம், தத்வாதத்வங்களே விவேகித்துக் லோசநயுகளவிகலமான முகம்போல வியர்த்தமேயாவ காணாவல்ல தாகும். அது பெற்றுலும் அதற்கு மலமாகிய ஸர்வஸங்களிப்ரமுக்த்தி சஹி தமாவதாகில் யுத்தரங்கத்துசபலனுல் விடப்பட்ட அச்வரத்கம் போல பலாகாரமாவதன்று. அது பெற்றுலும் ஞாகவைராக்ய தபோ

பாவநா திகளே சா தநமாகவுடைய பரமா த்ம தர்சந லக்ஷணமாகிய பர மத்யாநம் சுலபமாவ தன்று என்று சிந்தித்தல் போ தி தர்லபாற பிரேகைஷீயாகும்.

## தர்மஸ்வாக்கியாகம்

பகவதர்ஹத்பிரணீ தமான சத்தர்மம் அஹிம்ஸாலக்ஷணத்தது, சத்யமென்றை மதிஷ்டாரமுடையது கிருயமென்றும் மூலமுடையது க்ஷமை என்றும் மஹாபரிகரமுடையது பிரம்மசர்யமென்றும் ஸால வலயத்தாற் சூழப்பட்டது நிஷ்பரிகிரஹதை என்றும் பரிகாவலய முடையது வைராக்யமென்றும் மஹாபலமுடையது. இதனேப்பெருத ஜீவன்கள், கர்மமென்றும் அராதிசக்ரங்களால் பரிபவிக்கப்பட்டு சம் சாரகார்தாரத்துள் சிரகாலம் பரிபிரமியா நின்று கள். இதனேப் பெற்ருல் கர்மாராதிகட்கு அக்லேசமாக விஜயஞ்செய்து விவிதமான அப்யு தய சௌக்யங்களே அறுபவித்து சகஜபரமாரு கசக்ரவர்த்தி சாம் ராஜ்யமடைகுவரென்றும் குதர்க்கங்களால் அதர்க்யமாகிய தர்க்கமு மிதரமுமாகிய சித்தார்த்ததின் மிகவும் கிருதார்த்தராகி ஐயலாபாதியில் விமுகராகி பாரஹிதகரைஞர்முகராகிய பரமாசார்யருடைய அப்ர மாதோபகேச வசரும் துராபமென்று கிர்திக்கல் தர்மஸ்வாச்யாரு தத் வரு நிரேகைஷியாகும்.

தபஸ்ஸு இருவகைப்படும். பாஹ்யதபஸ்ஸும் அப்யர்தாதபஸ் ஸுமென. பாஹ்யதபஸ்ஸு அறுவன:—அநசரம், அவமோதர்யம், விரைத்தி பரிஸங்கியாகம், ரனபரித்யாகம், விவிக்த்த சய்யாசகம், காய கிலேசம் என. அப்பாதாதபல்லு, ஆருவன:—பிராயச்சித்தம், விக யம், வையாபிரத்யம், ஸ்வாத்யாயம், தியாகம், வ்யுத் ஸர்க்கம் என. அரசாமென்பது இஹலோகபலங்களில், அபேசைஷ யின்றி, ஸம்யமஸித்தி, இக்திரியதர்ப்ப விகாசம், பூர்வகிருதகர்மங்கட் கும் அசாலத்து பிரளயம், த்யாகம் கைவருதலென்னுமிவை காரண மாக பலவாகுகி ஞாநபாவநாபாகுகிய புருஷனது சக்திக்குப் சதுர்விதாஹாரங்களே வர்ஜித்தலாகும். அவமோதர்ய பொருந்த, மேன்பது அதிகித்ராதோஷத்தைப் பரிஹரித்தல், பெற்றவதனுல் ஸர்துஷ்டளுதல், என்னுமிவை காரணமாகத் தானுண்ணும் ஆஹாரத் தினேக் குறைத்துண்டலாகும். நிரஷ்ணேயடக்கு தற்கு ஏககிரகம்மிவை .முதலானவற்முல், சர்யாபுனத்தை யளவிடுதல், விரத்தி பரிஸங்கி யானமாகும். இர்திரிய விஜயாதி காரணமாக, கிருதம், கூரோம், முடம்.

தைலம், பலமென்னும் தாது விருத்தி நிமித்தமான பஞ்ச ரசங்களே த் தவிர்த்தல், ரஸபரித்யாகமாகும். பிரம்மசர்யம், சிர்விகல்பத்யாகம் முதலான தன்பொருட்டு கூஃுத்ரஐந்து பீடாரஹிதமான சூன்யாகார திரி குஹை பிரேதாவானமென்னு மிவைமுதலான எகாக்தப்பிரதே சுங்களிலிருத்தலும், விவிக்த்தசுப்பாசாமாகும். ஸம்யக்தார்லாஜ்ஞான சாரித்ரவைராக்யங்களவை வருதவில், ஸம்ஸார பயத்தால் கர்மங்களே சடி திகிர்ஐரிப்பித்தல் காரணமாக, ஆதபம், விருக்ஷமூலம், வெள் ஆகாசமென் ணுமிவற்றுள், கிரீஷ்மகாலம், வர்ஷாகாலம் ஹிமத்கால மென்னும் காலங்களுள், ஸமா தியோகத்தில் தளர்வின்றி பிரதிமை போல சலியாது நிற்றல் காயக்கிலேசமாகும். பிராயச்சித்தமென் பது, அஜ்ஞாகங் காசணமாக பிரமாதத்தாற் செய்யப்பட்ட பாபா திகட்கு அதற்கு விருத்தமான வைராக்ய பாவனேக ளால் பரிகாரஞ் செய்தலாகும். விரயமென்பது தத்வார்த்த விஷய ஸம்யஜ்ஞாக ஸம்யக் தர்சகங்களிடத்தம் ஸம்யக் சாரித் **ாத்தின்** கண்ணும், இவ*ற்று*ல் பவித்ரமான மஹாயோகிகளிடத்**தா**ம். மகோ வாக் காயபூர்வகம் பக்தி பண்ணுதலாகும். வையா பிரத்ய மென்பது, ஸம்யக்தர்மாரதிகளே த் தாங்கள் ஆசரியா கின்று, ஒழிக்தா ரையும் ஆசரிப்பியா நின்ற ஆசாரியர் மோக்ஷ சாஸ்திரத்தை ப**வ்ப** ஜகும்கட்கு யதாவத் உபதேசியா நின்ற உபாத்யாயர்கள், மஹோப வாஸாதி மஹா தபஸ்ஸுக்களேச் செய்யும் தபஸ்ஸிகள், அகேகாக்க மாகப் பிரதி பாதகமான சாஸ்த்ரத்தினே, அப்யஸியா கின்ற சிஷ்ய ஐநங்கள், ரோகா திகளால் பீடிக்கப்பட்ட நலாக ஐநங்கள் என்றிவர் முதலாயினர்க்கு, ஆஹாரம், ஒளஷதம், சாஸ்த்ரோபதேசம் என்று மிவற்ருல் யதாசக்தி பரிஹரித்தலாகும். ஸ்வாத்யாய மென்பது, தத்வ சாஸ் திரத்தினே சப்த ரூபத்தாலும் அர்த்த ரூபத்தாலும், பிறர்க்கு உபதேசஞ் செய்தல், அதனது ஸம்மூயங் கெடுத்தல், அறி யப்பட்ட தத்வார்த்தம் திருடமாதல் என்னு மிலை கிமித்தமாக, ஆசார்யர்களே, பிரச்சுஞ் செய்தல், அதிகதமான தத்வார்த்தத்திணை மாஸ்ஸினுல் அப்யஸித்தல், படிதமான தத்வார்த்த கொந்தத்திணப் பலகாலும் பரிவர்த்தித்தல், அஹிம்ஸா பிரதாகமாகிய தர்மத்தின், யுக்த் தியுக்த் தமாகப் பிராணிகட்கு உபதேசம் செய்தலென்னு மிலை யாகும். தியாக மென்பது பரமார்த்த வஸ்துவின்கண், சிக்தையின பஹுமுகமாகா வண்ணம், கிறுத்தலாகும். வ்யுத்ஸர்க்க மென்பது, கேஷ்த்திரம் வாஸ்து முதலான பாஹ்ய பரிகிரகங்களேயும் காம குரோ

தாதி அப்புக்கா பரிக்கிரகங்களேயும், பரித்யஜித்தலாகும். ஸம்யமம் த்லாதச கிதமாகும்:—அவற்றுள் விஷய ஸம்யமம் ஆறுவன: பஞ்சேர்திரிய ஸம்யமமாறு மேன. தத்ர விஷய ஸம்யமமும் என. பிராணி ஸம்யம மாறுவன, பிருத்விகாயாதி ஷட்காய ஸம்யமமாகும்; பரீஷஹ ஐயம், த்வாவிம்சதி விதம்: கூஷுத், பிபாஸா, சீதோஷ்ண, தம்சமசக, காக்க்ய, அரதி, ஸ்திரீ, சர்யா, கிஷதயா, மூய்யா, ஆக்ரோச, வத, யாசக, அலாப, ரோக, தொண்ஸ்பர்ச, மல, சத்கார, புரஸ்கார, பிரக்ஞ, அஜ்ஞாக, அதர்சக மென்று சொல்லப்பட்ட பரீஷஹஐய மிருவகைப்படும். பாஹ்ய பரீஷஹ ஐயமும் அப்யக்தா பரீஷஹஐயமுடுமன: அவற்றுள் பாஹ்ய பரீஷஹ ஐயமும் அப்யக்தா பரீஷஹஐயமுடுமன: அவற்றுள்

> வெப்ப தட்பங் கடிப்பன குத்துவ வித் திவதைய‰ புல்லூறு மிக்க கிறப்பு முறைபாட்டோடு மெய்ம்மாசு தரித்தல் புறப் பரிசை புல்லியவாம் பதது.

அப்பந்தாம் பன்னிரண்டு வகைப்படும்.

பகிபேறு நீர்ததாபஞ் சேஃ மேவாமை யோசியு னேய்கோட் பிறவாமையோ இவற்றிருததல் கிடதத லறிவுகாண் பின்மை யகப்பரிசை யாறிரண்டா நற்கு.

சாரித்ச டுமனபது சரீசாதி பசதிசவ்யாது ஷங்கத்தால், எழுர நின்றசாகாதி விகாசங்களே பரித்யலித்து வுுகதுக்கம், ஜீவித மசணம், பாது மிதாம், பிசசம்ஸை நீர்தை லோஷ்ட காஞ்சகம், என்னுமிவற்றுள் ஸமதர்மியாகி, ஞாநதர்சாரதி லக்ஷணைகுமே பச மாதமாவினே, ஸ்வஸம்வேதா பிரத்யக்ஷத்தால், அறுபவித்து நிர்சல மாக விருத்தலாகும். அப்பொழுது தீபம் இருந்த கிரகத்து அந்த காசம் பிசவேசிக்க முடியாதாற்போல இந்த தியாகத்து நின்றவித்சாக ரிடத்து அஷ்டவித கர்மக்களும் பாதியாதாகும். இவ்வண்ணம் ஸம் வசருபமெல்லாம் பசமாகமத்துக் கண்டு கொள்.

நிர்ஜரை என்பது முன்சொன்ன ஸ் தித்யது பாகமுடைய வான. ஞாநாவரணு தி கர்மங்கட்கு பலகாலமொழிய அதற்கு யோக்கியமான பரிணும விசேஷத்தால், அகாலத்து பலிப்பித்த லாகும், அதற்குக் காரணமான பரிணுமமாவன: தபலேம்யம் பரிஷன் ஐயங்களும், ஞாந த்யாநங்களுமாகும். அவற்றுள் தபலேம்யம் பரீஷன் ஐயங்கள் ஸம்வர பதார்த்தத்துள் சொல்லப்பட்டன. ஞானமேன்பது பரமாகமல் ரவணம் சப்தத்தாலும் ஐக்மாக்தா ஸம்ஸ்காரமுடையார்க்கு பிடீலிகாதி தொவ்யதர் சனத்தாலும் அக்வய வியதிரேக விகிஷ்டமாக பஞ்சாஸ் தி காயங்களே கிரகிக்கிற சூஷ்ம ஐஞாகமாகிய ஸ்ருதக் ஞானமாகும். தியா கம் இருவகைப்படும். சுபம், அசுபம் என தத்ரஅசுபத்யாகம் த்வி விதம் ஆர்த்த சொளத்ரமென. அவற்றுள் ஆர்த்தமென்பது மகோதுக் கும் காரணமாகத் தோன்று நின்ற தென்றவாறு.

அது நாலுவகைப்படும். இஷ்டவியோகத்தாலும், அநிஷ்டயோ கத்தாலும் வந்ததும், வேதணேயால் வந்ததும், நிதா நத்திறைல் வந்த அவற்றுள் இஷ்டவி போகத்தால் வந்தகென்பது. புத்ர பித்ரகளத் ராதிகளான இஷ்டவஸ்துக்களுக்கு மரணு திகளால் வியோகம் வர்தகாலத்து அவற்றை கோக்கி, எழூ நின்றதாகிய சோகா திகளால் மிஸ்ரி தமான நினேவினது தொடர்ச்சுபென்று சொல்லப் படும்: அநிஷ்டயோகத்தால்வர்தடுதன்பது, சத்ருக்கள் அஹிவிஷாதி களென்னுமிவற்றுக்கொரு காரணத்தாற் கூட்டமுண்டானகாலதது இவறறின் பிரிவிணேரோக்கி எழா நிற்பதாகிய வெறுப்பினேம் கலங் கெயகிணவினது தொடர்ச்சுயென்று சொல்லப்படும்.வே தணேயால் வர்த தென்பது, பூர்வகிருத பாபங்களான வினேவிலுண்டான துக்க கிடுக்க சான ஜநங்கட்சு, அந்த துக்கத் இனது விரைசம் நோக்கி, எழாகின்ற கிண்ளின துதொடர்ச்சியென்று சொல்லப்படும். கி**தாகத்தால்** வக்**த** தென்பது ; சக்ரவர்த்திகள் தேவேந்திர நாகேந்திர வித்யாதரரென்னு மிவர்களான அதிசமணியமான போகோப போகஸாம்சாஜய விபவங கண்டு, அது விஷயமாக எழாகின்ற மஹ திருஷ்ணேயோடு கூடிய கிண வினது தொடர்ச்சு என்று சொல்லப்படும். இப்பெற்றிப்பட்ட நாறு வகைப் பரிணுமங்களும் அவ்விஷயத்தின்கண் வகப்பிரகார ததால், அக் தர்முகூர்த்த மி.ம தியாக நடப்பனவாகில், அவை ஆர்த்தத்யான மென் று சொல்லப்படும். இர்த ஆர்த்தத்யான த் திற்குப் பலம்: திர்யக் க தி துக்க மாகும். சௌத்திரத்யாகமென்பது, கொடிய பரிணைமத்தால் வக்த தாகும். அது சதார்கிகல்பமாகும். ஹிம்ஸாருக்கம், மிருஷாருக்கம், ஸ்தேயாகர்தம், ஸம்ரக்ஷிணுகர்தமென. அவற்றுள் ஹிம்ஸாகக்கமென் பது, பாபர்த்தேமுதலானவற்றுல் பொணிகளே ஹிம்ஸித்து கிரீடை பண்ணுதல். பிராணிகளுடைய அவையவங் குறைத்தல், அவற்றை ஸர்தாபா திகளால் வருத்து தல், அபரா திகளால் அதிபருஷமாக அடித்த

லென்னு மிவைமுதலானவற்றின்கண், மீட்டுமீட்டு மெழாகின்ற சாக விசேஷமாகும். ம்ருஷாகக்கமென்பது, அஙிஷ்டஜனங்களே வஞ்சித்த**ல்** காரணமாக, அத்யந்தம், அஸத்யமாகிய வசநங்களே என்ன காரணத் தாற் சொல்லுவது என்றெழாநின்ற ராக விசேஷமாகும். நந்தமென்பது, தனதாந்யா திபர திரவ்யங்களே சோரவிர்த் தியால் ப**ரி** க்ரகிப்பேனென் ற எழூநின் ற சாக விசேஷமாகும். தநதாக்ய கோமஹி ஷாதிகளே அதிதிருஷ்ணேயால் பரிக்கொகித்து இவற்றின் விருத்தி யெல்லாம் தன்னவாக கிணேர்து இவற்றை ஸம்ரகூழித்தல் காரணமாக அலமாரின்ற ஜர்துவினது, ஹ்ருதயத்துச் செல்லாகின்ற வியாகல விசேஷமாகும். இந்தப் பரிணுமங்கள் அந்தர்முஹூர்த்த பர்யந்தமாக ஒருபடியே நிகழ்வனவாகில் அது சௌத்ரத்பானமாகும். இதனது பலம் நரகத்து தீவ்ரதுக்கங்களாகும். இவ்விரண்டு உு ஆ - லூநங்களும் ஸம்ஸாரபீத சித்தராகிய ஸம்யக்திருஷ்டி ஜநங்கள் மந்பிரணிதாநபூர் வகம் அத்யந்தம் பரிகரிக்கப்படும், சுபத்யானமென்பது, அவற்றன் அதற்கு யோக்யமானதேசா திஎன்பது கிரீடாதத்பரராகிய பாலஜன**க்** கள் அதிபாவிருத் தராக பரவலுஸ் திரீகள் அவிகள் மர்மஸ் தாநா திகளில் உபத்சவிப்பனவான க்ஷு உறஜர் துக்களென் ஹம் இவற்றுல் வர்ஜி தமாகி, அதயுஷ்ண மும் அதிசி தமுமின்று கிய சூருயகொகம், ஸ்மசாருப்பொதேசம். ஜீர்ணேத்யானம், ஸரித், புளினம், பர்வதாக்ச முதலாகிய சித்த வியா கேடிபாஹி தமான கேஷ்த் தொங்களுள் பர்பங்காளனத்தாலொன்றே, த்வா திரிம் சக் தோஷங்களால் பரிவர்ஜிக்கப்பட்ட காயோத்ஸர்க்கத்தா வொன்றே, வியவஸ் திதனுகி வகளி காணமுகலான கிருத்யங்களேச் செய்தலென் ஹம் இத்யா தியாகும். த்யா தாவென்பான், விசு த் தலம் யக்திருஷ்டியாகி ஹேதுவாதாதி பேதமுடைய பரமாகமத்தில் சிரபரிச யத்தால் கொலிக்கப்பட்ட மித்பைகாக்ககா திகள் நான்கு தர்க்கவாதங்க ளடையனுகி, ஸம்ஸாரசரீரபோகங்களது அஸாரபாவத்தை அநித்பக் வாதி போகாரங்களால் விசாரிப்பாளுகி கிருஷ்ண, கீல, கபோதடென் ஹம் தார்லேஸ்யைகளேப் பரித்யஜித்து தேஜ<sup>©</sup>, பத்ம, சுக்லமென் **ஹம்** ளல்லேசைகளேப் பரிக்கிசகிப்பானுகி கூறுத்போலாதி பரிஷனுங்களே ஸஹிப்பா**றை**க், மகோவாக்கு, குப்**தனு**ம்பாம வைராக்யபரனுமா**கிய** புருஷோ*த் த*மனுகும். புரோக்த் தமான லேஸ்பைகளுள் கிருஷ்**ணலேஸ்** பைபென்பது, குரோதிக கஷாயதிவ்ரத்வமும் திர்க்கவைரத்வமும் பிரதிகூலத்வமும், தயா ரஹிதத்வமும், அதீவதிருஷ்டத்வமும் ஒரு வற்கும் வசவர்த்தி இவ்லாமையுமாகும். நீலலேஸ்பை என்பது அதிக

கி*த்ரா லு த்வமு*ம், அதிகமாயா வி*த்*வமும், வஞ்சரைசீல*த்வமு*ம்**, ம**ர்**த** புத்தித்வமும், விஷயலோலுத்வமும், அல்பலத்வமும், அப்பே தியத் வமுமாகும். கபோதலேஸ்பை என்பது புத்திமந்தத்வமும் பாசிர் தையும் ஆத்மபிரசம்ஸையும் அதிகிரத்தத்வமும், அப்பிரசஸ்தகிரியா வர்த்தித்வமாகும். தேஜோலேஸ்பை என்பது கிருத்யாகிருத்யவிசாரத் வமும் தயாதானுதி புண்யபரிணுமத்வமும் விசதபுத்தித்வமுமாகும். பத்மலேஸ்பை என்பது மந்தகஷாயத்வமும் பிரஸந்நபாவமும் ஸர்வஜ் ஞாநாராகத்வமும் தர்மவரத்லல்யத்வமு முதலாகிய குணங்களாகும். சுக்லலேஸ்பை என்பது ராகாதிபரிணுமத்தால், அதிமர்தமாகி நிசித புத் தியாகிஸ் மத்விபாவமாகிய தர்மா நுராகத்தை யுடைத் தாகியதாகும். த்பேயமென்பது அஷ்டகுணங்களால் பரிபூரணமான ஸித்தபர மேஷ்டிகளும் காதிகர்மங்கள் கூயத்திலை அநந்தசதுஷ்டய பிராப்த ரும், நரேக்திர, சுரேக்திர, மிருகேக்திர, முகீக்திரவக்தியரும் வி தராக ஸர்வஜ்ஞருமாகிய அர்ஹத்பாமேல், டிகளும், திசுஷாதாகம் சாஸ்த்ரோப தேசம் மார்க்காறுஷ்டானமென்னு மிவற்ருல் விசேஷிக்கப்பட்ட ஆசார்யபாமேஷ்டிகளும், சாஸ்திரோபதேசம், மார்க்கா நுஷ்டாக தத் பாராகிய உபாத்யாய பரமேஷ்டிகளும்,மார்க்கா நுஷ்டான தத்பரராகிய ஸாதுபாமேஷ்டிகளுமென்றும் ஸ்ரீபஞ்ச பாமேஷ்டிகளும் ஞானதர் முகஸ்வபாவமாகிய ஜீவ திரவ்யமுகலான ஷட் திரவ்யங்களாகும்,இதன் பலமாவது ஸகலகர்மவிப்ரமுக் தியும் ஸ்வாக்கா தி ஹுகமுமாகும். சுபத் யாகம் த்வி தம்: தர்மத்யாகம், சுக்லத்யாகமேன. அவற்றுள் தர்மத் யாடுமன்பது ஸம்யக்தர்ஸாகஞாக சாரித்ரங்கள் தர்மமென்பதாகும். அதனேவிட்டு நீங்காதாகிய பரிணுமவிசேஷம் தர்மத்யாநமாகும். த்யா நம் தசவிதம்: திரவிய விசயம், கேஷத்திரவிசயம் காலவிசயம், பாவ விசெயம், பவவிசயம், ஹி,தவிசயம், அஹி,தவிசேயம், உபாய விசயம், அபாய விசயம், விபாக விசெயம் என. அவற்றுள், திரவ்யவிசய6மன் பது ஜீவபுத்கல தர்மாதர்மாகாசகாலமென்றும் ஷட்விதமான திரவி யங்களே தியானித்தலாகும். சேஷத்திரவிசயமென்பது, பஞ்சாஸ்தி காயங்களுடைய ஸ்வரூபகேஷ்த்தொத்தினையும் ஸர்வசரீரிகளுடைய சரீ ரமாகிய பிண்டகேஷ்த் திரத் திணயும் த்யானி ததலாகும். காலவிசய மென்பது பஞ்சாஸ்திகாயங்களுடைய ஸ்வரூப காலத்தினேயும் ஆயுஸ் தித்யாதி பிண்ட காலத்தினேயும், உத்ஸர்ப்பிண்யவஸர்ப்பிண்யாதி பின்ன காலத்தினேயும் சிர்தித்தலாகும். பாவ விசயமென்பது ஒளத யிகபாவம், ஒளபசமிகபாவம், குஷாயோபசமிகபாவம், குஷாயிகபாவம்.

பாரிணுமிகபாவமென்னம் பஞ்ச பாவங்களேச் சிர்தித்தலாகும்.தேஷு உதயபாவமாவன: கதி 4. கஷாயம் 4. வேதம் 3. மித்யாதர்ருகம், அஜ்ஞாகம், அஸம்யதம், அணிதத்வம், லேஸ்பை 6. என. உபசமபாவ மாவன: ஸம்யக்தர்மாமும் ஸம்யசாரித்ரமுமென. கூலியபாவமாவன: அனர் தஜ்ஞாரா தி சதுஷ்டயமும், அனர் தமாரம், அனர் தலாபம், அனந்தபோகம், அனந்தோபபோகம், அனந்தம் ஸம்யக்த்வம் என. க்ஷாயோபசமபாவமாவன: மதிஜ்ஞாகம், ஸ்ருதஜ்ஞாகம், அவதிஜ் ஞானம், மகபர்யாயஜ்ஞாகம், குமதிஜ்ஞானம், சூஸ்ரூதிஜ்ஞாகம், கிபங் கஜ்ஞாகம், சக்ஷு தர்சகம், அசக்ஷு தர்சகம், அவதி தர்சகம், தாகம், லாபம், போகம், உபபோகம், வீர்யம், வேதசுஸம்யக்தர்சுகம், ஸம் பூர்ணாஸம்யமம், ஸம்யமாஸம்யமம் என. பாரிணுமிகபாவம் ஜீவக்வம் அவன் பவ்பதவம், அபவ்பத்வம் என. பவவிசயம் என்பது, கதீர்தி ரியகாயங்களுடைய ஸ்வரூபங்களேச் கிர்தித்தலாகும். ஹிதவிசயமென் பது, ஜீவன்களுக்கு ஹிதமாகிய மோக்ஷமார்க்கத் திணயும், மோக்ஷ ஸ்வரூபத்திணேயும், கொதித்தலாகும். அஹி தவிசயமென்பது ஸம்ஸார காரண த் நினேயும் ஸம்ஸாரசக்கிர பரிப்ரமண ஸ்வரூபத் தினேயும் சிக் தித்தலாகும். உபாயவிசயமென்பது ரத்நத்ரயமார்க்க ஸ்வரூபத்தினேச் சொதித்தலாகும். அபாயவிசயம் என்பது, ஸம்ஸாரத்து அபாயத்தின யும் சிக்தித்தலாகும். விபாகவிசயமென்பது, கர்மங்களுடைய விபாகத் தைச் சிக்தித்தலாகும். இதனது பலம் ஸ்வர்க்காபவர்க்கணெளக்ய மாகும். சுக்லத்யானம் நாலுவகைப்படும். பிருதக்த்வவி தர்க்க விசாரம் சூக்ஷமகிரியா பாவர்த்திவ்யூபாதகிரியா ஏகத்வவிதர்க்க விசாரம். கிவ்ருத்தி என, இவை அத்பக்தம்பரமவீதராக மஹாயோகிகட்கு கோசரமாவதாகும். அஷ்டவிதகர்மங்கள், கார்யம் செய்யும் பிராகார மும் தத்பாவத்தில், அஷ்டகுண பிராப் தியுமாமாறு, ஞாராவரணிய மும், தர்சணுவாணீ பமும், ஞாநதர்சன குணங்களிலும், வேதகீயமும், மோஹரீயமும், சதுராதராயமும், சைதன்யகுணத்திலும், காமகோத்ர வீர்யாக்தசாயங்களுள் கிரியாகுணத்திலும், பலஞ் செய் யும் ஞாநாவரணீயங் கெட்டவிடத்து அனந்தஜ்ஞாநமும் தர்ருநாவர ணீயங் கெட்டவிடத்து அனர்ததர்சாமும், வேதரியமும், மோஹரிய மும் சதுராக்கராயமுள் கெட்டவிடத்து ஆனக்தசுகமும், வீர்யாக்தரா யங் கெட்டவிடத்து அனந்த வீர்யமுமாம். நாமகர்மங் கெட்ட விடத்து நிர்நாமமுற், கோத்திரங் கெட்டவிடத்து நிர்கோத்ர மும், ஆயுஷ்யகர்மங் கெட்டவிடத்து, நிராயுஷ்யமுமாகும். கேவல சகல சதுர்முகராய் ஸ்பவத்தால், சுத்தராயிரைட்டத்து வேதியி யம் கூதீணமான விடத்தும், அக்ஷீணமான விடத்தும், கார்யமான சுகதுக்கங்கள், யாதுஞ் செய்யாது கெடுமிடத்து அகாதிகளோடு கூடக் கெடும். மோஹ்டீயகர்மங் கேட்டவிடத்து உண்டாயதாகிய சுத்தி, அகாதிமல வலயத்தில், பிரஸ்பஷ்டமாய் சகலஸம்யக்த்வபாவ மாம். நிர்ஜரை முற்றும்.

மோக்ஷ்டென்பது பந்தஹேதுக்களான மித்யாதர்சனுதிகளது பாவத்தாலும் பர்திக்த கர்மங்களது நிர்ஜரையாலும் ஸகலகர்மங்க ளென்னும் மலங்களேக் கழித்து ஞாகாகர், தஸ்வபாவனுன தனது அஃதாமாறு மேற்சொல்லுதும்: ஸ்வரூபத்தைப் பெறுதலாகும். பதார்த்த பிரமாணம் ஸமாப்தம். ப்ரவ்ர்த்தி என்பது அநந்தசக்தி பிரகிதமாகி அரேக பர்பாய பரிணுமியாகி அதிதாராகதவர்த்தமான காலத்ரயவர்த் தியாகி, அகேகாக்வயவ்ய திரேகதர்மகலாபாலங் கிருத மாகி நின்ற ஜீவாதி பதார்த்தங்கட்கு லக்ஷணமாகும். பிரதிக்ஷண பிர வர்த்தமான, பிரவர்த்தி ஸ்டூரதா உத்பத்தி, ஸ்திதி, விராசமென; தத்ர உத்பத்தி என்பது அபூர்வபர்யாயோத்பத்தியாகும். விராச மென்பது பூர்வபர்யாய விராமமாகும். ஸ்திதி என்பது தத்உபய விரத்தி விரஹி தவஸ்துஸ்வரூபமாகும். அதவா, பிரவர்த்திர்நவதா: உத்பத்தியும், ஸ்திகிதியும், விசாருமும், விரத்தியும் ஹானியும் கோப மும், உபசமாமும் நிமித்தமும், கைமித்திகமுமென: தத்ரன்திதி ரூபம் திரவ்யரூபமாகும். சேஷாஷ்டகம் பர்யாய தர்ம்மமாகும். உத் பத்தி பென்பது, அபிருவபர்யாயோத்பத்தியாகும். ்ஸ் திதி பென்பது. உத்பத்யாதி ரஹிதவஸ் துரூபமாகும். விராசமென்பது, பூர்வபர்யாய விராமமாகும். விரத்தி என்பது பர்யாயவர்த்தனமாகும். ஹாகியென் பது, பர்யாயனூரியாகும். கோபமென்பது, பர்யாயகலுஷதையாகும். உபசமாமென்பது, பர்யாய சமாமாகும். நிமித்தமென்பது அபிருவ பர்யாய காரண பர்யாயமாகும். கைடித்திகமென்பது காரணகதபர் யாயமாகும். அதவா, பிரவர்த்தி த்ரேதா:—நித்ய பிரவர்த்தி அநித்ய போவர்த்தி நித்யாநித்ய பிரவர்த்திரிதி. திரவ்யாதிகள் நித்யபிரவர்த் தயி வ்ய திரேக தர்மங்கள் அதித்ய பிரவர்த்தபி அந்வய வ்ய திரே காம்சம் நுதலியும் ஸாமார்ய விசேஷமாஸ்ரித்து நித்யாநித்ய போவர்த் தய - பிரவர்த்தி லக்ஷணம் ஸமாப்தம்.

#### லிங்கம்

\*விங்கத்திரபை வர்ணீர்யத் பிரவி ஹிதவிஷயா ஸங்கமா கம்பஹீகம் சஸ்தா காராங்கவர்ண ப்ரமிதி கம பஸக்மார்க்க ஹெத்வக்ய யோகம்] ஸ்வாங்காயத் தாங்ம ஜாக்யதய ஐகஸமகக்தத் வவிக்ஞான பாத்ரக் தச்சோத் ஸர்க்காபவாதோபய விதபவதாத் ஸக்ததம் மங்கல் யக்த 8 ||

விங்கம்த்வி தம்: திரவியேலிங்கம், பாவலிங்கம் என; தத்ர திரவிய லிங்கம் த்வி தம்: கிரகஸ்த லிங்கம் நிவிர்த்திலிங்கம் என. தத்ர கிரகஸ்த லிங்கமென்பது, ஆயாநாதி கிரியைகளாலும், கத்ரந்வயகிரியைகளா <u>அம் ஸம்ஸ் கரிக்கப்படுவதாகி,பரிமித பரிக்கிசக ஸஹிதமாகி திரிஸூக்</u> ராதி ஏக (தேச) சூத்ராதி ஏகாதச சூத்ர பர்யர்தமான பிரும்ஹ சூத்ரமென்னும் உரோலிங்கமும், மௌஞ் ஜீபந்த முதலான கடிவிங்க மும், சுரோ மௌண்ட்ப முதலான சுரோ விங்கமு முடைத்தாகி ஸ்வாத்யாயம், ஸம்யமம் தபஸ்ஸு தாக குருபாஸ்தி, தேவபூறை, மென்னும், ஆர்பஷட்கர்மங்களே யுடைத்தாக**்,** திரிவர்**ண** மாகிய, திவ்யவேஷமும், ஸச்சூத்ராதிகட்கு, ஆயாராதி, ஸம்ஸ்கார மின்றி, ஸம்யக்தர்சாவிரதா தியால் உபசார்தமாகி, பரிமிதபரிக்கொக ஸஹி தமாகிய வேஷமுமாகும்: கிவ்ருத்திலிங்கமென்பது, பூஷண வஸ்நா நுலேபநா தி பரிக்கிரகங்களால் பரித்யஜிக்கப்பட்டு ஹிம்ஸாபரிக் கொக தைநயபராலீனதார ஹிதமாகிய கேசோலுஞ்சுத ஸமக்விதத் வாத்ஜா தரூபம்போல யதாஜா தரூபமாகி, சாலிக்ஷே த்ரம் போல. பஞ்சமஹாவிர தமென் ஹும் வேலியினுற் சூழப்பட்டதாகி, கிரிதுர்க்க தேசம்போல அவிசலி தமான - குப் திதிரயங்களால் பரிவேஷ்டி தமாகி, யாநபாத்ரம்போல நிவாரிக்கப்பட்ட பஞ்சேர்திரிய மென்னும், செத்ர முடைத்தாகி, சக்ரவர்த்தி ஸாம்ராஜ்யம்போல பஞ்சஸமிதிகளென் னும் மர்திரி கணங்களால் உத்தரிக்கப்பட்ட அசேஷதோஷமுடைக் தாகி, தநபதிசரீரம்போல யோக்யப்பிரயோகங்களால் பரிஹரிக்கப் பட்ட தோஷத்தொயமுடைத்தாகி, ஸுபடமேஹம்போல மூலத் தோடும் உத்பாடகம் பண்ணப்பட்ட, மித்யாதர்சகமாயாகிதாகசல்ய முடைத்தாகி, விஜிகிஷ்டநாபதிபோல தண்டிக்கப்பட்ட மநோவாக் காயதண்டத் திரயமென்னும் அரா திமண்டலமுடைத்தாகி, கொடைக் கூலிக்குக் கொண்ட கிரகம்போல மமத்வபுத்தியினுலன்றி யாதாநு மொரு ஸாதநத்தால் பரிபாலிக்கப்படுவதாகி, பலசிலபாலகன் போல. விஷயஸங்கமென் ஹம் மஹாஸர்ப்பத்திற்கு அதிபீருவாகி ஸதிகாகம்

<sup>்</sup> ஏட்டிலுள்ளபடியே பதிப்பிக்கப்பட்டது. சுதத பாடம் கிடைக்கவில்?ல.

போல குரோதா திகளென் னும் தூர்த்தரால் அபெவிக்கப்படாததாகிய அகேகாக்தவா தம்போல, கூஃு த்போலா தி என்னும் பரவா திகளால், பராஜி தமன் முகி, பத்மபத்ரம்போல ஆரம்ப பரிக்கிரக ஜலவத்தாலும் அஸ்பிரஷ்டமாகி, குசலசிற்பியாற் பரிகல்ப்பிக்கப்பட்ட கித்ரகர்மம் போல பிரசஸ்தமான ஆஹாரவர்ண முடைத்தாகி, கிர்த்தோஷ லோசரும்போல தர்மமார்க்க பரிஹாரமும் ஸக்மார்க்கனிஹாரமு முடைத் தாகி கரண்டகம் போல ரத்ககிகரபா தரபூ தமாகி, பரமௌஷதம் போல, கிலேசவிரைசார்த்திகளால் அர்த்திக்கப்படுவதாகி, வியத கணம்போல கியதாவாஸ சூக்யமாகி, ஸஹஜமலோபவித்தமேயாகிலும் ஞாகா தியா திகளால் அதிபவித்திரமும் மங்கலமுமான வேஷமாகும். பாவலிங்கமென்பது ஸம்யக்தர்சு ஜஞாகசாரி த்ரங்கள து பரமவிசுத்தியோனும்.

#### லிங்கபதார்த்தம் ஸமாப்தம்

## சாரித்ரம்

இருவகைப்படும்: க்ருஹஸ் தசாரி த்ரம் சாரித்ரம் சாரித்படென. க்ருஹஸ்த சாரித்படென்பது ஸம்யக்தரிசனஞாகஸஹி தமான அணுவ்ரத, குணவ்ரத, சிக்ஷாவ்ரத மென்னு மிவையாகும். . ஸம்யக்தரிசனமென்பது: அநாதிமித்யாத்ருஷ்டியாகிய ஆஸநநபவ்யர் கட்கு மோஹ்கீயகர்மத்தினது எழுபது கோடாகோடி கடற்காலமான உத்தமஸ்திதியின்றி அந்த கோடாகோடி எனனும் ஸ்திதியினுக்கு உதயமா தலென் ஹம் காலலப் தியும், அங்கோபாங்கங்கள தூ ஸம்பூர் த் தி **யென்னும் காண** லப் தியும், **வீ**ர்யார்தாரய *க*ஷ்யோபசமத் திற் பிறர் த **வீர்ய லப்தி**யும், ஞாராவரண கூஃயோபசமத்திற் பிறர்த யதார்த்த ஞாகமென்னும் உபயோக ல்ப் தியும், பகவத் அர்ஹத்ப்ரணீக பரமாக மத்து **நிபுணருகி பராநு**க்ரறு பரஞைய பரமகுருளினது உபதேசாம் ரு தமென்னு நின்ற உபதேச லப் தியும் என்னும் 'லப் நிபஞ்சக' லைக்கிபாதத்து ஸ்வரூபதிரவ்யம், ஸ்வரூபகேஷதாம், ஸ்வரூபகாலம், ஸ்வரூப பாவம், ஸ்வரூபபவம் என்னும் ஸ்வரூபா திக‰ாப் பெற்று, லோகமூடம் தேவமூடம் பாஷண்டிமூடம் என்றிம்மூடு ததிரயத் திலும், பயவிகயம், ஆசாவிகயம், ஸ்கேஹவிகயம், லோகவிகயம், தர் தே தேவ தாவி கயம், தூர்லி ங்கவி கயம் என்னும் ஷட்வி கயங்களிலும், ஞாகம், பூஜாம், குலம், ஜாதி, பலம், ரித்திம், தபஸ்ஸு, வபுஸ் என் **அ**யம் **இவையி**ற்றினு**ல் பெ**ரியோம் **என்னு**ம் மமத்வமில்லாத ஸம்யக்

தரிசநத்து அங்கங்கள் எட்டாகும்: சங்காபாவம், காம்க்ஷாபாவம், விகிகிச்ஸாபாவம், அர்ய திருஷ்டி ஸம்ஸர்க்காபாவம், தர்மலோபகு ஹகம் ஸ் திதிகாணம், வரத்ஸல்யம், தர்மப்போபாவரம் என.

கிருஹஸ் தர்க்கு அணுவ் சதம் ஐந்தாகும்: அவையாவன: அஹிம் சை, ஸை தயம், அஸ்கேயம், பாஸ் த்ரீ நிவ்ருத்தி, பரிமித பரிக்கொகம் என. அஹிம்ஸை யென்பது துவீர்திரியாதி ஐங்கமப்பிராணிகளே மகோ வாக்காயங்களால், செய்தல், செய்வித்தல், உடன்படுதல் என்னுமிவற் ரூல் ஹிம்ஸையை யொழிதலாகும். இதற்கு அதிசாரம் ஐந்துள: பசுவாதிகளே இஷ்டமான தேசங்களில் போகாமல் கட்டிவைத்தலென்னும் பர்தமும், தண்டாதிகளால் பிராணிகளே அடித்தலென்னும் வத மும், கர்ணநாகிகை முதலான அவயவங்களேக் குறைத்தலென்னும் செதமும், வஹிக்கமுடியாத பாரத்தை ஏற்று தலென்னும் அதிபாரா சேதமும், வஹிக்கமுடியாத பாரத்தை ஏற்று தலென்னும் அதிபாரா சேதமும் பிராணிகட்கு அந்நபாநாதிகளே நீரோதித்தல் என்னும் அந்நபாநாதிகளே நீரோதித்தல் என்னும் அந்நபாநாதிகளே நீரோதித்தல் என்னும் அந்நபாநாதிகளே நீரோதித்தல் என்னும்

ஸ்ரேஹத்தாலும், மோகத்தாலும், த்வேஷத்தாலும், அஸத்திய மாகிய வசாங்களேச சொல்லாமையும், பரபோஹேதுவாகிய ஸத்ய வசாங்களேச் சொல்லாமையும், ஸூத்ரியாணு விரதமாகும். இதற்கு அங்யதா வசாத்தை விடுதலும் ஸத்தியாணு விரதமாகும். இதற்கு அதிசாரம் ஐநதுள. புறங் கூறுதலென்னும் பரிவாதமும், ஸ்த்ரீ புமான்களால் செய்யப்பட்ட ரஹஸ்யததினே பஹுஜாமத்தியதது பிர காசுததலென்னும் சஹோலியாக்கியாகமும், குறீன பேசுதலென்னும் பைகுகயமும், வஞ்சணேயாற் போய்யோலே பெயுதுதலென்னும் கட மேக காணமும், ஒருவனுற் நன்பக்கல் கிகிப்தமான தனுதி, அவனுல் விஸ்மிக்கப்பட்ட காலத்து அதேனக கொடாதிருத்தலென்னும் கிபா

அத, த, தமாகிய பதித வின் மிரு, தாதி பாதனங்களே ஸ்வீகரியா திரு த தல் அஸ் தேயாணு விர தமாகும். இதற்கு அதி சாரமைக் தன: -சோரனுயினு தெருவணே ஒரு காரியத்துப் பிரயோகித் தலென்னும் சோரன்றரு தாதாகமும், பால் பரம் விருத்தமாகிய காபதிகளால் அழிக்கப்படா கின்ற தேசத்துக் கோடலென்னும் விலோபகமும், அல்ப பிரமாணமாகிய ப்ரஸ் தாதிகளால் பிறர்க்கு தாக்யாதி கொடுத்த னும், அகல்பப் பிரமாணமாகிய ப்ரஸ் தா நிகனால் தனக்குக் கோடலும், என்னும் ஹீ காதிகவிகிமாகமும், கிருத்கிம ஹிரண்யாதிகளேக் கூட்டு வித்தலென்னும் ஸத்ருசஸம மிச்சமுமாகும்.

பிறனுல் ஸ்வீகரிக்கப்பட்ட அங்கரை, விதவை, கணிகை, கண் யகை, விரதஸ்தை, திர்யக், கபும்ஸகை தேவதை என்றிவர்களிடத்து ஸங்கமறு தல் பாதார நிவ்ருத்தி என்னும் அணுவிரதமாகும். இதற்கு அதிசாரம் ஐந்துள :—பரனுக்கு நியோகித்தாளொரு கன்யகையைத் தான் கோடலென்னும் அர்ய விவாஹகரணமும், காமா திரேகத்தால், **கியாய**மொழிய *தூர் த் த* கிருத்யம் ஆசரித்தலென் னும் அகங்கக்கிரீடை யும், விடத்வமும், ஸ்வஸ்த்ரீ விஷயமாக காமபரிணுமத்தால் மிக்கு கிற்றலென் ஹம் விபுலத்ருஷ்ணேயும் உத்பரிகாகமன முமாகும். கேஷத்ர, வாஸ்து, தாம், தான்யம், துவிபாத், சதுஷ்பாத், யாரம், சயரம், ஆஸ கம், குப்யம், பாண்டமுமாகிய தசவி த பரிக்கிர ஹங்களே அளவுபடு த் தைக் கோடல் பரிமித பரிக்கிரஹமாகும். இதற்கு அதிசாரமைந்துள. பரிமி தார்த்த ஸம்பூர்த்தி கிமித்தமாகப் பரிப்பிரமித்தலென்னும் அதி வாஹாமும், தத்ஸம்பூர்த்தியின்கண் அதிகமாக பரிமிதஞ் செய்த லென்னும் அதிஸங்கோகமும், அதிக ஸ்ரீ சிமித்தமாக ஆதாம் பண் ணு தலென் ஜும் விஸ்மயமும், யதாசக்தி தாகம் பண்ணுமை பென் இயம் லோபமும், மஹோத்ஸாஹமென்னும் அதிபார வாஹநமுமாகும். குணவிரதம் திரி விதமாகும். திக்விரதம், அநர்த்ததண்ட விரதம், போகோபபோக பரிமாணம் என. நிக்கிர தமாவது பிராசி முதலான மஹா திக்குகளே யோஐநாதிகளால் பர்வதாதிகளே அடையாளமாக அவதி பண்ணுதலாகும். இந்த விரதமுடையானுக்கு அளவிட்ட தேசத்துக்குப் புறம்பு கமராதிகளில் பரிணு மரின்மையில், அவ் **விடத்து மஹாவிரத யோ**கமாகும். இதற்கு மதிசாரமைந்துள. வத குஹாதிகளால் அளவிடப்பட்ட தேசத்தை ஊர்த்வ பாகத்தா லும், அதோ பாகத்தாலும், திர்யக் பாகத்தாலும், அதிக்கிரமித்த ெலன்னு பிலையுங் காரிய முண்டானகாலத்து சேஷத்ரத்தை அதிக மாக வரைதலென்றும் கேஷத்ர விருத்தியும் வரையப்பட்ட கேஷத் ரத்தை **மறத்தலென் ஹ**ம் விஸ்மாணமுமாகும். பிரயோஜகமொழிய பாபஹே துவான செய்தி, அநர்த்த தண்டமாகும் ; இது ஐந்துவகைப் படும். அபத்யானம், பாபோபதேசம், பிரமாதசரிதம், ஹிம்ஸாதா நம், அசுப ஸ்ரு தி என. பிரயோஜன மின் நி நாபத்யா திகள து ஜயா பஜயாதிகளேச் சிர்தித்தல், அபத்யாகமாகும்; இன்ன தேசத்து தாஸி தாஸர்களே ஸுலபமாகக் கொள்ளலாமென் அம், இன்னதேசத்து, கோ, மஹிஷ்யா திகளேக் கொண்டு இன்ன தேசத்திலே விற்ருல் மஹா லாபமாமென்றும், வேடர் முதலாயிஞர்க்கு வராஹாதிகள் இன்ண

ேதசத்து சுலபமென்றும், கிருஷிவலாதிகட்கு கிருஷ்யாதி யின்ன பிர காரத்திறை செய்யப்படுமென்றும் உபதேசித்தல் பாபோப தேச மாகும். பெரயோஜாமின்றி ஜலஸேசாம் பண்ணு தலும், மிருத்தைச் சூர்ணித்தலும். அக்கியை ஜ்வலிப்பித்தலும் அவித்தலும், விரு க்ஷா திகளே ச் சேதித்தலும், திரணச் சேதம் பண்ணைத்அம் என்னுமிவை பிரமாத சரிதமாகும். விஷசஸ்திராதிகளான ஹிம் லொபகாணங் கொடுத்தல் ஹிம்ஸாதாநமாகும். ராகாதிவசத்தால் காமக தா திகளேக் கேட்டல், அசுபஸ்ரு தியாகும். இவற்றை விரமி த் தல், அநர்த்த தண்ட விரதமாகும். இதனுக்கதி சாரமைந்துள. ராக வசத்தால் ஹாஸத்தோடுங் கூட விசிஷ்டமான வசநங்களேச் சொல்லு த லென்னும் கக்தர்ப்பமும், அக்த வசகத்தோடு பிரயோஜக மில்லாத காய கியாபார மென்னும் கௌகுச்யமும், பஹுஜகமத் யத்து சிஷ்பிரயோஜாம் ஜல்பித்த லென்னும் மௌகர்யமும், தன்னே யொப்பித் தலென் ஹும் அதிப்பிராஸ த சமும், மகோவாக்குக் காயங்களேப் பாராதே விடுதலென்னும் அலமீக்ஷாதிக்கணமுமாகும். போகோப போக பரிமாணமாவது, கிஷித்தமான, மது மத்ய, மாம்ஸங்களும், பஞ்சோதும்பாம்: ஜம்பூதும்பரமாகிய நாவல், இலக்தை, கவிங்கமா கிய கொம்மடி, அலாபுவாகிய சுரை, என. இவற்றின் பலமும், நிம்ப கேதகம், முகியாகிய அகத்தி, கதனி, கொஞ்சகம், ஆம்ரகம், திரிஞ் சிணி, அர்ஜுனம் ஆகிய மருது, கிம்சுகம், அளர்க்கமாகிய தூதுவின, சாம்காஷ்டேயாகிய குறஞ்சூலி, குமுதமதூகமாகிய இலுப்பை, கூமாரியாகிய கற்முழை இத்யாதிகளின் புஷ்பங்களும், தொய்யில் அபுகையாகிய அப்பை, வைகுண்டமாகிய தம்பை, தக்காரியாகிய முஞ்சை, பிமபமாகிய வண்டில், சுநிஷேண்ணமாகிய ஆரை சுச்சு ஆகிய சண்டில், ஸர்ஷபமாகிய கடுகு என்னுமிவற்றின் சாகங்களும், வேணு முதலான அங்குரங்களும், மஹாவிருக்ஷமாகிய கள்ளி, அமலிகை யாகிய புளிகட‰, பூககதமாகிய காளான்களும், பலண்டுவாகிய ஈர உள்ளி,லசுகமாகிய வௌளுள்ளி, ஆத்யமாகிய இஞ்சி கர்தங்களென்னு மிவற்றைப் பரித்யஜித்து சேஷவஸ்துக்கீன அளவறுத்துக் கொள்ள லென்னும் போக பரிமாணமும், சர்மம், ஸ்ருங்கம், தர்தம், நகம், இத்யா திகளேப் பரித்யஜித்து சயநாஸநாபாண வஸ்த்ராத்யசேஷ வஸ் துக்களே அளவறுத்துக்கோடலென்னும் உபபோக பரிமாணமு மாகும். இதற்கு அதிசாரமைந்துள. விஷயங்களிலுண்டான தோஷங் களேப் பாராமை பென்னும் விஷய விஷதான பேட்சையும், கத்யா

பாவத்தின் கண், கர்மஸ்வ பாவத்தை விசாரியாதழித லென்னும் அநஸ்ம்ருதியும் விஷய லோலதையும், அதிதிருஷ்ணேயும், அத்பநப வமுமாகும்.

சுக்ஷா விரதம், நாலு வகைப்படும்: தேசாவகாகெம். யிகம், ப்ரோஷதோப வாஸம், அதி திபூஜை என. தேசாவகாசிகமாவது, சைத்யாலயம், ஸ்வகிரகம், புரம் என்றும் இவற்றுக்குப் புறம்பு கட கா திகளே, பிர தி தினம் நியமித்தலும், முஹூர்ததா தி ஸம்வத்ஸர பர் யர்தம் நியமித்தலாகும். இதற்கு அதிசார மைந்துள். பரிமித் தேசத துப் புறம்பு தாஸா திகளே கிருஷ்யா திகளில் பிரயோகி தத லென்னும் பிரேஷண் மும், அவ்விடத்து கிருஷ்யா திபண்ணு நின்ற தாஸா திகள நி யத் தனது சப்த முச்சரித்த லென்னும் சப்தாதுவாதமும், கியமிக் கப்பட்ட தேசத்திற்குப் புறம்பு நின்றும் ஒன்றைக் கொடுவரப் பண் ணுத லென்றும் ஆஈயாமும், அவர்களறியத் தனது ரூபங்காட்டுத லென்னும், ரூபாபி விருத்தியும், உபலா திகளே கேஷ்பித்தலும், புத்கல க்ஷேபமுமென்னு மிவையாகும். ஸாமாயிகமாவது சைதயாலய முத லான தேசத்து மரு: பிரணிதார பூர்வகம் 'பகவத்பஞ்ச பசமேஷ்டி' களது திவ்ய குணுநஸ்மரணபுரஸ்ஸரம் ஸ்ரீபஞ்ச கம**ஸ்**காரம் ஜபித்தல்; சதுர்பக்த்தியாதிகளால் ஸ்ரீ நவதேவதைகளே ஸ்து நித் தல், விசத க்ஞாகஸ்வபாவமாகிய பாமாக்மாவினே அநபவித்தல், ஜீவாஜீவ ப**தார்த்தங்களது யாதாத்**ம்யததை விசாரி**த்,**த லென்னு மிவையாகும். இதற்கு அதிசாரமைக்துன்; மகோவாக்குக் காயங் களுக்கு ஒற்றுமை பறுதனும், செய்யக்கடவ கிரமத்தில ஆதாமறு தலும், நீண்வினது சலக மென்னும் ஸ்மிருத்பதுபள்தாகமு மாகும். புரோஷதோபவாஸமென்பது, அஷ்டமி பர்வங்களில் தனது திக்கு அறகூலமாக தர்ம்கதான்சவணமும், ஸ்ரீபஞ்ச கமன்காச ருபாதிகளோடு கூடி கிருஷ்யாதிகளே நிவாதநித்து உபவஸித்தலும், ஏகபுக்**தி பண் ணுதலும் என்று மிவையா**கும். இ*தற்கு அ*திசா*ப*மைக துள:—பொணி பீடை பரிஹரியாது நிகேஷ்பித்தலும் ஆதாநமும இருத்தலும், சயித்தலும் என் அமிவையாகும். மலத்யாகமும், அதிதிஸம்விபாக மென்பது, ஆஹா ரௌஷாதிகளே ஸம்யக்தர்சாரதி களால் பவித்ரமாகிய பாத்ரங்கட்கு ஸ்ரத்தா பூர்வகம் உபசாரோப காரத்தை நோக்காது, பாத்ரங்களது அநக்ரக லாபம் காரணமாகக் கொடுத்தலாகும். இதற்கு அதிசாரமைந்துள். கதனிபத்ராதிஹரி தவள் துக்களால், முடு தலும் வைத்தலுமென்னும் ஹரி தபிதாக கிதா

நமும் பாத்ர விஷயமாக இச்சை யின்மை என்னும் அநாதரமும், தாக விஷயமாக கிளேவின்மை என்னும் அநுஸ் மாணமும், தத்காலத்து பரிஜன முனி தலென் னும் மாத்ஸர்யமாகும். விரத சீலங்கட்கு பேதமா வது. அணுவிரதபஞ்சகத்தோடும், மதுமத்யமாம்ஸ நிவிர்த்தி என் னும் மூலகுணமெட்டும் கிரகஸ்தர்க்கு விரதமாகும். குணவிரதசிக்ஷா விரதமென்னும் உத்தாகுணமேழும் அவர்க்கு சீலமாகும். நிவிர்த்த ருக்கு உத்தமக்ஷமாதி தசவித ச்ரமணதர்மம் சிலமாகும். மூலோத்தர குணங்கள் விரதமாகும். இவ்வாறு சொல்லப்பட்ட விரதங்களேயும், . பின்பு சொல்லப்படாகின்ற மஹாவிரதங்களேயும், அநுஷ்டிக்கும், ஆஸ்ரமஸ்தர் நால்வராவர். கிரகஸ்தரும், பிரம்மசாரியும், பிக்ஷுவும், வானப்பிரஸ்தரும் என. அவருள் கிரகஸ்தர் அறுவர்: தர்சநிக**ன், விர** திகன், வாமாயிகன், ப்போஷதோபவாஸன், ஸசித்தவிரதன், ராத்ரிபுக் தன் என. தர்சுகிகன் என்பான் முன் சொன்ன உபசமா தி ஸம்யக்தர் சனத்தால், விசுத்தமான ஹிருதயத்தனுகி, குரோதாதிகளான அதி மாத்ரபிரவிர்த்திபினது அபாவத்தால் உபசார்தனுகி ஸம்ஸாரசரீர போகங்களில் வெறுத்தலென்னும், கிர்வேகமும் ஸர்வப்பிராணிகட்கும் வியஸாம் வாத காலத்து, தனக்கு வியஸாம் வாதாற்போல வருந்து த லென்னும் அதுகம்பையும், சூந்யாதி முதலான மித்யாவாதிகளானஸர் வாபாவவசன*மு தலான வற்றை ஆத*ரியாது, பகவ**தர்ஹ**த்பாமேம்வ**ர** னுல் உபதேசிக்கப்பட்ட பரமப்ரவச**ன**ங்களேயே ஸ்ரத்தை**பண்ணுத** லென்னும ஆஸ் திக்யமுடையனுகி பூர்வகிரு தமான அப்பிர த்யாக்யான மென்னும் சாரிதாமோஹரியகர்மத தின து இவ்ரோ தயத்தால் ராகத் வேஷா திகீனப் பரிஹரி ததற்கு அஸமந்தனேயாகிலும் ஐக்மஜராமா ணுதிகளால் அதிதாருணமான ஸம்ஸாரபரிப்பாரு தியினுக்கு அதி மாத்ரபி த சித்தத்தனுகி, ஸ்ரீ பஞ்சபாமேஷ்டிகளுடைய ஸ்ரீபாதகமல யுகளங்களில அதிபக் தனுமாகிகின் ற ஆஸக்கபவ்யனுகம். இச்சொல்லப் பட்ட தர்சாவிசுத்தியுடையனுரே, அப்போதயாக்யான குரோதமான மாயா லோபமென்னும் ஸகல சாரித்ர மோஹரீயத்ததுக்ஷயோபச மத்தால், அணுவிரத, குணவிரத, சிக்ஷாவிரதத்தில், தேசாவகாசிகம், அதிதி ஸம்விபாகமென்னும், விரதஙகளேயுடையளுகி, பிரத்யாக்யான ஸஞ்ஜ்வலன குரோதமான மாயாலோபமென்னும், தேசசாரித்ர மோஹரீயத்தது, உதயத்தால் ஸகலனாவத்ய கிவர்த்தி செய்தற்கு அசக்தனுகி நின்றுன், விசதிகணென்பானுகும். இச்சொல்லப்பட்ட **வி சதங்களால்,**ஸம்பூர்**ண**ளுகி ஸக் தியாத் தி சயத் தி லும்,'பகவ தர்ஹ த்ப ச

மேஸ்வர்?ன, சதுர்பக்தியாதிகளால், கியதி பண்ணிவர்திக்குமவன், 'ஸாமாயிக'னென்பானுகும். இம்மூன்று குணங்கீளயுடையனுகி, பர் வாஷ்டமிகளில், சதார்விதாஹாரநிவிர்த்தி என்றும் உபவாஸம், ஏக புக்தி முதலானவற்றுள் கியதி உடையவன், புரோஷதோபவாஸி என் பாளுகும். முன் சொன்ன நாலு குணங்களாலும் பரிபுஷ்டளுகி, மூல பலசாக சாகாகரீரகர்த ப்ரசூநபீஜங்களாகிய, ஆகமங்கள் கியமத்தால், வர்ஜிப்பான், 'ஸசித்தவிரதன்' என்பாளுகும். முன் சொன்ன ஐந்து குணைங்களாலும் அவிகலனுகிப் பகவில் ஸ்திரீஸங்கத்தில் நியமமும், சாத்ரியில், அன்னபானகாத்யலேஹ்ய மென்னம் சதுர்வி தாஹாரகிவி அராத்ரிபுக்தன் என்பானுகும். பிரம்மசாரிகள் ர் த் தியுமுடையான் சதார்விகற்பத்தா்:—பொம்மசாரி, அநாரம்பன், அபரிக்கிரகன், அநு மதன் என. அவருள் சொல்லப்பட்ட ஷட்குணங்களுள், அபிரதனுகி புருஷவே தமென் னும் மோ ஹ ரீயகர் மத் தின து க்ஷயோபசமத் தால் ''மலபீஜம் மலயோகிக்கள கீமலம்பூதிகர்திபீபத்ஸ்யம்பஸ்யர்கம் கம **கங்காத் விரம**தியோ பிரம்ஹசாரீசஸ:'' மலமான த**ீ**னகளக்மலம் **விண்** மூத்ரா திகளான பஹுவி தமலங்களே ஸக்த தம்கிர்ஜரிப்பியாகின் றதனே, பூ திகர் திஸ்ரா நுலேபரா திகளால், நாடோ றும், ஸம்ஸ்கரிக்கப்பட்டதே யாகிலும்,ஸ்வாபாவிகமான தார்க்கர் தத்தால் தூஷிக்கப்பட்ட தனே பீபத் ஸலம் வைராக்ய பரிணுமித்தராகிய ஜநங்களால்,அதயக்தம் ஜுகுப்ஸிக் கப்படுவ தனே, பஸ்யக் = பாசாநின் று, அங்கம் = சரீ ர த்தை, அகங்காத் = காமஸேவையினின் றம், விரமதி = மீளாகின்றுன், ய: = யாவனெரு வன்,பிரஹ்மசாரி — பிரஹ்மசாரியென்பானுகும்,ஸ: — என் று சொல்லப் ஏழாவதான சிஃமையுடையளுகும். சொல்லப்பட்ட ஸப்தகுணை ஸஹிதஞைச் ''ஆரம்பாத ஜாயதேஹிம்ஸாஹிம்ஸாயா: பாபஸஞ்சயம்| பாபஸஞ்சயநாத் பிராக்தி. ஸம்ஸாரகஹநேசிரம்'' என் **றது: ஆர**ம்பாத் = கிருஷ்யாதி கிரியையினுல், ஜாயதே = உளதாம், ஹிம்ஸா = பிராணிகளே வதித்தல், ஹிம்ஸாயா : = ஹிம்லையினுல், . பாபஸஞ்ச**ய**் = பாபங்களே த்திரட்டு தலாகும், பாபஸஞ்சயரா த் = பாப கர்மங்களது தொட்சியால், பிராந்தி = பிரமித்தல், ஸம்ஸாரகஹகே == ஸம்ஸாசமென்னும் திரஸ ஸஞ்சாசமான கார்தார மத்யத்துள்,கிரம்= கெடுங்காலமெல்லாம் என்பது.ஆதவில், அஸி, மஷி,கருஷி,வாணிஜ்ய, வித்யா, சில்பங்களால் பஹுவிதமான கிரியாவிசேஷங் களேத் தவிரு பவன், அநாரம்ப னென்பானுகும் :—இச்சொல்லப்பட்ட அஷ்டகுண <u>வைநிததை குரோதாதிகளேப் பரிஹரித்தல் காரணமாக, புத்ராதிகள்</u>

.மிசை வைக்கப்பட்ட கொஹவ்யாபாரத் தனுகி, ஸர்வ பரிக்கிரங்களி லும், மமத்வமின்றி கிரகஹத்திவிருந்தே அறஷ்டானஞ் செய்யுமவன், அபரிக்கொகன் என்பாளுகும்;சொல்லப்பட்ட நவகுணங்களோடு கூட்டி சிருஷ்யா தி வ்யாபாரங்கள் மஹா பாபஹே துவாகிறபடியை, பிரத்யாக் யான குரோதமான மாயா லோபமென்னும் சாரித்ரமோஹரிய கர்மங் கட்கு மக்தோதய முண்டாதவில், பிரத்யக்ஷமாகவே காண்பானுகி ஸம்ஸார துக்கத்திற்கு, அத்யர்தம் பயப்படுவானுகி,எல்லாத் தொடர்ப் .பாடுகளில் அநமதி இல்லா தான், 'அந நம தன்', என்பாளுகும் ;பிக்ஷு வென்பான், முன்சொன்ன தசகுணங்கீளயுடையனுகித் தனக்கென்று கியமிக்கப்பட்ட, ஆஹார், ஒள்ஷத், சயநாதிகளே பரிவர்ஜிப்பாகுகி, கௌபீன தாரியாகி, விசுத்தராகிய ஜைக ஜகங்கள த கிருகம் புக்கு பிக்ஷா விர்த்திபண்ணிப் பின்பு, வகக்கிருகத்துள் புக்கிருந்து, பாணி பாத்ரத்தா அண்பாகுகி, பாஹ்யாப்யர்கர கரணங்களே ஸ்வகோசரங் களிற் போகா தவண்ணம் மீட்டு, பாமாத்ம தர்சாமென்னும், அம்ரு த ரஸா நுபவததால் பரமத்ருப்தனுகுமவன் உத்கிருஷ்ட விரதனென்பா வாகபெரஸ் தராவார் பிரமத்தா பிரமத்தா திகராண கிவிர்த்த சாரி தாமுடையார். கிவிர்த்த சாரித்ரமென்பது, சேஷீத்ரம், வாஸ்து, தாம், தாக்யம், த்விபாதத்து,சதுஷ்பாதத்து, சயகம், ஆஸகம், யாகம், கூப்யம், பாண்டமென்னும், தசவித பாஹ்ய பரிக்கிரகங்களேயும், மித் யாத்வமும், குரோதமான மாயாலோபமும் எவரோ கஷாயமுமாகிய சதார்தசவித அப்யந்தா பரிக்கிரகங்களேயும் நிச்சேஷமாக பரித்யஜித்த அம், பஞ்ச மஹாவிரதங்களும், பஞ்ச ஸமிதியும் பஞ்சேர்திரிய கிரோதமும், ஸமத்விபாவம், வ்து தி வர்களே, பொதிக்கிரமணம், பிரத் யாக்யாகம், காயோத்ஸர்க்கமென்னும், ஷடாவச்யகமும் கேசோலுஞ் சகம், ஆசேலகம், அஸ்தாகம், கூறிதிசயகம், அதக்த தாவகம், ஸ்திதி போஜாம் ஏகபுக்கம், என்னும் ஸப்ககமுமாகிய, அஷ்டா விம்சதிமூல குணங்களேயும், த்வாதச தபஸ்ஸும், த்வாவிம்சதி பரீஷஹ ஐயமு மாகிய சதுஸ்திரும்சத் உத்தாகுணங்களேயும், சதகோடி மஹா விரதங்களேயும், சதுரசிதி லக்ஷிகுண விரதங்களேயும் அஷ்டாத்ச ஸஹஸ்ர சீலங்களேயும். கிரதிசார பரமாகத்தின்படி அநுஷ்டிக்க லாகும்.

சார்த்ரம் முற்றும்.

#### பல லக்ஷணம்

பலமென்பது - ஸர்வஜா ஹ்ரு தய பிரீதிகரமாகி, விகல சகல சங்க ஸ்வரூபத்ததாகி, பிரத்யா ஸக்கபவ்யபிராணி சுகஐகித புவன ராக், ஸகலதோஷ விப்ரமுக்தராக், விசிஷ்ட ஸம்ருத்தகுண ஸமக்வித **மாகி** குமதிபூரி கல்பி*த* பல்லாபாஸம் அன்*ரு*கி விசிஷ்ட மஹா யோகிஸம்பிலஷி தமாகி, 'வி தராக ஸர்வக்கு பரமேர்வர' ப்ரகாசி த மாகி, திருஷ்டி ஜநப்ரவாக துஷ்வாபகமாகி நின்ற, ஆப்தாதி பதார்த்த விஷயமாகும். ததபலம் த்விதம்: ததகாலிக பலமும், காலாந்தசாத் பாவி பலமும் என. தாத்காலிக பலமென்பது, விசிஷ்ட தர்மாது புக்தி புண்ப கர்மாஸ்சவ பக்தமும், ஞாகாவசணுதி புராதனமாகிய அசுப கர்ம ஸம்வசமும், க்வசிக்மித்யாத்வாதி ைப்த பிரகிருநி கூஃயமும், ஸம்யக் தர் மாஜ் சாரித்ரோத்பத்தியும், ஸம்வேக கிர்வேக ஐநநமும், ஹித மார்க்க ப்ரவர்த்தகமும், அஹிதமார்க்க நிவ்ருத்தனமும், ஸம்ஸார காரண ஹேயபுத்தியும், மோக்ஷகாரணேபாதேய போதமும், கோஷ் டபுத்தி, பீஜபுத்தி, பதா நாஸாரி ஸம்பிகாஸ்தோத்ச, பிசாக்கு ஸ்சவணு ஸ்சஸப்த ரித்தி விபூதியும், லோக பூஜா திகுசல ப்ரவர்த்திகளுமாகும். காலார்தா பாவிபலம் தவிதம்: அப்யுதய பலமும் அபவர்க்க பலமு மென. அப்புதய பலம் திரிவி தம்:உத்தமாப் புதய பலமும், மத்யமாப் யுதய பலமும், ஜககயாப் யுதய பலமும் என. தத்ர உத்தமாப்யுதய பல . மென்பது நவ க்ரைவேயங்களுள்ளும், அற திசா நு**த்தாங்களுள்ளு** மாகிய, அஹமிக்திரருடைய ஐமுவர்யமாகும். மத்ய மாப்யு தய மென் பது, சௌதர்மாதி ஷோடச கல்பங்களுளாகிய இக்திர ப்ரதீகதிர லௌகார்திகாமரா திகளுடைய மஹா விபூ தியாகும். ஐகர்யாப்பு தய பலமென்பது; நாலோகத்துளாகிய சக்ரவர்த்தி வாசுதேவ, பலகேவ, **வித்யாதரே**ச்திர, ப்ரபூதி ஈரேந்திரருடைய ஸம்ப*த்த* **ப**ரம்பரை யாகும். அபவர்க்க பலமென்பது, திரவ்ய பாவகாதி கர்மவிப்ர முக்த மாகிபடு ஹி தமதார திகுண ஸஹி ததிவ்ய பாஷோபே தமாகி, திரிலோ காதி பதிகிருத பூஜார்ஹமாகி மணிகாகாஜதவிரசிதபத்மயான விஹாரி யாகி, ஸமவஸாணஸார பூமண்டலஸ்த த்வாதசகிரணபரி விருதமாகி, சுத்தஸ்படிகஸங் காச பிரபாலங்க்ருத திவ்யதேஹதரமாகி, அசிர்தய ஸ்வ பாவஸஹி தமாகி, ஜீவாஜீவ ஸகல பதார்த்தோப தேசகணுமாகி, மஹாப்ராதிஹார்ய விபூதி பூஷிதமாகி, சதுஸ்திரும்ச அஷ்ட ததிசய குணஸம்பத் ஸமந்விதமாக, ஸர்வத்ரியம்பகாத்யஷ்டோத்தா

ஸ்ஹ்ஸ்ரகுணை நாமாபிதேயமாகி, ஸ்வர்க்காவதாணு திபஞ்ச மஹாகல் யாணை ஹஹிதமாக ராகத்வேஷமோகவிகார விரஹிதமாக, ஸாதா கொமவ்யாகாத தோஷத்ரய விஹிகமாகி, ஸமஸ்த விஸ்தார ஸாக்ஷாத் பிரகாச காரி கேவலக் ஞாநதர்ச க ஸஹி தமாகி, திரிஜகத் திரிகால விஷய சுகானர்த குணுர்க்க சுகாஸ்பதமாகி, அனர்தோத்ஸாகம், அனர்தலகுத்வம், அனர்த விசித்ரம் என்னும் திரிவிக்ரம ஸஹிதா னந்த விர்ய, சக்தியுக்கமாக நின்ற, பரமார்ஹந்தய புதத்திணத் தான், தாத்ருசம் அநகாரகைவல்ய பதத்தினத்தான், பிராபித்துச் சென்று அசேஷ கர்மகளங்க விப்ரமுக்க கஃணததில், குமபகாரறை செய்யப்பட்ட கடம், அவனது அபாவ காலத்தும், தத்பரிணுமமா யிருந்தாற்போல, உபஸம்ஹார விஸர்ப்பணங்கட்குக் காரணமான சரீச ஸம்ஸ்த்தார நாமகர்மத்து அபாவத்திலும் அனருதாத்யக்த தேஹமாத் திராகாரமாகி, அமூர்த்தமாகி, பூர்வ ப்ரயோகத்தால், ஆவித்த குலால சக்சம் போலவும், அலங்கத்வத்தினுல், வ்யபகதலே பாலாபு போல வும், பக்தச சேதத்தினுல் எரண்ட பூஜம் போலவும், ஊர்த்வசுதிஸ்வ பாவத் திறைல் தீப்சிகை போலவும், ஏகசுஷணத்து லோகாக்கிர மஸ்த கத்தை ப்ராபித்து, அதன்மேல், அப்ரவிருத்தா காரணமாகிய, தர் மாஸ் திகாய மின்மையில், கமஈமின் றி கிலார்க்கத் திரவ்ய விகாரத்வமின் மையில் விகார கமாத் திண்யும், அத: பதனத் திண்யு முடைத்தன்றி, ன்வதஸ்ஸித்தமான குண விகாரங்களே யுடைத்தாகி, புஷ்ப சௌர பம் போலவும், சக்தக சைதயம் போலவும், ரத்க தீப்தி போலவும், தனக்கு ஸ்வபாவமாகிய, அனந்தக் ஞாந, தர்சுந, சுகவிர்ய, கிர்நாம, கிர்கோத்*ர*, கிராயுஷ்ய, ஸகலஸம்யக்த்வ பாவமென்னும், சுத்தாஷ்ட குணங்களே ப்ராபித்து, அவ்வண்ணம், ஆகால பர்யர்தம் பரமாத்மாவி **ஹடைய** அசல முக்தி பதாவஸ்தாகமாகும்.

பல லக்ஷண ஸ்மாப்தம்

அஷ்டபதார்த்த ஸாரம் முற்றிற்று.



#### APPENDIX - B

# Extracts from Mahabharata re-'Ahimsa' from the Tamil Edition by

Pandit - M. V. Ramanjachariar

# சா ந்திபர்வம் 🗕 மோக்ஷதர்மம்

அத்யாயம்: 217—பக்கம் - 767 & 768

ஹிம்ஸைபில்லாமை உண்மையுரைப்பது எல்லாப் பிராணிக ளிடத்திலும் நேர்மை, பொறுமை, அஜாக்ரதையில்லாமை இவைகள் எந்த மனிதனிடமிருக்கின்றனவோ அவன் ஸுகமுள்ளவனுயிருப் பான். சிறந்ததும் எல்லாப் பிராணிகளுக்கும் ஸுகத்தை அளிப்பது மான இந்தத் தர்மமானது துக்கத்திலிருந்து விலகுவிப்பதென்று தெரிந்துகொள்ளுகிற உண்மையை அறிந்தவன் ஸுகமுள்ளவனு வான்.

அத்: 271-- பக்கம் - 952 & 953

லைகல் தர்மங்களிலும் கொல்லாமையே பெரிதாக ஒப்புக்கொள்ளப் பட்டிருக்கிறது. ஆகையால், ஸன்யாஸத்துடன் காமஸமீபத்தில் வஸித்துக்கொண்டு உறு தியான கியமத்துடன் கர்மகாண்டத்தில் சொல்லப்பட்ட ஹிம்ஸையைத் தள்ளிவிட்டு, இது ஆசாரம் என்று ஆசரியாமல் இருக்கவேண்டும். கர்மபலத்தில் விருப்பமுள்ளவர்கள் அற்பர்கள். மணுஷ்யர்கள் பூபங்களுக்காக விருக்ஷங்களே வெட்டுகிறுர் கள்; வீணுக மாம்ஸங்களேப் பக்ஷிக்கிறுர்கள். ஆனுல் இந்தத் தர்மம் புகழப்படுகிறதில்கு. தூர்த்தர்களால் கள், மீன், தேன், மாம்ஸம் ஆஸவம் (சாராயம்) திலான்னம் இவை (முதலானவை) உண்ணப்படு கின்றன. இவைகள் வேதங்களில் சொல்லப்படவில்கே.

அத்: 278---பக்கம் - 984

பகைவர்களேக் காப்பவரே! வனத்தில் ஓரிடத்தை அடைந்து ஒரு பிராணிக்கும் துன்பம் செய்யாமல் கிழங்குகளினுலும் கனிகளி னுலம் செய்யப்பட்டாலும், யாகமானது ஸ்வர்க்கத்தை யளிக்கும். அத்: 297---பக்கம் - 1067

சாஸ் திரத்தின் வசனத் தினுலே பிரம்மவித்துக்களான பிராம்ம ணைர்கள், அறியாமையால் செய்யப்பட்ட ஹிம்ஸையை அஹிம்ஸை யானது விலக்குகிறது என்று சொல்லுகிருர்கள்.

அத்: 298---பக்கம் - 1069

எவன் அபிமான த்தை விட்டுப் பெரியோர்களே ஸேவி த்து வித் வானும் காமமற்றவனுமாகி ப்ரீ தியுடன் (உலகத்தைப்) பார்க்கின் ருதே, ஸாமர் த் தியமில்லாமல் தர்மத்தைடன் கூடி (ஒரு பிராணிக்கும்) துன்பஞ் செய்யாமலிருக்கிறுதே, அந்த ஆரியன் நல்லோர்களால் பூஜிக் கப்படுகிறுன்.

அத்: 300-பக்கம் - 1073

வித்வானை புருஷன் சாஸ் திரத்தாலாராய்க்த அநா திஸித்த மான பிரம்மஜ்ஞானத்தை அடையவேண்டும். ஹிம்ஸாரூபமான கர்மா வை விடவேண்டும்.

பக்கம் - 1074

மனி தனைவன் ஆசையுள்ள வனுபிருந்தாலும் ஆசையற்றவனு யிருந்தாலும் தர்மசிலனும் வித்வானுயும் எப்பொழுதும் உலகத்தில் ஆத்மபூ,தனுயுமிருந்து கொண்டு பிராணிகளுக்கு ஹிம்னையில்லாமல் நடக்கவேண்டும்.

அத்: 306--பக்கம் - 1097 & 1098

எக்க யோகியாவைன் மஹாவிரதமென்கிற விரதத்தில் பற்றி நின்று, நாடு கண்டம் செரம் ஹ்ருதயம் மார்பு விலாப்புறங்கள் நேத் தெரம் ஸ்ரோத்திரம் க்ராணம் இக்த ஸ்தானங்களிலே தானுகவே ஸூக்ஷிமனுன (தனது) மனததை நன்கு சேர்ப்பிக்கிறுனே அவன் மஃபோன்ற புண்ணியபாபகர்மங்கீளச் சிக்கிரமாக எரித்துவிட்டு மேலான யோகத்தை அடைக்து தான் விரும்பும்போது முத்தியடை கிறுன் என்று சொன்னுர்.

' மஹாவிரதம் ' என்பது சாஸ் திரவிஹி கமான ஜா திஹிம்ஸை, தேசவிசேஷ த்தில் ஹிம்ஸை, காலவிசேஷ த்தில் ஹிம்ஸை, காரிய விசே ஷ த்தில் ஹிம்ஸை முதலிபவைகளேக் கூடவிட்டிரு, த்தல். அத் : 323--பக்கம் - 1161 & 1162

ஞானமான து சிறக்கது யாகங்கள் அப்படியல்ல (மணி தண்) ஞான த்திஞல் தூக்கத்தைத் தாண்டுகிறுன். யாகங்களால் தாண்டுகிற தில்லே. ஒ அரசனே, ஞான த்தை அறிக்தவர்கள் ஜனன த்தையும் மா ணத்தையும் தூக்கமாகச் சொல்லுகின் முர்கள்.

அத்: 337--- பக்கம் - 1218

ஹிம்ஸை செய்யாமலிருப்பது மேலான தர்மம். பொறுமை மேலான பலம். ஆத்மஜ்ஞானம் மேலான ஞானம். ஸத்தியத்திற்கு மேலானது ஒன்றுமில்லே. உண்மையை உரைத்தலே சிறந்தது. வத்தி யத்தைக காட்டிலும் ஹிதத்தைச் சொல்லவேண்டும். பிராணிகளுக்கு மிகவும் ஹிதமாயுள்ளதே ஸத்யமாக கான் நிணேக்கிறேன்.

அத் : 344---பக்கம் - 1244 & 1245

பெரிதான அந்த யாகத்தில் எல்லா ஸாமக்ரியைகளும் நன்றுகச் சேர்ந்திருந்தன. அதில் பசுவதமான து ஏற்படனில்லே. இவ்வி தமிருந்த அந்த அரசன் ஹிம்ஸையில்லா தவனும் சுகியும் பெருந்தன்மையுள்ள வனும் வேண்டு தலில்லா தவனும் (ஈல்ல) கர்மங்களால் து திக்கப்பட்ட வனுமானுன். அதில் வனப்பிரதேசத்திலுண்டான பதார்த்தங்கள் ஹுவிர்ப்பாகங்களாக அமைக்கப்பட்டன. அப்பொழுது தேவதேவரும் புராதனருமான பகவான அவனிடம் பிரீதியடைந்து பிரத்யசஷ்மாக அவனுக்குத் தரிசனம் அளித்தனர். அவர் மற்ற ஒருவரா ஹம் பார்க்க முடியா தவராய்,த் தாமாகவே புரோடாசமான பாகததை ஆக்ராணஞ் செய்து கிரகித்தார். தேவரான ஹரியானவர் ஒருவராலும் பார்க்கப் படாமல் பாகத்தைக் கொகித்தார். அதனுல் பிருஹஸ்ப தியானவர் கோபத்தை யடைந்தவரும் வேகமுடையவருமாகி 'ஸ்ருக்'என்கிற யாக பாத்திரத்தை த தூக்கி ஆகாயத்தில் எறிர்து ஸ்ருக்குக் கீழே விழுர்த வுடன் சோஷத்தால் கண்ணிரைச் சொரிக்தார். உபரிசானே கோக்கி, 'அரசனே! என்னுல் எடுக்கப்பட்ட இந்தப் பாகமானது, தேவரால எனக்குப் பிரத்தியக்ஷமாகி கேரில் கொகிக்கத்தக்கது ஸக்தேஹநில்ஃ. இர்த யாகத்தில் என்னுல் கையிலெடுக்கப்பட்ட யஜ்ஞபாகங்கள் தேவர்சளாலே, பிரத்தியக்ஷமாகவே கொகிக்கபபட்டனவல்லவா?' எதற் காக இந்**த யாகத்தில்** ஹரியானவர் என் கண் ஹுக்குக் தோன்றவில்லே என்றும் சொன்னர். அப்பொழுது மகானை வஸுவென்கிற அந்த அரசனும் ஸபையோசணேவரும் மிகவும் கோபம் கொண்ட அந்த முனி

வரைச் சமாதானம் செய்தார்கள். வஸுராஜன் இப்பொழுது இந்த பாகத்தில் உம்மால் புரோடாசத்தினுடைய எவ்வளவு பாகமானது ஹோமம் செய்யப்பட்டதோ, அவ்வளவும் என்னெ திரில் தேவதேவ ரான பகவான் கிரகித்துகொண்டார் ஸந்தேகமில்லே' என்று இவ்விதம் சொன்னபொழுது குருவானவர் (திரும்பவும்) கோபத் தூடன், 'அரசனே! இந்த யாகத்தில் நான் இனியஜிக்கமாட் டேன். உன்னுல் அவமானம் செய்யப்பட்டேன். உன்னுல் பசுவானது, தடுக்கப்பட்டது. மாவினுல் உண்டாகும் பசுவானது செய்யப்பட்டது. கீ எந்நாளும் தேவரைப் பார்க்கிறுயானுல் நான் ஏன் பாராமலிருப் பேன்' என்று சொன்னுர். வலுவானவன் பசுஹிம்ஸையானது யஜுர் வேத முதலான மந்திரத்தால் தடுக்கப்பட்டது.

அத் : 345---பக்கம் - 1249 & 1250

இந்திசனைவன் பூமியை அடைந்து யாசுத்திற்குத் தீசைஷ் செய்துகொண்டான்.ஸவரீயபசுவினுடைய காலமானது வந்தபொழுது பிருஹஸ்பதியானவர், 'இப்பொழுது பசுவுக்காக மாவைக் கொண்டு வசலாம்' என்று சொன்னுர். அதைக் கேட்டுத் தேவர்களெல்லாரும் மாம்வுத்திலாணையுள்ளவர்களாகி ப்ராம்மணைஸ்ரேஷ்டரான பிருஹஸ் பதியையும் மற்ற பிராம்மண ச்சேஷ்டர்களேயும் நோக்கி 'அஐத்தால் யாகம் செய்யவேண்டும். அநத அஐமும் வெள்ளாடென்று அறிய வேண்டும். மற்றவை பசுவல்லவென்பது முறை' என்று இந்த வார்த் தையைத் தணித்தனியே சொன்னுர்கள். ரிஷிகள் யாகங்களில் தான் யங்களால் பூஜிக்கவேண்டுமென்று வேதவிதியிருக்கிறது. அஜமென்று பெயருடையவை தான்யங்களே. நீங்கள் வெள்ளாட்டைக் கொல்லு தல் தகுதியன்று. ஒ! தேவர்களே! எதில் பசுவானது வதைக்கப்படு கிறதோ அதுவுக்துக்களுகையை தர்மமாகாது.

இது சிறக்கதான கிருதயுகம். பசுவானது எப்படி வதைக்கப் படலாம் என்ற சொன்னுர்கள். தேவர்களோடு அக்த முனிவர்கள் கிவாதம் பண்ணிக்கொண்டிருக்கையில் அந்த வழியில் வக்தவனும் அரசர்களில் சிறகதவனும் ஆகாயத்தில் சஞசரிப்பவனும் ஸ்ரீபொருக் தியவனும் பலமுடைய ஆயிரம் வாகனங்களுள்ளவனுமான வஸு வானவன் அக்த இடத்திற்கு வக்தான்.வேகமாக வருகிறவனும் ஆகா யந்தை யடைக்தவனுமான அக்த வலுவைப் பார்த்து அக்தப் போம் மணர்கள் தேவர்களே கோக்கி யாகசிலனும் தானங்களுக்குப்பதியும் சிறக்தவனும் எல்லாப் பிராணிகளுடைய கண்மையிலும் பிரியமுள்ள

வனுமான இவன் சக்தேஹத்தை நிவர்த்தி செய்வான். மஹாஞுன இந்த வஸுவானவன் ஒருவிதத்திலும் தவறுகலான வார்த்தையைச் சொல்லமாட்டான் என்று சொன்னுர்கள். இவ்விதம் அந்தத் தேவர் களும் முனிவர்களும் ஸங்கேதத்தைச் செய்துகொண்டு எல்லாரும் சேர்க்து வஸுவென்கிற அரசதுவடைய சமீபம் வக்து, 'ஓ அரசனே! அஜத்தினுலா அல்லது தான்யங்களாலா எதனுல் யாகம் செய்யவேண் டும். எங்களுடைய இந்த ஸந்தேகத்தை நிவிருத்திசெய். நாங்கள் உன் கோப் பிரமாணமாக ஒப்புக்கொண்டிருக்கிறேம்' என்று கேட்டார்கள். அந்த வஸு அவர்களே நோக்கி அஞ்சலிசெய்து கொண்டு 'ஒ பிராம் மணர்ப்சேஷ்டர்களே யாருக்கு எந்தப்பக்ஷீம் சம்மதம்.ஸத்தியத்தைச் சொல்லுங்கள்' என்று கேட்டான். ரிஷிகள் 'ஓ அரசனே தான்யங் களால் யாகம் செய்யவேண்டுமென்பதே எங்களுடைய பக்ஷம். தேவர் களுக்கோ பசுவிலை யாகம் செய்கிற பக்ஷமே சம்மதம். ஓ அரசனே! எங்களுக்குச்சொல்'என் அ சொன்னுர்கள். அப்பொழுது வஸு, தேவர் களுடைய அபிப்ராயத்தை யறிந்து அவர்களுடைய பக்ஷத்தைப் பற்றி சாகமென்கிற அஜத்திரைலே யாகம் செய்யவேண்டும்' என் கிற வார்த்தையைச் சொன்னுன். அதனுல் ஸூர்யனுக்கு நிகரான கார் தியுடைய அந்த முனிவர்களெல்லாரும் கோபத்தை யடைந்து விமானத்திலிருப்பவனும் தேவபக்ஷத்தின் விஷயத்தைச் சொல்லு சிறவனுமான வஸுவை கோக்கித் தேவர்களுடைய பக்ஷித்தை கீ கொண்ட காரணத்தால் ஆகாயத்திலிருந்துவிழக் கடவாய். அரசனே இதமுதல் உன்னுடைய ஆகாய கமனமானது கெட்டுப்போகட்டும். அரசனே வேதங்களுக்கும் வு ்த்திரங்களுக்கும் மாருக கீ சொல்லி பிருந்தால் எங்களுடைய சாபமாகிற அடியால் நீ பூமியைப் பிளந்து கொண்டு விழுவாய். நாங்கள் விரோதமான வார்த்தையைச் சொல்லி யிருந்தால் அவ்விடத்தில்விழுகிறேம்' என்ற சொன்னுர்கள். 'ஓ அர சனே அப்பொழுது உடனே அந்தச் சாபத்திறைல் அந்த க்ஷணத்தி லேயே உபரிசரனென்கிற அரசன் விரைவில் பூமியின் துவாரத்தை யடைக்து சீழே யிருப்பவனுன்.'

#### அத்: 358---பக்கம் - 1331

தர்மத்தின் ஞானத்துடன் நன்றுக அனுஷ்டிக்கப்பட்டதும் அஹிம்ஸையென்கிற தர்மத்துடன் கூடினதுமான இந்தக்கர்மத்தினுல் சுஸ்வரரான ஹரியானவர் பிரீதியடைகிறுர்.

## சாந்திபர்வம் — மோக்ஷதர்மம் —271-வது அத்யாயம் 953-ம் பக்கம் 8-வது வரி

போமணர்கள் எல்லா யாகங்களிலும் வியாபகரான பரமாத் மாவே ( = விஷ்ணுவே) பூஜிக்கத்தக்கவர். பாயஸங்களாலும் புஷ்பங்க ளாலுமே அவருடைய பூஜை சொல்லப்படுகிறது. . . . (ஆகை யால் ஹிம்ஸையில்லாமல் தேவரைப் பூஜிக்கவேண்டும்)' என்றம் சொன்னர்.

# அநுசாவலன பர்வம்

நூற்றேழுபத்தைர்தாவது அத்யாயம் தான தர்ம பர்வம் (தொடர்ச்சி)

தர்ம புத்ரருக்கும் பிருகஸ்பதிக்கும கடகத சம்பாஷ2ணத தொடர்ச்சி

## அஹிம்ஸையைப் பற்றியது

யுதிஷ்டார், 'கொல்லாமை, வேதத்திற் சொல்லிய கருமங்கள், தியானம், இக்திரியங்களே அடக்குவது, தவம், குருபணிவிடை இவற் றுள் எது மணிதனுக்கு நல்லது' என் நு ஃகட்க, பிருகஸ்பதி சொல்ல லானுர்:—பாத சிரேஷ்டனே! ீ சொல்லுகிற ஆறும் தனித்தனியே தர்மத்திற்கு எப்போதும் வழிகளே. ஆசிலும், எல்லாவற்றிலும் சுறந்ததாகிய மணிதனுடைய நல்வழியை நான் சொல்லுவேன் கேள்: வித்வான் அடக்கத்துடன் கொல்லாமையைப் பற்றிய தர்மத்தைச் செய்ய வேண்டும். மனிதன் எல்லாப் பிராணிகள் விஷயத்திலும் த்ரி தண்டத்தை வைத்துக் கொண்டு காமக் குரோதங்களே அடக்கிப் பரி சுத்**த**ரைக இருப்பதனுல் ஈன்மையை அடைவான். தன்**னே ஹி**ம்ஸி யாமலிருக்கும் பிராணிகளேத் தடியினுவடித்துத் தன் ஸுகத்தைக் கருதுபவன் மறுமையில் ளுகம் பெருன். எந்த மனிதன் மற்றப் பிராணிகளேத் தன்ளேப்போல நிணேத்துத் தண்டிப்பதையும் கோபத் தையும் விட்டிருக்கிறுதே அவன் மறமையில் ஸுகத்தோடு விளங்கு வான். எல்லாப் பிராணிகளேயும் தானுகப் பார்ப்பவன் போகும் வழி யில் கால் வைக்க இடமில்லாமல் இடத்தை வேண்டும்போ*து*, தேவர் களும் வழியில் நிற்கத் துணியார். தனக்கு எது விரோதமோ அதைப் பிறருக்குச் செய்யலாகாது. இது தான் தர்மத் தின் சுருக்கம். இதற்கு மாருனது ஆசையினு லுண்டாகிறது. பிறரைப் பற்றிப் பேசுவதிலும் தானத் திலும் இன்பத் திலும் துண்பத் திலும் விருப்பேலும் வெறுப்பிலும் மனி தன் தனனே உவமையாகக் கொண்டு பிறர் விஷயத் தில் நிச் சயம் தெரிர்து கொள்ள வேண்டும். ஒருவன் மற்றவர்களிடத் தில் எப்படி நடக்கிருறே அப்படித் தான் மற்றவர்கள் அவன் விஷயத் தில் நடப்பார்கள். இவ்வுலகம் தனக்கு ஒத் ததைத் தான் செய்கிறது. 'தர்மத்தைச் செவ்வையாகச் சொன்னேன்' என்றுர். சிறந்த புத் தியுள்ள பிருகஸ்பதி, அந்தத் தர்மராஜாவான யுதிஷ்டிரருக்கு இவ்வாறு சொல்லி நாங்கள் பார்த் திருக்கையிலேயே ஆகாயத் தில் ஏறினர்.

## நூற்றேழுபத்தாருவது அத்யாயம் தான தர்ம பர்வம் (தொடர்ச்சி)

ஹிம்ஸை, மாம்ஸ போஜனம் முதலியன ஆகாவென்பது.

ஜனமேஜய மகாராஜரே! பிறகு பேசுகிறவரிற் சிறந்தவரான தர்மராஜர், சரதல்பத்திற் படுத்திருக்கும் பீஷ்மரைப் பார்த்து 'சிறர்த புத்தியுள்ளவரே! ரிஷிகளும் பிராம்மணர்களும் தேவர்களும் வேதத் தைப் பிரமாணமாக அறிநது 'கொல்லாமை' என்னும் தர்மத்தைச் கிலாகிக்கின் றனர். இராஜசிரேஷ்டரே! செய்கையாலும் வாக்கினைம் மனத்தினுலும் பிறவுயிர்க்குத் துன்பம் செய்யும் மனிதன் துக்கத்தி னின்று விடுபடானே? என்ற மறுபடியும் கேட்க, பீஷ்மர் சொல்ல செய்பவனே! அஹிம்ஸை லானுர் : ⊔കൈംഖകാദ நாசம் வகை என்று வேதம் தெரிந்தவர்களால் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. *தவறினு லு*ம் அஹிம்ஸையாவ தில்**கூ**. ஒன் அ பாஜனே! 2) 35 எப்படி நாலுகால்க லுள்ளது ஒன்றும், மூன்று கால்களால் கில் அப்படியே அஹிம்சையும், மூன்று வகைகளால் நில்லா தென்று சொல்லப்படுகிறது. யாவேயடியில், காலால் கடக்கும் மற்ற வற்றின் அடிகள் இருந்தால், அவை எல்லாம் எப்படி, யாணயடிக்குட் பட்டுப்போகின் றனவோ அப்படியே உலகத் திலுள்ள எல்லாத் தர்மங் களும் அஹிம்ஸையில் அடங்கிப்போகின் றனவென் ற முற்காலத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. செய்வதனுலம் சொல்வதனுலம் நிணப்ப தனுஅம் மனிதனேப் பாவம் பற்றுகிறது. முதலில் மனத்தினுஅம் பிறகு வாக்கினுவம் அதன்பின் செய்கையினுவும் வரும் ஹிம்ஸையை விடவேண்டும். ஹிம்ஸையைச் செய்யலாகாது. அந்த ஹிம்ஸையும்

ராலு வகை: தேகத்திலும் மனத்திலும் வாக்கிலும் இது குற்றமாகச் சொல்லப்படுகிறது. மாம்ஸம் தின்னுகவன் எவனே அவன் இம் மூன்று குற்றங்களாலும் விடப்பட்டவதைகிறுன். மனம், வாக்கு, ரூசி பார்க்கும் கா, இம்மூன் றிலும் மூன் ற காரணங்களினுல் இக்கக் குற்றங் கள் நிற்கின்றனவென்று வேதமோதினவர்கள் சொல்லுகின்றனர். அதனுலே தான் தவத்திலிருக்கும் ஞானிகள் மாம்ஸம் தின்பதில்லே. இராஜனே! மாம்பைக்ஷணத் திலுள்ள தோஷங்களேச் சொல்லுக்றேன் கேள் : தன் புத்திரனுடைய மாம்ஸம் போன்றதாகவே தெரிக்கும் ஆசையினைவிவு கெட்டு மாம்ஸத்தைத் தின்னும் மனிதன் அதமனுக கிளேக்கப்படுகிறுன், தாய் தந்தையர்கள் புணர்வததைல் புத்ரதுனைவன் தன் வசமில்லாமற் பிறப்பதுபோல ஹிம்ஸையைச் செய்பவன் தன் ஸ்வா தீன மில்லாமலே பாபஜன் மமெடுப்பது மிகவும் நிச்சயம். நாவில் எப்போது உணர்ச்சி தெரிகிறதோ அப்போது மனத்தில் ஆசையுண் டாகிறதென்பது சாஸ் திரங்களின் நிச்சயம். உருசி காண்பதனுலன்றே அசையுண்டாகிறது. பாகம் செய்யப்பட்ட பொருள்கள் என்றுகச் சமைக்கும், சமையாமலும், உப்பிருக்கும், இல்லாமலுமிருப்பதற்குத் தக்கபடி மனம் அவற்றில் பிரவிருத்திக்கிறது. மாம்ஸம் தின்னும் புத்திகெட்ட மணிதர்கள், பேரிகைகள் மிருதங்கங்கள் இவற்றின் ஒலி களேயும், தர் திகளில் நிரம்பின ஸ்வரங்களேயும், எப்படி அனுபவிப்பர். அயலாருடைய தனங்களேயும் தானியங்களேயும் கெடுப்பவரும் (இல் லா ததைத்) தூதிப்பவரும் மாம்ஸததை சிலாகிப்பவரும் எக்காலத்தி லும் ஸ்வர்க்கத் தினின் று வெளிப்படுத் தப்படுகின் றவர்; மாமிசத் தின் சுவையில் அசைமேறகொண்டவர்கள் அதன் உபயோகத்தை வேண் டித் தாங்கள் கிணேயாமலும், தங்களுக்கு யாரும் சொல்லாமலும், தாங் கள் இத*ற்கு முன் அனு*பவியாமலும் இருக்கும் **மா**ம்ச**த்தைச் சிலா** கிக்கின் றனர். மாம்சத்தைச் சிலாகிப்பது மட்டுமே ஹிம்ஸைக்குச் சமமான பாபமுள்ளது. கீறுவதும்,மலமாவதும்,புழுவாவதும் எதற்கு கிச்சயமான முடிவுகளோ அந்தத் தேகத்தை மற்றவற்றை ஹிம்**ஸித்** துக் காப்பாற்றுவதை வித்வான் எப்படிச் செய்யலாம். பல கல்ல மனிதர்கள் தம் மாமிசங்களினுல் பிறர் மாமிசங்களேக் காப்பாற்றி உயிர்விட்டு ஸ்வர்க்கம் போயினர். மஹாராஜனே, இவ்வாறு காலு காரணங்களால் அஹிம்ஸை சாஸ் திரங்களில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. எல்லாத் தர்மங்களாலும் அனுஸரிக்கப்பட்ட அந்த அஹிம்ஸையை உனக்குச் சொன்னேன் என்றுர்,

## அங்சாஸன—177-வது அத்—627 பக்கம்—13-வது வரி

' மாம்ஸக் தின்னுமலும், ஒன்றையுங் கொல்லாமலும், பிறசால் கொல்விக்காமலும் இருப்பவன் எல்லாப் பிசாணிகளுக்கும் அன்பன் ' என்று ஸ்வாயம்புவமனு சொன்னுர்.

ஆச்வமேத—94-வது அதி—24 பக்தரிஷிகள் அகஸ்தியரைப் பார்த்தது 'பிரபுவே! உம்மால் ஹிம்ஸையில்லாத புத்தியானது என்கு விரும்பப்பட்டது. யாகங்களில் இந்த அஹிம்ஸையை நீர் எப்பொழு தும் சொல்லும்' என்று சொன்னுர்கள்.

#### முண்டகோபரிஷத்

(யாகரூபமான இவைகள் உறு தியில்லாத கப்பல்கள். அவை கள் ரித்விக்குக்கள் முதலிய 18 பேர்களும் தாழ்ந்த கர்மாவும் சொல் லப்பட்டிருக்கின்றன. எந்த மூடர்கள் இவற்றைச் சிறந்தவைக ளென்று கொண்டாடுகிறுர்களோ அவர்கள் ஜராமாணங்களேத் திரும்ப வுமே அடைகிறுர்கள்.)

### மநுஸ்மிருதி—5-வது அத்யாயம்

சுலோகம் (46) எவன் ஜர்துக்கீனக் கட்டாமலும்,கொல்லாமலும், வருத்தப்படுத்தாமலும் இருக்கிறுனே அவன் ஸகலமித்ரதைக ஸகல ஸுகத்தையும் அனுபவிக்கிறுன்.

- (48) ஜர்துக்களே ஹிம்ஸை செய்யாமல் ஒருபோதும் மாம்ஸம் உண்டாகாது. ஜர்துக்களேக் கொன்முல் ஸ்வர்க்காதி லோகம் கிடைக் காது. ஆகையால் மாம்ஸத்தை நீக்கவேண்டியது.
- (53) எவன் நாறு வருஷம் வரையில் வருஷக்கோறும் அஸ்வ மேதயாகம் செய்கிருஞே, எவன் மாம்ஸத்தைச் சாகும் அளவும் கீக்கு கிறுஞே இவ்விருவருக்கும் புண்னிய பலன் சரிதான்.

## யாஸ்கர் நிருக்தி

அஹிம்ஸாயாகம் செய்பவர்கள் உத்தாமார்க்கத்தில் (= உயர்ந்த வழியில்) சென்று மோக்ஷத்தை அடைகிருர்கள். ஹிம்ஸையைக் கைப் பற்றி வித்தையை விட்டவர்கள் வேதோக்த காரியங்களே செடுங்காலம் செய்து வந்தாலும் தூமாதிமார்க்கத்தில் சென்று ஜனன மாணத்தில் உழலுகிருர்கள்.

வேதாந்த தேசிகர்.

പനാധിരിയ്ക്കുടെയാണിം മെയ്യ് മൂല് പ്രവാധ പ്രവാധ പ്രവാധ പ്രവായം പ്രവാധ പ്രവായ പ്രവാധ പ്രവാധ പ്രവായ പ്രവായ പ്രവായ പ്രവായ പ്രവായ പ്രവായ പ്രവാധ പ

( = என்னேப் போன்றவன் ஹிம்ஸையுள்ள யாகங்களால் எவ் விதம் ஈஸ்வாத்தைத் திருப்தி அடையச் செய்யத் தகுதியுள்ளவன்? தூங்கும்போதும், விழித்திருக்கும்போதும் கேசவரையே பூஜித்துக் கொண்டிருக்கிற மஹாத்மாவான அவனுக்கு ஹிம்ஸா ரூபமான யாகங் களால் ஆகவேண்டுவது என்ன?)

#### APPENDIX - C

## சிவஞானசித்தியார் பரபக்ஷம் – நிகண்டவாதம்

### ஞானப்பிரகாசர் உரை

#### நிகண்டவா<u>த</u>ம்

- 1. வாச மாமலர சோகு பேணிமறை நீதி யோடுமலே யுந்தவத் தாசை யாலுடைய கன்ற மாசிணய டைந்தில் வாழ்தரு மறத்தினிற் பாச மானது தவிர்ந்து பண்டிபட வுண்டு பாயினுடு பீலிமேல் நேச மாயவை தரித்து ளோர்களி னிகண்ட வாதியை நிகழ்த்துவாம்.
- (இ ள்) கற நாற்றத்தையும் வண்டையுமுடைய மலர் செறிந்த வசோகுவிருக்ஷத்தைப்பேணி, வேதவொழுக்கத்துடன் மாற பட்ட தவத்திலே விரும்பி, புடவை போகட்டுச சரீரத்து மாச டைந்து இல்லறத்துப்பாசமான ஸ்திரீபுத்திரா திகளி ஹட ஹறவு கீங்கி, வயிறிடம்பட உண்டு, பாயினேடு பீலியிடத்துப் பிரியமாயவை தரித் துள்ளவர்களில் சிகண்டவாதி யென்று மாசீவகரென்று மிருவகைய ருளர். இதில் கிகண்டவாதியை யறிவியாநின்றே மென்றவாறு.

காண்டமான து = உடையாம். கிக்கொண்டம் = உடையில்லாமை, அமணணென் றதெனக் கொள்க. \* ஆசீவகற்குடையுளவாம். 'மறைகீ தி யோடு மஃவயுக் தவம் எக்ஞா தி கருமங் கொள்ளாமையாலுங் கர்த் திரு வாதஞ் சொல்லாமையாலும் பஸ்மவுரு ததிராக தாரணமில்லாமை யாலுமெனக் கொள்க.

2. ஈறி லாதன வநந்த ஞானமுத லேண்கு ணங்களேனு மொண்குண மாறி லாதமதி மேவு சீதமேன வுன்னி வானவர் வணங்கவே

<sup>\*</sup>This is in conflict with the following statement by Jnanaprakasa, about 'Ajivikas.'

<sup>&#</sup>x27; திகம்பாமொப்பினும் அகேகாக்தவா திகளாகிய கிக்கிரக்தரல்லாத ஆசீவக னென்க' என்றுர் ஞானப்பிரகாசர்.

வேறை லாவுகுண ஞான மாவநணி யாதி யேட்டி கோயும் விட்டசீ நேறை பான்மையுடை நீடுவாழருக னெங்க ளுக்கிறைவ னென்றனன்.

(இ - ள்) முடிவற்றவனக்கஞான முதலாகச் சொல்லப்பட்ட வட்டுக் குணங்களாகிய நற்குணங்கள் வேறுபாடில்லாத சக்திரனுங் குளிர்ச்சியும் போலப் பொருக்தியிருப்பாளுய், தேவர்கள் தொழ வேறுபாடாய் வழங்கும் ஞானுவாணுதி பெட்டையும் விட்ட சிறப்பை மேலீடாகவுடையனுய், கித்தியனும் அருகத் பசமேட்டியே எங்களுக் குச் சுவாமியாவா னென்றவாறு.

அனந்தஞானமுத லெண்குணமாவன. அனந்தஞானம், அனந்த தெரிசனம், அனந்தவீரியம், அனந்தசகம், கிர்ணுமம், கிர்கோத்ரம், சிராயுஷ்யம், ஸம்யக்த்வபாவம் இவை யெட்டாம். ஞானவரணுதி யெட்டாவன: ஞானவரணியம், தெரிசனுவரணியம், வேதநீயம், மோஹநீயம், ஆயுஷ்யம், நாமம், கோததிரம், அந்தராயம் என. சீரேறுபான்மையு முடையவனேன்றது— கின்மலனைப், ஸர்வஆகனைப், தேவர்களால் கிர்மிதமாகிய சிங்காதனமும், பிரபாமண்டலமும், சர்வ பரிமளமும், சமஸ்தஜீவன்கட்கும் மித்திரபாவமும், சந்தோஷப் பிர விருத்தியும், பதினைக்கிசயமும், சுவர்க்காவதரணம், மந்தராபி ஷேகம், மகரப்பிரஸ்தானம், கேவலோத்பத்தி, பரிகிர்வாணம் என் னும் பஞ்சகல்யாண சகிதனுமாகி, அற்புத சகிதனுமாகி, அற்புத மகிமையுடையவனுகியுள்ளானென்றதெனக் கொள்க.

- 3. கருவிகண் படுதுடக் கொழிந்து வருகால மூன்றினிகழ் காரியம் பேருகரின்றேரு கணத்திலே யுணர்பேருந்தவக் கடவுள் பீடிஞன் மருவிரின்ற வழிபட்டவர்க்கு மஃவுற்றவர்க்கு மனமோத்திடுங் குரிசிலேங்களிறையேன்றுபின்னு ரிகழ்குற்றமின்மையது கூறுவான்.
- (இ ள்) கருவிகளிடத்துண்டாகிய பொதனங்கள் நீங்கினவ னய்ப் பூதபவுஷ்ய வர்த்தமானமாகிய மூன்று காலத்தினும் வழங்கு மியல்புகளெல்லாம் மிகவு நினறு ஒரு கணத்திலே யறிவானு யிருக்கிற பெரிய தபசியாகிய கர்த்தாவாய்ப் பெருமையிற் பொருந்தி நின்று வழிபட்டவர்க்கும் விருத்தார யுள்ளவர்க்கும் மனமொத்திருப்பான யிருக்கிற தலேவனே யெங்கள் சுவாமி யென்றும் வேறுமவனுடைய குற்ற மில்லாமையைச் சொல்லுவர னென்றவாறு.

'கருவிகண் படுதுடக் கொழிர்' தென்பது-பாஹ்யர் தாகூராய**ங்களே** கீங்கி **யென்** நடுதனக் கொள்க, 'காலமூன் நின்....பெருர் தவக் கடவு' ளென்றது - ' 60 தூலோக்யம் ஸகலம் திரிகால விஷயம் ஸாலோக மாலோகி தம் ஸாக்ஷாத்யேரையதாச்வயம் காதலே ரேகாத்ரயம் ஸாங்குவி ராகத்வேஷ பயாககம் மயாந்தகஐராலோல த்வலோ பாதயோ காலம்யத்ப தலங்கநாய ஸமஹாதேவோ மயாவந்த்யதெ' இதி வச தைத் கொள்க. 'பின்னு கிகழ்குற்ற மின்மையது கூறுவர்னென்றது - பதினெண்குற்ற மொழிந்தவரே யதுவிட்டவ செனக் கொள்க. இவை சகலாப் த லக்ஷிணம்.

4. பசித்த ருகபய சேற்றமோடு வகைமோக சிந்தீன பழித்தனேய் நசித்தல் வேர்விஞெடு கேதமோடுமதம் வேண்டலீண் டதிசயித்தலும் புசிப்பு வந்திடு பிறப்புறக்க மிவைவிட்டொரட்ட குணபூதனுய் [ன். வசித்த வன்னுலகின்மே லிருந்தொருசோலி கலனுக்கருளு மேன்றன

(இ - ள்) பசித்தலு முஷ்ணமும் பயமும் வெறப்பும் பிரியமும மோகமும் வெகு சிர்தனேயும் எரையும் கோயும் எசிக்கையும் வேர்ப்பு மிளேப்பும் மதமும் இராது கொள்கையும் அதிசயமும் புசிப்பும் பிறப்பு முறக்கமுமாகிய பதினெண் குற்றமும் கீற்கி யனர்த ஞானுதியெண் குணத் தன்மையுடையவனு யிருந்தாப்தாரனவருலோகா முரத்தே மிருந்து ஒரு வார்த்தை பிகலாத்தற்கு வருளிய விதனுலே யுலைகத்தை யிருசுதியு மென்று சென்றவாறு.

் உலகின் மேஷிருந்து சொல் இகலனுக்கருள், மென்றது பொன்னெயில் வட்டத்திருந்த \*சித்த பாமேட்டியைச் சென்று விகலாப்தார மம் பகவன் '! என்று கேட்க, முரசுதாக்க சத தம் கிளம்பிறுற்போல வொருசத்தம் பஞ்சாஸ் கிமய (காய)மென்று சொல்லியது சொண்டு விசாரித்தானெனக் கொள்க. இராகமின்றி பிருப்ப ஹெயோபா தேயத்த்துவ தேசங் கூடுமோ வென்னில் கடிப் பிறுஞ்ணையப் பட்டுப் பிறிதினே யபேகூடியாது முழுங்கா கின்ற படகத் தொனி போலவும், வழிகேட்க ராகமின்றி வழிகாட்டுவானியல்பு போலவுஞ் சொல்லப்பட்ட தெனக் கொள்க. "அரசரு மமாரு மாவனர் வினவலின்,வரைவில் பிறர்களு மனகிலே மகிழ்வெய்த, வுரை பல வகையினு முறுபொருளுணர்வோர், முரசென வதிருமே முன்னான் மொழியே." இது அவனுடைய நீலகேகி.†

<sup>\*</sup>According to Jaina tradition, it is 'Arhat Parameshti' and not Siddha Parameshti that propounds this Agama for the benefit of the world.

ர்கீஸகேசு - செய் - 454.

5. அந்த வாய் மொழியினு லவன் சரணமாதி யோக முதலானநு லிர்த மாரில மயங்கிடாத வகையிங்கியம் பினனிதன் பொருள் வந்த காலமுபிர் தன்மதன் மியறமற்றும் விண்மருவு புற்கலம் பந்தம் வீடினேட நாதியா யிவைபடைப்ப தின்றியுள பத்துமே.

(இ - ள்) அந்தச சகலத்தரால் சொல்லப்பட்ட 'பஞ்சாஸ் தி (காய) மய'மென்னும் வார்த்தை கொண்டு அவனது சரணமென்று வழிபடும் பூர்வாகமம், அங்காகமம், வெகுசுருதி முதலாகிய சாத்திரங்களே இந்த லோகம் மயங்காதபடி விகலாப்த்தர் சொல்லப்ப பட்டது. இதனிற் பொருள் காலமுஞ் சீவனுர் தன்மாத்தியு மதன்மாத்தியமும், புண் ணியமும் பாவமும், ஆகாசமும் புற்கலமும், பெக்கமு மோக்ஷமும் என்று வழங்கும் பத்துமனு இ பொருவராற் படைக்கப்பட்ட தல்ல வென்றவாறு: இதுக்கு அவர்கள் வசனம், \*"எனக் கேட்டாங் கெடுத்துரைப்பானிக்திரர்கள் தொழுப் படுவான், றனக்காயத் தரும முங்...காலம் கனப்பாடி லாகாய முயிருருவும் புண்ணியமே, நினக் குங்காற் பாவமே கட்டுவீடென நிறுத்தி'' இது நீலகேகி. இதிற் காலமாவது சமயப்பிற சமயமாகிய ஆவடிகையும் பிராணனும், ஸ்தோ சுமும், பலமும் நாடிகையும் முகூர்த்தமும், திவசமும் பக்ஷமு மாசமு மிருதுவு மயனமுன், சம்வற்சாமும் யுகமுமிவை முதலான கற்பாக்க மாகச் சொல்லப்பட்ட பேதமும் பூதபவிஷ்யத் வர்த்தமான விகற்பத் தது. உயிராவது ஞானதெரிசன ஹிதக்கிரியா 6ெவதன்ய லக்ஷணத ததாகிய பதார்த்தம் பிண்ட ஜீவன், ஸ்வரூபஜீவன், சுத்தஜீவனென முன்று வகைப்படும். ஆத்மாவை விடாத குணம் பதது. அஃதாவது அஸ் திக்துவம,ஞாத்ருத்வம், திருஷ்டத்துவம்,கர்த்திருத்துவம்,போக் த்ருத்துவம், அதிசூக்ஃமத்துவம், அவமாஹாத்துவம், அகுருலகுத்து வம், அமூர்த்தித்துவம், அசங்கியாதப் பிரதேசத்துவம் என்னுமஸ்த சை தன் னியோபயோகம் சை தன் னிய வயபொபலம ஸம்ஸ்காரம் ஸ்வரூபடுவ திரேக ,கன்மமாம் ப தினென் அமாம். கிராஹ்ய சரீரபரிணுமப்ரமாணு தி நின்ற பஞ்சேந திரிய மநோவரக்காய ஸ்வாச மாகியவற்றுல் ஜீவியாகிற்பன சிவனுகும். தன்மாத்திகாயமாவது: சல சாறமாங்கட்குச் சலம் போலக் கதிபரிணுமோன்முக.......சலக்கிதை தொகிய ஞானபூபிருதியான பூபிருதியென மிடத்தே வாசிக்கத் சத்தவி த புண்ணியஞ் புண்ணியமுமென அவற்றுள் பாவ

<sup>\*#.</sup> Cs. 288.

காருண்ணியப் பிரசன்ன பாவகுணனுராக பிரசஸ்த போவிருத்தித்த பொதுப்பிரயோகம் ஞானப்பிரவிருத்தி தியானப் பிரவிருத்தி என. திரவிய புண்ணியமென்பது புறேக்ஷா காருண் ணியாதி சுபபரிணும் பரிணிதமாகிய சாதலேத்கீய ஹாஸ்தாதி புருஷவேத வேதாயுஷ்யம் பஷ்டயுஷ திமமமெறகிர தி பிரவிருத்தி என சுபந்தக்போசை கடிரத்தொடுமன்னும் புண்ணிய கன்ம சுகந்தமாகும். பாப:-- துவேதாபவதி: பாவபாவமுர் திரவியபாபமுமென. கத்திற ப்ரு ஹபூதனம் சத்தவிதமாகும். அகாருண்ணியம் அப்பிரகன்ன பாவம் அகுணுஹாகம் அப்பிரசத்த பூவிருத்தி அதபோனப்ரயோகம் அக்ஞானப் பிரவிருத்தி அசமத்தியான பேரவிருத்தியென தத்துவ **தீயம் அகாருண்ணிய** அசுப்பரிணும பரிணமி தமாகிய ஞானுவ**ரண** தெரிசனுவாணமும் அசாதவேதலீய ஹாஸ்யாதி புருஷவேத பஞ்ச மோஹரியமும் ஈரகாயுஷ்ய திரயாயுஷ்யமும் ஈரககெத்தியாத்யசுப நாமமும் திசைகோத்திரமு மந்தராயமென்னும் பாபகன்மஸ்காதமா கும். விண்ணென்றது ஜீவாதி பதார்த்தாவகாசதான லக்ஷணத்ததா சிய வதித்துவார்த பிரதேசவாதி ஸ்வருபானவை வயதன்மசகிதமா கிய அக்ஞான தத்துவாதி பிரவிருத்திய நஹுவிதமாகி நின்றபதார்த்த மாம். புற்கலமாவது: பரிசாசகர தவர்ணலக்ஷண த்த தாயுர் திரவிய பாவ விகற்ப பூரணகலன சுபாவத்ததாயும் பாமாணுக்கடாமே ஸ்கிக்,த ஸ்வருப பரிகுணங்கள் காரணமாகப் பாப்பரி சமயந்தத்து விஷய போக்யோபகாண திரவியமாகும். பந்தமாவது குறுவாணுதியாகும். ஞானுவரணீயம் பஞ்சபிரகாரமாம். அது மதிக்ஞானுவானுவரணம் ஸ்ரீ சுருதிக் ஞானுவரணம் அவதிக் ஞானுவரணம் மனபரியாயக் ஞானுவரணம் கேவலக் ஞானுவரண மென. தெரிசனுவரணமென்பது ஸப்த விதமாகும். சக்ஷு தெரிசனுவரணும் அசக்ஷு தெரிசன வரணம் அவதி தெரிசனு வரணம் கைவல்ய தெரிசனு வரணம் கித் தபா உரசு கித்திரா நித்திரா உரசு ஸ்தான கெர்தி என. 'வேத ரீய'ந்**துவி**த பேதத்த**து** : சாதவேத ரீயம் அசாத வேத ரீயம் **என**. போக ரீயம்துவி விசுற்பத்தது. தரிசன மோகரீயம் சாரித்ரமோஹ ரீயம் எ**ன.** தத்ர பிரதமம் மித்தியாத்துவப் பிரகிருதியாகும். துவ தியர் துவப்பிரகாரத்தது பாஹ்ய கஷாயம் மகோ கஷாயம். ஆயுஷ்யஞ் சதர் பேதமாகும் மனுஷ்யா யுஷ்யம், தேவாயுஷ்யம், திரியகாயுஷ்யம், நாகா யுஷ்யம் என. நாம கன்மே சத்து வாரிம்சத் விகற்பமாகும். இவை விரிவிற் கண்டு கொள்க. வீரியாக்தராயம் ஷட்பிரகாரமாம். மனு பரிய

பெர்த மென்பது அமிருத விஷவீரிய சத்திபோலப் புண்ணிய பாவங் கட்குச் சுக துக்க பல தேசத்தி மத்பெர்தமாகும். தூவபெர்த மென் பது ஆசங்காரம்விட்டு நீங்காத ஸ்வரூபத்தால் நிரந்தா பெர்தமாகும். அதூவ பெர்த மென்பது விட்டு விட்டுப் பெர்திக்கும் ஸ்வரூபத்தால் சார்தா பர்தமாகும். இது பர்தம். மோக்ஷ மிரண்டு பிரகாரம்: விகற்ப மோக்ஷிம் சகல மோக்ஷ மென. விகற்ப மோக்ஷிஞ் சத்துவாரி கன்மலி முத்தமாகும். சகல மோக்ஷம் அஷ்ட கன்மமும் விட்டு அஷ்ட குணத் தையு முடைத்தாய் இருக்குமென கொள்க.

இனி கிற்றலொடு தஃயாதியாக அவை பென்றுடைய தந்தமாக இந்தப் பொருள் பத்துந் தொகுத்துரைக்கின்றுர்.

- 6. நிற்றலோடு தலேபோத லன்மையை நிகழ்த்து நீடுவேதிரேகமு முற்ற தாமிவை கணத்திலே மருவி யுள்ளவா புரியுமாறு தான் கற்ற காலமள வெய்தி வாழுமுயிர் காயமேவி நிறைவானதே பேற்று வேறு வருதன்மை நேர்றிவு பெற்ற தாகியுள் பேசிலே.
- (இ ள்) முற்படச் சொல்லப்பட்ட தச பதார்த்தமுஞ் சொல்லுகிருர்: கிற்பனவு மோடு தலு மீள் தலு மன்னு வயமும் கிகழ்த் தப்படா கிற்கிற வெதிரேகமும் பொருந்தி கூஃணத்திலே கூடிப் பிரிகை யுளதாகும் வழியாம் கல்வியும் காலமுமளவையுங் கொண்டு வழங்கு மான்மாவின்றி யசரீரத்தைப் பொருந்திக் கரும் பினிரதங் கரும் புள்ளமட்டு கின்முற் போலப் பெற்று கிற்கும் வேறு வரு தன்மையாகிய வறிவொழியத் தெரிசனக் கிரியா சைதன்யங்களேயு முளவாஞ் சொல்லி லென்றவாறு. வெதிரேகம் - பதார்த்த விளக்க மென்பது கருத்து.
- 7. பர்ந்து மீது தருமாத்தி காய மழிவித்த ரித்தமது பண்ணிடு ரிர்ந்து கீழ தருமாத்தி காயமது ரித்தமாய் மிக ரிறுத்திடும் புர்ந்த புண்ணிய மிதற்கு நன்மை புகல் பாவமானவது தீமையே தரும்போருட் கிடமதாகும் வானமிகு புற்கலன் களவை சாற்றவாம்.
- (இ ள்) மேலோங்கும் பார்து தன்மாத்தி காயமானது பொருள்களே யழிவித்தலாகிய வனிர்தத்தையுஞ் செய்விக்கும் பொருர்தித் தாட்சியை யுடையவ தன்மா ர்தி காயமானது நித்தமாக்கி நிறுத்துவதாம். இரகிக்கப்படாநிற்கிற புண்ணிய நன்மைகளே த் தரும் பாவமானது தீமைகளே த் தரும் பொருட்கிடமாகும் வான்புற் கலன்களானவை மேலே சொல்லாநின்றே மென்றவாறு.

8. ஏணுமோன் அடையவாகி யெங்குமணு வாயிரும்பு கன்மரங்களும் பூணுமங்குரு வேலாமு மாகுமிவை புற்கலப்போருள்க ளேன்னலாங் காணுமங் கறுவகைத் தோழிற்களவை கட்டேலிட்ட நேறிகன்மமேன் மாண நின்றுவரு மாறிமாறி முன்வகைந்த துண்டேலிட மாட்சியே.

(இ - ள்) வளி பொருக்து தஃவபுடையவாய் எவ்விடத்து மணுக் களாகி கிறைந்து இரும்புங் கல்லு மரமுமாம் பொன் வெள்ளி செம்பு முதலான வுருக்களுமா மிவை வாய்க்கிய பொருளாய்ப் புற்கலமாம் காணப்படா நிற்கிற வுழுவு தொழில் வரைவு வாணிபம் விக்கை சிற் பம் ஆகிய அறுவகைத் தொழிலின்மட்டுகளாகியது பெர்தம். இத்தை விட்ட நெறியாகியது பத்தும் நின்று மேலுள்ள சேஷ கண்மங்கள் மாறி மாறி வரும் வகை யர்தச் சோறுண்டு செல்லுகிரமம் போல வணப்பித்து விட முத்தனு மென்றவாறு. ஜெயினுகமத்துப் போமாண மாவது அவருடைய நீலகேசியின்படி,\* ''காண்டலுமல்லதெம்மளவை காண்டன் முன், பூண்டவைம் பொறிமனம் அவதி புண்ணிய, மாண்டகு மனப்பரி யாயங் கேவல, நாண்டகு மரிவைய ரருள்ளு நண்ணினுய்'' **ை** தை காண்டல்-பிரத்தியக்ஷம் அல்லது பரோக்ஷம். இவ்விரண்டுமே பொருள்களே யளக்கு மனவை. அவற்றுள் பிரத்தியுக்ஷ மிர்திரியப் பூசத்தியக்ஷ மான தப்பிசத்தியக்ஷம் அவதிப் பிரத்தியக்ஷம் மனப்பரி யாயப் பிரத்தியக்ஷம் எனவாம். இதில் இந்திரியப் பிரத்தியக்ஷமாவத கண் முதலாகிய இர்திரியங்களால் நிலமுதலாகிய புறப்பொருள் பற் றிப் பிறக்கும் ஞானம். மானதப் பிரத்தியக்ஷமாவது சுகாதிஸ்வரூபம் விஷயமாகும் ஸ்மாணக் ஞானங்களுடைய் ஸ்வரூப விஷயமாகவும் பிறக்கும் ஞானம். அவதிப் பிரத்தியக்ஷமாவது அவதிக்ஞானவரணிய மர்தாய மென்னுங் கன்மங்களுடைய கூயோப சமத்தால் ரூபித் திரவ்யம் பற்றி விளங்கத் தான் மிக்குப் பிறக்கும் ஞானம். மனப்பரி யாயப் பொத்தியக்ஷமானது மனத்தால் பிறர் மனத்து நிணேர்த பொருளேப்பற்றிப் பெருகிய விளக்கத்ததாகிப் பிறக்கு ஞானம். கேவ லப் பிரத்தியக்ஷமாவது க்ஞானுவரணியம் தெரிசனு வரணியம் மோக கீய மந்தராய மென்னு மகாதி கன்மங்க கொழிவறக் கெட்ட வழிப் பிறப்பதா தி ஜீவா தி சகல பதார்த் தங்களேயும், கிகழ்ச்சிகளேயும் க்ஷண த்தே சாக்ஷாத்கரிக்கின்ற 'அருகபரமேம்வர 'ன தை திவ்யக்ஞானம் கன் மங்களது மீக்கத்துக் கண் ஆன் மாவின் கட் பிறக்கும் விசுத் நி

<sup>்</sup> நீலகேசி செ. 118.

பரோக்ஷ போமாணம். அவன் நீலகேசியிற் சொன்னபடி,\* " நினேவு மீண்டுணர்வூக நேர்தரும், புணேவு சேரனுமை பொய்யின்மை மெய்யுரை, மூனேவர் தம்மாகம் மொழியும் ஆகுமென், றிண்யன தாழ்ச்சியி ஸ்ளவை ஐந்துமே" நினேவு உஸ்மாணம். மீண்டுணர்வு பிரத்தியவிக் ஞானம், ஊகம் தர்க்கம் புளேவு சோனுமை யெனப்படுவது அனு மானம். போய் நீங்கிய மெய்யாகிய ஆப்த வாக்கியம் ஆகம்மெனப் பரோக்ஷப் பிரமாண மைந்தென்றவாறு. அபரோக்ஷம் பரோக்ஷமென விரண்டாகும். பேசுவன வினை விரிக்கிற் பெருகும். பார்க்க வேண்

நிகண்டவாதி மதம் முற்றும்.

\* Bou Casa G. 119.

## செய்யு**ள் மு**தற்குறிப்பு

எண் : செய்யுளேண்

அசெற்புகை 26 அங்கம்பயக்தா 660 அங்காமப்பண்ட 470 அங்கிருவருளர் 189 அங்குராதன் 583 அங்குவெங்கன 100 அச்சமேயு அக 56 அடங்கல்கு ரிக் 674 அடங்கியவம்பு 345 அடியொடுபூவினி 610 அடைவிலாயோனி 446 அண்ணலு நூலம் 679 அணிடுகானாரத 856 அணிடுசய்கோயுரை 476 அணிநாழவை 463 அணுமேயன 677 அததிகாயங்கள் 34 அத்திசையவ 796 அத்திட்டாடை 356 அத்தியாளியோ 152 அத்தியை தெனி 292 அதற்குமறககே 625 அதனது 802 அதுவாவது 704 அதுவேயுமென்னே 643 அந்தண்ரு 19 அந்தாமேயாளு 166 அந்தரவாட்கை 89 அப்படித்தே 170 அப்படியாலாக் 584 அயலரக்கட்டக 580 அயலானே துய்க்கு 648 அயற்பிறன 649 அரக்கொடுபீச 601 அரசருமமாரு 454 அரசிறையிது 226 அரியவாயின் 156

அரிவையவனாங் 705 அருக்கமாசக்திரீன 266 அரு ஈதடிகளி ரவும் 358 அரும்புமலரும் 366 அருவாதலால் 302 அருவாயகா சணம் 752 அருவாயில் 305 அருளிறைபிறர் 187 அருளுடையாள் 283 அருதோயுடைய 462 அல்லதற்குமப்படி 294 அல்லவர்கள் சாக%ல 361 அல்லற்பிறவி 138 அவ்வென் நகை தக 410 அலசொடுசாக்க 663 அ?പെலவே 204 அவவகையாலு புக் 186 அவ்வுரை 240 அவன்பெறலானு 646 அவனேயுமென் 642 அவை தாகி ஃபா 493 அழகுபூசுமினங்கண 561 அழிவுகாலத 321 அழுவதெனசெய் 46 அள்விலாப்பல்பொ 438 அளித்தவைக்கிற் 866 அற்றவுடம்புகள் 174 அறஞ்செல்லக் 347 அறத்தகைய 174 அறகதலேகின் அங் 348 அறிந்தான நிந்தன் 682 அறிர்தானிறைவ 672 அறியுமெய்ம்மை 571 அறிவாவன 489 அறிவெழுந்தவலிக் 306 அறையுங்கடலு 464 அண் றக்கோ*ட்டத் த*ு 35 அன்றியுகின் 520

அன்றியும்பொடை 812 அன்னணஞ்செய் 602 அனேத்தப்புத 872 அங்கமாக 27 ஆங்கவர்போல 329 அங்கவள அவுரை 271 ஆங்கவன்சொல்ல 730 ஆங்கவளறங்கூற 259 ஆசுமிங்கிருக்கினி 44 ஆடலழித்தல் 766 ஆட்டுலாடு 17 ஆட்டினுளவனே 783 ஆட்டுடையா 808 ஆட்டொருகான் 33**4** அடினுய்ரான் 131 அடுவார்காண்பார் 475 ஆண்டகையாசிறை 230 ஆண்டருவாய்த் 745 ஆண்டில்லேயென் 401 ஆண்டைக்கோட்டத 62 ஆத்தன் லுரைத்த 413 அத்தன்றிர்தன் 683 ஆத்தனிவனேன் 456 ஆத்தனு தூலும் 670 ஆத்தனேயென் 477 *ஆததாவதன்றேற்* 645 ஆகனுற்கு நக்காய் 212 அதிதான்பெரியுனு 176 ஆதியந்தனப்பரிய 162 ஆ*தியலா த*வகன் றடு 572 ஆய்க் தவைக்கினு 546 ஆய்கீலவுண்கணவ 4 ஆயமெல்லா 42 ஆர்வத்தினுல் 593 ஆரணனச்சுதன் 90 அரம்பிச்சியலி 249 அரியசத்தை 388

அவதின்மையறிர்து 218 ஆழ்ச்சியொருபால் 727 ஆற்றமகன் கெட்ட 604 ஆற்றல்சான்றவ 57 ஆற்றவாலரி 22 ஆற்றவருக்கி 410 அறின்முதன் 788 ஆறிளினென்றே 507 ஆறாகு வியா 521 இக்கைவகை 407 இக்கோட்க 298 இச்சையில்லாமை 510 QLL# 482 இட்டமாவ 861 இடுபீசமன்று 644 இரதிரியங்களேவே 318 இப்படிப்பி றவி யு 91 இப்பொருட்கணிகழ் 289 இப்பொழுதில்லே 777 இயங்குவனவு 78 அரண்டணுவாதி 396 இரவிடைகன்மணி 665 இ**ருட்டி***ருட்டென* **4**7 இருப்படுதன்னினி 227 இருபிண்ட 640 இருவகைப்பீசத 597 இருளுடைமாலே 514 இல்லதற்கே 633 இல்லாதகோட்டை 405 இல்லாது தோன்று 698 இல்லுளியின்றி 765 இல்லேயக்குணங்க 820 இவ்வேவலக்கை 406 இலங்குசீனெயி 51 இவையேபொருள் 678 இழக்கலுறு 108 இழுக்கினுமிழ்த்தி 277 இற்றவர்தம்முடன் 143 இறப்பப்பலகாவின் 80 இறைவன் ற**ன** 658 இறைவிகோட்டத்த 33 இன்குரலார்முதலா 88 இன்பதுன்பமிருவி 316 இன்றேயதாயினி 693 இன்னதன்மை 21

இனியாம்வகை 710 இனிவேதுன் 488 இசையவேசொல்லி 239 **ஈ**களுகாய்களுங் 842 ஈண்டியிருந்த 667 ஈமத்தாமமு 29 எரிருள்ளிரை 92 உச்சேதேந்தானு 657 உஞ்சைமாகக்கெய் 232 உடம்பின் 139 உடம்பினுள்ள 360 உடம்பொடு 64 உடையள் 709 உண்டதுபோறு 586 உண்டியாலுடம்பு 282 உண்ணலாவகீடுரென 98 உண்ணன்மை 275 உண்ணி முகுட்டை 79 உண்மைகுறி 524 உணர்ச்சியினுற் 506 உணர்வினேயார் 594 உணர்வுமினபமு 880 உய்தல்வாயுரைத் 148 உய்யக்கொள்வனெ 320 உராகுவோ 600 உரிதாவுணர்க்கா 473 உரியதோர்சீர் 792 உரியவலிமை 499 உருவப்பிடிம் 387 உருவின்காரிய 867 உருவுடையட்டக் 504 உருவேதிரிவே 484 RUBGAITLE 778 உரைப்பபோரு 251 உடையானிறைவனு 673 உல்கௌமணவ் 859 உழப்புழப்ப 304 உழப்புமூன் அம் 554 உழுவார்வணிக் 563 உள்ளஞ்சொல் 526 உள்ளக்கானிரு 215 உள்ளம்வினே 588 உள்ளமும்பாயிரம் 261 உற்றிவாயொலி 516 உறு திகூறல் 556

உறு தியல்ல 211 ஊட்டு அம்பாமேன 838 ஊடுபுக்குயிர் 188 ஊரி அகாடி அ 502 ஊறியாவது 158 ஊன்றின்ற 163 ஊனத்தையின்றி 417 ஊனுடம்போ 37 எட்டினியன்ற 577 எண்டனேயாக்கி 716 எண்ணிலாப்பல 200 எத்திறத்...குண் 736 எத்திறத...னவனை 741 எத்தீலவரியல்போ 291 எப்பாலுந்தாண் 696 எப்பொருளெக் 799 எம்மையுவப்ப 585 எருதுபாலின்மை 213 எல்லேயில்பொருள் 440 எல்லாமசசியும் 252 எல்லாவுணர்ச்சி 512 எவவகையின்னும் 763 எறித்தன் முதலாயி 676 என்சருமம்வினவுதி 169 என்றவமற்கலி 671 என்றுளமுககோக 🗟 286 என அமப்பொருள் 817 எனனேப்பயக்தீர் 734 என்னேயிங்கு 825 என்னேயீண்டைக்கு 65 என்ணேயொழித்து 769 எனக்கேட்டாங் 288 எனேத் தூணையு 654 எததினர்வத்தச 331 எததுதைற்கேற்றுள் 41 எதிலாரிடர் 206 எந்தறிரங்க 457 எழாயவை 76 எருயகாலத்தெழி 403 எறியாளேயிருங் 38 ஐங்க்க தமெனல் 194 ஐந்தில்யான் சொன் 481 ஐக்கினியன் நவர் 578 ஐர் துங்கூடி 858 ஐக் அதன்மாக் 758

ஐந்துபூதமவ 879 **ஐ**ந்துமிருபது 782 ஐயுற்றல்வேட்கை 123 ஜையைம்பொருளு 738 ஒக்கலியோகலி 681 ஒச்சூமவவுரை 823 ஒக்குமி அமென 459 ஒட்டினேனென்ற 888 ணைணுகலா 193 ஒத்தவன்றின் 543 ஒப்பமரங்கட்கு 367 ஒருங்கிருக்கார் 733 தருங்குகு மியோம் 525 ஓரியதன்குணமென 793 ஒழுக்கமும்கல்வி 269 ஒள்ளிழையாசே 565 ஒன்பதாந்தத்தம் 80] ஒன்றல்லா 439 ஒன்றன்காரியம் 871 ஒண்ருய்பாக் 759 தென்றி நின்ற 541 ஒன்றினி பற்கை 414 ஒன்**றினுனொ**ன்ற 713 ஒன்று கற்பொருள் 818 ஒன் அபில் ஃவயுயிர் 568 ஒன்றெனகின்றவுபி 715 ஒன்றேயுணர்வாய் 509 ஒன் பெருன் ருக 878 ஒன் இருன்றி 779 ஓசணேயபல் ஹயிர் 101 ஓட்டுங்கு திரை 699 ஒடுமலரு 620 ஒடு*முட்குடை* 54 ஒதியகர்தங்க 519 ஒதலினுணர்வு 442 ஒதியவெல்லா 767 ஒதினீர்சொன்ன 480 ஒ**தா**மோ*தது* 558 ஒம்படுத் த 822 ஒர்ப்பவன்சொல்ல 773 ஒரிடமாய 397 ஒருணோர்வுள்ள 508 ஒல்குள்விகுருட் 635 கூட்டுகைப்பல 228 கடனுகிய 491

கடனிலமா 295 கடுக்கத்தாமடி 537 கடுங்கதிரோன் 695 கண்டுகாடுத்தான் 205 *கண்டுணர்க்*தார் 591 கண்ணர்செறப்பில் 659 कळां ळाती का एक की 522 கண்ணினுலொன்று 159 கண<u>்ண</u>ு சுதூலயும் 653 கண்டுணடுகாதிவை 191 கண்புதைத்து 890 கண்போல 647 கதக்களியானே 739 கதியவர்தம் 832 *கதியின*வகைய 425 கர் தங்கனெல்லாம் 603 கர்தமாவன 551 கர்தமைர்திவை 478 காதின்கட்காணுய் 400 கப்பம்பலபல 614 கயன்மீனிரிய **4**67 கரிவகனறி 99 கருங்களி உங் 167 *கருசதி*னற்பெற 299 கருவிதானென்று 43() **கரை தழுவிய 14** கரையவா 129 கல்லாத விக்க 729 கல்லினுற்கடுக் 53 கல்<u>ல</u> ருக 141 க்கை த் தகோலொடு 863 கவையொப்பனகை 492 சுழுகின்னினமுங் 468 கமுதுங்காணவ 889 கள்ளப்பூதமுங் 869 கள்ளனுகதானே 196 கன் <u>ம</u>காலனே 154 கன் நமுயலுங் 404 கனவுமக்திரன் 885 காக்கையார்ப்பன 31 காட்சிகல்லன 530 காட்சிவகைதான் 121 காட்டியவா அங் 757 காட்டினமண்ணே 371 காட்டுமுல்களி 265

காண்ட லுமல்லகே 118 காதம்பலவுங் 824 காதினகனக 73 காமமூரிற் 244 காய்வசெயினுங் 134 காலகீவேண்டா 297 காரணம்வேண்டா 668 காரணமெனனினு 615 சானமாணமெய் 93 காற்றினுலுடம் 681 தஞ்சரம்பெருங் 55 குணக்கடாங் 804 சுணங்களல்லாற் 381 குணங்களுக்கொழி 798 குணத்தொடுகுணி 800 குணம்பொருளென் 575 குணிக்கணுனேக்கி 819 குயலாகுலம் 490 குரங்குமாயவை 221 குருடனும்பங்குவு 762 குருவுடையன 15 குழுவனபிரிவன 450 குழவிக்கிறமுக் 706 குற்றமென்றகுறின் 535 குறிக்கப்படாமை 336 குறைக்குபூகங்கள் 876 கூட்டமான 533 <u>പെட்டி ആഖഖിഖുക 815</u> கூடாப்பொருள்கள் 422 கூடம்.யுமாகா 764 கூததாடலுங் 809 கூறியதெக்குண 393 கூறுகூறுசெய் 216 கேட்டதொட்சி **389** *கெட்டபினுற்ற*வ் 618 *கெடக்கெ*க்கும் 803 கெடுவதனுண் 621 கெடுவணதோன்று 392 கேடதுதான் 627 சேடில்வாய்குணைச் 380 கைகளுங்காலு 756 கைகால்வகையால் 408 கைகால்வகையாலு 409 கொக்கொடக்கருமை816 கொடிமகாக்கோ 268

கொடைக்கொட்டி 474 கொண்டதன்காரண 432 கொண்டவுடம் 415 கொல்வ அதிதென 833 கொல்வணென்றவ 547 தொல்லேமுல்லேபை 150 கொல்வினேயஞ்சி 327 கொல்லேற்றின் 402 கொள்ளுமாறுக் 237 கொன்றபாவங் 315 *கொன்ற*பாவ 97 கொன்றபாவமுண் 544 கொன்றவண்னே 39 கொன்றவர்க்கல் 841 கொன் அகொன்றிட் 772 கோதியிட்டுள்ள 447 கோலமினே 85 கோலுக்கூலயு 638 கோளியால 32 கோற்றிர 636 கோன்பட்டான் 197 சுதை முனிவர 71 சலம்படவே 293 சவருடையமூல 279 சாதனேப்சரை 155 சாதிவேதனே 102 சா கியேமிக்க 469 சாதிருதலாப் 724 சாதிககட்பயவாத 834 சாக்கியாசத 219 சீங்கதக்த 245 சிக்கமோடி 247 செத்திதான் 203 செத்தமுஞ்செய் 590 சித்தமுடைச் 595 சிரதித்தாளி து 58 சிக்கினயினுக 322 சிறக்தவர்தங்க 839 சிறகதாய்க 281 சிறப்பெனப்படுவது 814 செறப்பி**ன**தெனப 461 சீலைகல்லவர் 222 இலகல்லன 48 சிவவான் 485

சுடருடைத்தோற்ற 617 சுலாப்பல 632 சேத்தவாப்பொழு 263 செத்துவங்கள் [12 செய்கையினுற்றுபு 596 செய்கையும்பு துமை 828 செய்ததீவின் 317 செய்யுமுயிர்களுள் 743 செய்வினே கா 311 செல்லுமெனினு 748 சென்றகாலத தஞ் 860 சென்றதென்று 626 வசன றவக்குணங் 443 சென்றுளவன 731 சென்றில? தலிடை 607 சென்றசென்றன 560 சென்று தானெய்தி 236 சேற்பொருள்போ 386 சோரிவனமலர் 453 தொல்லலண்யா 384 சொல்லியவக 178 புசாற்றியாவ அங் 160 சொன்னகுனே 314 கோம்பன்குண 744 நூலமறிகன்மையு 20 தடம்படுமாறி 140 தண்டுணனமாமமை 104 கண்மத்கெட்ட 608 கத்தர்கிலிக்கர் 421 சச்தைவம்மிணவதா 479 தத் அவமிவையென 789 சுத்திரமாவன் 755 தாணென்ற 284 தருமத்திற்றிரி 165 தலேயணதாழச்சி 637 தறபிறிகேயாகி 650 தன்கையிறறன் 770 தன்மைகளும் 501 சன்மையினன்மை 385 தன்று மமீக்தான் 472 தன்வழித*கோற்றி* 629 சன்°னப்படைப் 771 சன்னேயீர்சு அம் 243 *ஏனக்கொன்றும்* 185 தனுவெனுங்கருவி 433

தாவரமாய 372 தான்கண்டவன் 9 தான்கெடினுக் 181 கானஞ்சிலமும் 354 தானமெரடுசீல 18 தானருவாய் 760 தானுளதாய 714 சீண்டி றல்சேர் 144 கிண்டுணன் மீரீல 857 கிப்பியரென்ன 84 திரியும்பொருள்கள் 390 திரிவே கீண களுர் 505 தின்னுமனமுடை 3 46 த்தோள்மேலது 576 தீமானுயர்திறக் 83 தீயதீரத 23 தீயவாய 529 தீயுமுயிருக் 718 தீயுழ**்**பேசெயுக் 587 *தீயேயென* 115 தீர்வணவுகதீசா 113 தீவிண்டுசய் 107 துக்கமேயா 555 அத்தலேவேண்டி 260 அப்படுதுவ 72 **தப்பினுவ்வினே** 548 அவாமில்‰ 634 அனக்கில்லாப்பல 441 அணைபங்காண் 184 அன்பர்தாய்மை 884 அன்னஞ்செய் 270 தூக்கடம்மை 353 *தாமஞ்சாக்கொடு* 158 *தாமாண்*பவணர் 87 *தூ*ய்மையில்?ல 557 தூய்மையிலா 341 தாவினினுண் 344 தேய்வதமேன்று 564 தௌ்ளிக்கை 7 தென்றையது 719 தேவரும்பி தொரும் 837 தேவன் னுடைப்பத் **5** தேவனேயிவன் 542 தோக்கவையாயு 508 தொக்குடனும் 666

தொழிற்சொற்கு 703 தோடுகொண்டொரு 67 தோற்றம்வழி 628 தோற்றமிடை 611 *தோற்றமுகாற்றமு* 830 **நூக்கமு** அகாற்கதி 106 *நண்*பை நைதலி 840 கம்ம*று* தன்பங் 843 கல்லவர் தீயவர் 82 **க**ல்லவே*யென 4*83 கல்லாய்காரின்றி 114 கல்லார்வணங்க I **கல்வினேப்படுத**து 807 கலங்களில்பிறவி 103 *ந*ன்பொருளாவன 853 *நன்*மைவெஃகுதல் 528 கண்ருகவுடைத்தனே 173 *கன் ரூயகாட்* 🛱 124 *நண்றியில்காரண 4*29 **62ன சி?ன** யன 16 நாக்கொன்ற 844 காடும்மகாடா 8 சாணமுடைய 3**74 ராத்திகமல்லது** 826 **காமசி**வன் முதலாய 570 நாய்கொண்ணரி 411 நாயாய்க்கடிக்கு 774 **நாவின் கண் ண**வை 339 *நானெல்லாமா 🗟* 436 காறகதியுள்ள 75 தேதையமாய 776 கியதர்கிகப்ச்சி 711 கிரர் அடுவங்கதி 43 கில்லா தறக்கெடுங் 616 கில்லாதாகக்கூற 566 கில்லப்பா**வி**னி 855 நில்லா வெண்ணி 562 ஙிலைசீ*பொரிகாற<sub>ன</sub> 675* நிலா**ீ் பொரி**காற்*ோ* 486 ஙிலப்பாலுகீர்ப் 687 கில**மு** தற்பூ தமாய் 791 நிலம்பொய்சீர் 534 **கிலேயாடு**தனவு 382 **நி**%லயாடு*வன* 253 கி*ற்ற*லுங்கேட்டி 376

கி*றர்தூ*ய்தா 278 விறைபொறியுள் **45**1 கி*ண்* சொல்லப்பட்ட 497 கின் றகுணங்களி 379 கின் றவி ரலுக்கிலே 726 கின்றனவேயென்று 378 கின் நீக்டுகாண் ட<u>ூ</u> 697 கின் அபரந்தருவாய் 737 சின்றேகிலேயு 656 கின்னுடையுள்ள 58**9** கினேவுமீட்டுணர் 119 **நீட்**சிதிரிவா 362 *கீட்செயோக்கமோ* 151 சீயினே சொன்ன 559 கீருங்காற்று 877 நீ*ரு* கீர்தோறு 437 ரீர்ப்பா*வ*க 689 சீவருத்தொழி 267 நும்பள்ளிக்கீ 338 தானிததகு 146 நூன் த்தீலய 183 நூலுகாரு 207 தூருனிரும்பாய் 420 நேடுவெண்டி*ணா* 466 செல்லின்வழிக 651 செறியெனப்படு 785 ரோயில்லே 694 கோயுற்ற 722 கொயைத்துணி 723 பகைக்குணமாகிய 753 **⊔തെട⊔െലിയി 449** பஞ்சி மெல்லடி 550 பட்டிலென்பகையை 545பண்டாகமத் கட் 3 பண்டிக்கின்ற 36 பண்டுதான்வைத்த 549 பண்டேடுயனக் 460 பண்டைவேரி 95 பண்பினற்பொருள் 805 പ്രത്തേരി അധങ്ങ 13 பத்தீனயாய்கின்பர 780 பாமாததைமின் 747 பருக்கைமால்களி 233 பருமையுடைய 391 பருவானெறி 192

பல்லியல்பாக 494 பல்லுடையான் 330 பலடுசால்விச் 296 பலவாக#சோன்ன 691 பற்றேமிக 258 பாகமேபினக்காற் 214 பாதிரிப்பூ 202 பார்ப்பனியோத த 343 பாரமீது 357 பாரும்பலவாகி 692 பா ஃப்பழத்தி 712 பாடுலங்குமோக 721 பானொத்துகின்ற 732 பாவர்துய்தது 320 பாவமாம்பய 538 பிண்டம்பிரிவில் 495 பிண்டமாகிப் 873 பிண்டமொன்ருயு 552 பிணங்களிடை 145 பிணங்கலவாய்த் 810 பிணிதருபிறவி 452 பிடிப்பதாபீலிடுபெற 333 பித்தொடுக்கைவிடை 612 பிறக்குந்தன்ஞான 428 பிறத்தலேதுவேகைம் 445 பிறகத்நாள்களுட் 874 பிறாதவப்பிண்டம் 599 பிறக்கவில்லினுள் 250 பிறா தாபிறா து 511 பிறப்பகை வீடு 427 பிறப்பி ககைக்குமெம் 631 பிறப்பும்பேயு மு த 893 பிறவிதானுனை று 444 பிறவியாமாறும் 127 பி*றவியும்பிறவியுட் 7*4 பிறன்சுமவான் 307 பிறைபிறப்பும் 198 பிளத்தேலுள்ளிட்ட 209 பிள்ளு பெண்ணைவி 32**4** பின்னசர்தானம் 199 பீசமெனப்பட்ட 579 புக்கிருர்தொருமனே 70 புண்ணினே ததடி தலு 352 புணரியதாமவை 639

புத்தர்கட்பத்தி 328 புத்தாாகுமாண் 359 புத்தருருவுக்கும் 255 பத்தஞார்வண்ணங் 217 புத்தியானின்றி 875 புத்தேர்திரியமுள் 754 புயலிருங்கூர்தற் 669 புலவனுகாதத 662 புளிபொறிவாழ் 606 புன்னெறிய 264 புணத்திடை உறுமல் 229 புவோக் அமீடுசால் 262 புவோயுலகிற்காதிய 66 k புணேவுவேண்டலர் 319 பூ சங்களுன் கும் 496 பூதமல்லது 864 பூகமைக்கொடு 786 பூதிகன்றுனது 827 பூர்ப்பம்பயக்காண் 661 பூவின்கட்கேடும் 624 பூவின்சுட்சாட்டல் 581 பெடையூடுசாயற் 110 பெண்பாலார் 276 பெண்மகள் 323 பெரிய அம்பின்ன அ 787 பெரும்பாவமற்க 313 பெருமழையுகிரும் 111 பெருமைமுன்பெற் 18() பெருமையுயிர்க் 742 *பெற்ற து நானு*ங் 388 *பெற்றபேரு*ம் 892 பெற்றவெழுகதேத் 518 பேடிவே தனே 96 பேதைகளுடைப்பன 448 பேரதருதோற்றப் 894 பேய்கண்டோயதன் 891 பேயுமில் இல்பி மப்பு 887 பேயொப்பஙின ற 349 பேர்த்திவண்வார் 426 பேர் தற்கரும்பிணி 116 பேருமுணர்வும் 412 ே அனை முருக்குடமை 256 **பை**ம்பொன்*செய்* 312 பையச்*சொல்லுத* 536 போங்குசாமரை 157

பொங்குபூமியுட் 52 பொதுவெலாப்பொ 811 பொய்குறின 531 பொய்த துரையா 852 பொய்பொததி 257 பொருடாமிவை 690 பொருவோடக்குணம்821 பொறியுணார்வின் 300 பொறியைக்கா 870 பொன்கொண்டார் 274 போதிசத்துவர் 234 போதின்கணின் அம் 622 போ துக்கவாசம் 423 போ தியாகுரு 248 போழுங்கண்ணுக 208 போறலானுமது 569 போறறல்செறிவே 125 மக்களுட்டோனறி 373 மக்களுடம்பொடு 605 மகணேயாய்ப் 308 மங்குன்மழை 142 மட்டார்மலர் 130 மண்டலத வினேக்கு 164 மண்டிலம்பலரை 795 மண்டை கெண்டிகை 532 மதியென ந 609 மதுவொன்றுக் 109 மணிக்கு 68 மயக்குடை 375 முபி தெரிரம்பாவி தது 254 மாங்கள்வளரு 363 மாங்களேயோப்பு 368 மல்லவர்மறஞ் 94 மழைசேர்ககரம் 465 மஅதிலத்தத் 835 மனனுயிர் 735 மன்னுமம்மன 797 மாகமேயுற 50 மான்சோ‰ 10 மாடமோக்கி 235 மானுயமென்ன 86 மா இருடுமீன 335 மானின்றகோக்கி 725 மானுத்தகோக்கி 117 மி தப்பனவும் 702

மின்போநடங் 132 முடக்குமெனினும் 686 முத்தாத்து 746 முதற்பொருளே 751 முகதுரைத்தான் 177 முக்குற்ற 122 முயலுறையிது 225 முயற்சியினிசைத் 831 முலேயும்மகவும் 707 முழங்குமுன்னீர் 135 முழுக்கேடு 655 முழுதார்.தாண்பம் 553 முற்றவறிக்கணன் 685 முற்றவறிக்கு 680 முறை செப்பிய 485 முறையினுலறிய 434 முன கொன்றுன் 190 முன்சென்று 720 முன்னெனப்படுவது 179 முன்ளேததன் 195 ழக்கொடுகா 515 மூடமூன்ற 137 முததல்வகை 613 மேச்சியிடத் 416 மெயாமெறியி அ 790 மெய்யளவிற்று 801 பெழுகுருகு 133 மேறச் 717 மேன்மக்க 342 மொக்கல<u>ன</u>ுமி அ 290 மோனம்பொய்யஞ்சி 325 யாத்தற்கமைக்க 395 பாஅதடிக் 149 யாதினுமாழ்கு 365 யா தூகீ கொண்ட 66 யா அமில்‰யுயிரி 865 யா *துமில்‰யுயிடோ* 246 யாப்புண்டா 303 யாமாவேக்கு 59 யாரதுசெய்தவ 829 யாவனுயினு 210 யான்செயும்பொரு 224 யானெனதென் 749 யானேகுதிரை 768 யானேயுள்ளா 220

யோகமிவற்றை 126 வசுக்கனொடு 836 வட்டமுதலா 701 வண்டலாம்வார் 128 வண்டாயுங்கோதாய் 398 வண்டார்குமுற் 781 வண்ணு இபெல்லாம் 688 வண்ணை முதலா 700 வண்ணூரகு தன் 280 வணங்கிவர் திட 60 வர்க்குமிக் 231 வயாத்திருவாக்கி 364 வருபுனல் 12 வலிசெய்து 598 வலிசெய்தெம் 45 வலிதாநிலமை 487 வழிமுள்ளான் 540 வழியொன்ற 630 வழிக்குமாறுக் 238 வழிவாழக் 182 ய**ள**ங்கெழு 24 வற்பமல்லா 498 வனப்புடை 784 வாசண்யின் 201 வ**ாட்ட**ங்களுண்மை 369

வாடாவளத்தான் 11 வாய்த்துரையீகு 517 வாயிலோனுரை 168 வானிடுவில்லின் 684 விண்டுகீண்டன 28 வித்தின்வழி 573 வித்தென்றம் 458 வித்தொடுபூவின் 582 விருக்கமூலி 355 விருத்தஙிலேமை 500 **ഹിത**ാ (മെ€ക്കി **മെ**ണി 25 விலங்கின்வகை 77 விலங்குவெக்கர 147 விலேபடைத்தா 471 മി?സ**െ**ച*മാരങ്*ങാഥ 806 விலேயறம்போல 337 விளேவதனுல் 592 வி*ணேசெய்கான்* 641 விணயகாகிய 242 வினேயிருள்டு 455 வினேயினீங்கி 862 வினேயுமவ்வினே 431 வினேயுமுளது 574 வீட்டிடமென்ற 424 விடிற்கேயெனின் 272

வீடு சூலபெற 775 வீயுடம்பிட்டு 309 வீரஞ்செய்து 241 வேட்பமுக் தட்பமும் 81 வெய்தாயதியுங் 399 வெயிறெறவ் 350 வெருட்டுமாகிலும் 49 வெள்ளமாரி 136 வெள்ளின்மா‰ 30 வெளிப்பட்டுகின்ற 513 செ*ற்றுட*ம்புண் 332 வேண்டலேயென் ற 527 வேண்டியவுரு 63 வேணுவோடினே 69 வேதவாதம் 854 வேதவா தியர் 105 வே தியரைமுத 287 வேந்தனும் தூ 171 வேயொத்ததோளி 377 வேறுவேறைந்து 882 வேனிரைத்த 175 வைத்தவத்து 886 வைப்புரயன் 120 வையுமண்ணு 868

செய்யுள் முதற்குறிப்பு முற்றும்.

0110

# அரும்பொருள கராதியும் விசேஷக் குறிப்பும்

எண்: பக்க எண்

| அகத்திடல் - வயிற்றகத்திடல்<br>ஆவது உண்டல் என்னு |         | மான மயிர்களே புடையதா<br>யிருப்பது   |           |
|-------------------------------------------------|---------|-------------------------------------|-----------|
| பொருட்டு                                        | 350     |                                     | 57        |
| அகல் - சட்டி                                    | 20      | ு ⊸ு ⊝ ∍ல ் தவமபுπ்தல               | 307       |
| அதல்வகை - அகன்ற வகையுடை                         | 20      | ு அடம் கணையின் அடம் கணை             |           |
| மை                                              | -<br>56 | முதலியன                             | 18        |
| அகல்வு - இதாலேவிலுள்ளது                         |         | ு ~ு.து . முறுத்தமிச்சி             | 121       |
| அகவும் - பேச்சும்                               | 178     | ு அட்டாவ அட்டாவ அக்கமுக             | ;         |
|                                                 | 287     | தாள                                 | 261       |
| அகவை உள்ளிட்ட காலம்                             | 21      | அடல் - ചരിതഥ                        | 24        |
| அகழுகன் - தோண்டுகின் றவன                        | 217     | ு செய்யத்தும்                       | 102       |
| அகளங்கமாகிய - குற்றமில்லாத                      | 148     | அடிப்படுப்பண் கீழ்ப்படுத் துவேன்    | 59        |
| அகன் தாண்பம் - மிக்க தோண்பம்                    | 35      | அடு - அடுத்த                        | 27        |
| அகண்ருய் - விலகிறேய்                            | 54      | அடுக்கலோ - மீலயடுக்குகளோ            | 282       |
| அங்கணம் - மலங்கழிக்குமிடம்                      | 237     | அடுதலே விலங்கும் - செடுத்தலே        | 402       |
| அங்கம் - அங்காகமம்                              | 274     | எதிர்கின் அ. தடுக்கும்              |           |
| அங்காக்கும் - வாய்திறக்கும்                     | 24      | அடும் உருக்கெடுக்கும், 24; கொல்     | <b>56</b> |
| அங்காடி - கடை ; இங்கு ஊன்                       |         | லும்                                |           |
| சடை                                             | 64      |                                     | 69        |
| அங்குரம் - முவோ                                 | 12      | அடுவன - அழிப்பன                     | 195       |
| அங்குலிமான் - கள்வனுயிருந்து                    |         | அ. അ. ല ല ഖ അഥ                      | 165       |
| அறங் கேட்டு கல்வழிப்பட்                         |         | அடையா உயிரதுஷம் - உயிர்த்           |           |
| டோன்                                            | 141     | தன்மையடையாத தம்; அஃ த               |           |
| அச்சனம்                                         |         | உயிரல்லாப்பொருள் என்க               | 34        |
| 0.0.0                                           | 178     | அடையலா ஞானம் - உவமை                 |           |
| அபைபிதத்லை- உணைபித்தல், திற்<br>அதல் 94         | 0.40    | யலாகுரனம                            | 165       |
| - 1                                             | 349     | அடைவே - முறையாக                     | 63        |
| अ <i>न - अन</i> ज                               | 236     | அணங்கு - பேய்                       | 55        |
| அஞ்சவி செய்வேன் - வணங்கு                        | _ }     | அணங்கு மெய்யவள் - கண்டோளை           | ••        |
| வேன்                                            | 54      | வருந்தச் செய்யம் வடிய               |           |
| அஞ்சிலோதி - அழகிய சிலவாகிய                      |         | உடம்பின் புடையாள்                   | 25        |
| மயிரிண புடையாள்                                 | 87      | அணி - உறாப்பு, 17; வரிசை            |           |
| அஞ் <b>னே - அறி</b> வில்லா தவனே                 | 287     | കിയുവിച്നം. <b>ചിയുപ്യയുള</b> ില്ലാ | 19        |
| அட்டமங்கலம் - குதிரை வகைக                       |         | அன்றைம் - சுசுத்த                   | 52        |
| ளுள் ஒருவகைக் குதிரை:                           |         | <u>എത്തോരാനം - ആരു എത്തു</u>        |           |
| <b>தனம்புகள் சான்கு, உரம்</b> ,வால்,            |         | மானம்); ஏது விகழ்ச்சிகளாற்          |           |
| முகம், உச்சி பென்னும் எட்                       |         | பிறக்கும் அறிவு                     | 39        |
| பேறப்புக்களிலும் வெண்ணிற                        |         | அணேவல்-ஒன்றுபடல்வேண்டும்            | <b>54</b> |
| , <u> </u>                                      | ł       | அதத - அததனே                         | 306       |
|                                                 |         |                                     |           |

## **அ**ரும்பொருளகரா தியும்

| அத்தகன்                               | 82  |                                           | 7, 18           |
|---------------------------------------|-----|-------------------------------------------|-----------------|
| அத்தி - பெண் யான                      | 57  | அயலியர்                                   | 275             |
| அத்திட்டு - துவர் தோய்த்து            | 145 | 101-11                                    | 283             |
| அத்திகாயம்-பஞ்சாஸ்திகாயம்:—           |     | அர்த்தாபததி - பிராமணங்களில்               |                 |
| ஜீவ, புத்கல, தர்ம, அதர்ம, ஆகா         |     | ஒன்று; மீமோம்ஸகரால் அங்கீ                 |                 |
| சம் என்பன. For further                |     | கரிக்கப்பட்டது                            | 13              |
| details see appendix A.               | 21  | அரற்ற - ஒவிக்க                            | 26              |
| அத்தியை தை - பஞ்சாஸ் திகாயம்          |     | அரி-கண்களில் ஒடும் செவ்வரி 27             | ,312            |
| அத%லபும்                              | 61  | அரிணம் - யான                              | 79              |
| அதவா - அல்லது                         | 70  | அரிமா - சிஙகம்                            | 19              |
| <b>அதீ</b> ந்தெரியார்த்தம் - இந்திரிய |     | அரியவாயின் செய்திட்டு                     | 58              |
| கோசாமல்லாத பொருள்                     | 14  | அரும்பிணி - கொடியகோய்; அரு                |                 |
| அந்தாமே ஆரு                           | 60  | ைம இங்குச் சொயிமை மேல து                  | 36              |
| அந் தி ணேயில்                         | 275 | அருவரை - இடரான மூல                        | 23              |
| அந்திஞல் - ஐந்திஞல்                   | 201 | அரை – அரசு(மாம்)                          | 21              |
| அந்து - அந்தம்; இது கடைக              |     | அடையேன - அடிமோத்தை பூடை                   |                 |
| <b>கு</b> றை                          | 59  | யன                                        | 17              |
| அந்பூர்விகர்மம் - ஜீவீன கான்கு        |     | அல்லது - பிறிது 31                        | 7, 38           |
| <b>கைகிக்கண்</b> ணும் உய்க்கும் நாலு  |     | அலைல் இனைல்                               | 54              |
| விதகர்மம்:-தேவகதியா நபூர்வி           |     | அல்லல் கண்டான - பிறாக்குத்                |                 |
| காம்ம் மனுஷ்யகதி, திர்யக்கதி,         |     | துன்பர் தேடிஞன்                           | 65              |
| <b>ந</b> ோக்கதி                       | 114 | அவ்வறபிறவி                                | 54              |
| அசேகாத்மசாங்கியன் - கபில              |     | அல்லாக்து - வருக்தி                       | 283             |
| சாங்கியன்                             | 307 | அல்ல - தன்பதகை; அல்லல                     | 35              |
| அப்பிய - விலகாதவாறு சேர்ந்த           | 29  | அலகு                                      | 109             |
| அப்பியததம் - அவயக்கம்                 | 297 | அலங்கல் - ஒளி செய்யும்; அலங்              | 200             |
| அபாவப்பிரமாணம்                        | 13  | கலம்; அம் சாரியை                          | 28              |
| அபௌருஷேயம் 13,                        | 868 | அலங்கழித்தொழில் - அலவலேத்                 |                 |
| மீமாம்ஸதரிசனக கொள்கை                  |     | தொழில்; ஆவது: ஆராயாத                      |                 |
| வேதம் சர்வகஞ மஹாபுருஷ                 |     | மன தில் தோன் மியதைச் செய்                 |                 |
| ஞல் உபதேசிக்கப் படாது                 |     | கல்                                       | 27              |
| சீதையமாயுள்ளது எண்பது.                |     | அலா்த்தமோறு - மலா்ததம்வகை                 | $\overline{69}$ |
| கைஜோர்கள் ஆகமம் சர்வக்கு              |     | அலப்பாட்டினே - அலமர்தின;                  | ••              |
| ப்பணீத மென்பர்.                       |     | வருக் தினே                                | 192             |
| '' ഖി?ുണധിങ്ങ്ടി പ്ണെങ്ടിധെവുമി       | 1   | அலப்பாது - அ?லக்காது ; வருத               | -0-             |
| வன் மு?னவன் கண்டது முத                | 5   | தாமல்                                     | 280             |
| ஹாலொகும்" என்பத றைதா                  |     | அலர்கொள் பாதம் - அலர் ஒத்த                |                 |
| தரிசணத்தை அநுசரித்தது.                | Ì   | பாதம் ; அலர் - மலர்                       | 53              |
| அமர் - போர்                           | 25  | அலவேலோன்                                  | 61              |
| அம <b>ான் - விரு</b> ம்பான்           | 88  | அலரும் - தோன்றி மிசூம்                    | 34              |
| அயதி - அஸதி, வியதி - விஹதி,           |     | அலிகள் - பெரும்பானமை ஆணி                  | 0.7             |
| பிரகிருதி பயதி                        | 289 | யல்பும் சி <i>ற</i> பான்மைப் பெ <b>ண்</b> |                 |
| அயாத்தல் - தளாத்தல்                   | 205 | ணியல்பும் வாய்க்க கோற்றங்                 |                 |
| அயர்ப்பார் - அறிவில்லாதார்            | 355 | கள்; இவற்றை 'ஆண்பேடு'                     |                 |
| அயர்வன் - செய்வேன்                    | 61  | எ <i>ത</i> ലേടെ ഈ                         | 27              |
|                                       | 0.7 | J. J                                      | -,              |

| அவிசெய்துவிட்டேன் - அதிஞ்     |             | <i>ച്ച</i> ുണ്ട് ചെച്ച          | 253        |
|-------------------------------|-------------|---------------------------------|------------|
| செத்தரமாக்கினேன் 254,         | 255         | அற்கல் - கிஃலபெறுகல்            | 164        |
| அலேபகன் - பற்றில்லாதவன்       | 297         | அற்றமின் <b>றி</b>              | 367        |
| அ?ை - குற்றம்                 | 77          | அற் - முழுதும்                  | 15         |
| அலே சொலே - துன்புறுத்திக்     |             | அற அமிர் த                      | 52         |
| கொல்லுங் கொலே                 | 34          | அற ஆரமிர் தை. செவி வாயாய்       |            |
| அ‰செய்தான் - கெடுத்தான்       | 23          | உண்ணுதற்குரிய அறமொழி            |            |
| அலேயும் - செடும்              | 287         | மெனனும் அமிழ்தம்                | 14         |
| அலேவக்கு ஈல் தொலே செய்தலால்   |             | அறக்கருமம் இது - கடமையாகிய      |            |
| எழுங் கூக்கு ஈல்              | 197         | அறச்செயல் இது                   | 59         |
| அவக்தவயம் - ஸப்தபங்கிகயததில்  |             | அறக்கெடும் - பொன்றக் கெடும் ;   |            |
| ஒன் <i>ற</i> 160,             | 161         | மீண்டு கோண றவின் றிக் கெ        |            |
| அவத்தம் - வீண்                | 82          | டும் என்பதா                     | 62         |
| அவ் இ - ஒருவகை ஞானம்          | 38          | அறக்கேடு - முழுக்கேடு           | 263        |
| அவமாகும் - வீணுகும் ; பயனின்  |             | அறங்கோடல் - சமய அறங்கொள்        |            |
| மையாகும்                      | 63          | ளுதல்; ஆஸ்திகளுதல்.             | 365        |
| அவலம் - அழுகை; இஃது எண்       |             | அறத்தகைய அரசன் - அறவியல்        |            |
| வகை மெய்ப்பாடுகளுள் ஒன்ற      | 34          | புடைய அரசன்; இங்கே அறம்         |            |
| அவாச்சியன் - பௌத்தன்          | 86          | என்பது சுடுவுகிலேமை பென்        |            |
| அவாம் - விரும்பும் ; காமுறும் | 52          | ஹாம் அறத்கை                     | 61         |
| அவி - சோறு                    | 26          | அறசெறி - கண்ணெறி                | 23         |
| அவிசலி தகித்தியம் 283,        | 311         | அறப்புணே                        | 196        |
| அவிழ்வன - மலாவன               | 18          | அறம் - புண்ணியம்                | 283        |
| அவிஞபாவி - வேறு பிரிக்கக்     |             | @ pag                           | 189        |
| கூடாத் து                     | 2           | அறவிய அறத்தோடு பொருக்திய        | 27         |
|                               | 232         | அறவியான                         | 52         |
| அழல்நுதி வேல்-நுனியிலே கஞ்    |             | அறவோன் - இங்கு முனிசர்திரர்     |            |
| சையுடைய வேல்; அழல்-           |             | எண்பவர்                         | 53         |
|                               | <b>6</b> 0  | அறிகிற்கும் - அறியும்           | 72         |
| நஞ்சு<br>                     | 25          | அறிகுற்றுல் - அறிய கேர்க்தால்   | 72         |
| அழிததல் - வூல செடுத்தல்       | _           | அறிசலம் - செஞ்சறிவஞ்சின         | 88         |
| அழிவழக்கு - வீண் வோதம்        | <b>36</b> 8 |                                 | υç         |
| அழுகு - மலம்                  | 236         | அறிகதன-அறிக்க நூற்பொருள்<br>கள் | 58         |
| அழுங்கல் - வருநதற்க           | <b>5</b> 3  |                                 | 62         |
| அழைக்கும் - கூவும்            | 20          | அறிவு - உணர்வுப்பகுதி           |            |
| அளக்கறிவான்-ஆராய்க்கு துணிக்  |             | அறிவபுக் கியை நிரு நகு          | <b>7</b> 3 |
| தவன்                          | 21          | அறிவுறுவோன் - அறிவுறுக்கு       |            |
| அளவை - பிரமாணம்; பக்கம் 37    |             | வோன்                            | 21         |
| முதல் 46 வரையில், பிரமாணங்    |             | அறுக்கும் . <b>கெடுக்கும்</b>   | 21         |
| களின் பேதமும், லக்ஷணமும்      |             | அறுகதோய் - ஒழிவறக் கெடுத        |            |
| க_ றப்பட்டுள 21, 37           | , 46        | தோய்                            | <b>54</b>  |
| அளவைகள் - பிரமாணங்கள்         | 21          | அறுகல் - இடைவிடுகல்             | 18         |
| அனறு_சேறு ; எழுவகை நாகங்க     |             | அறு தியால் - இல்லாமையால்        | 165        |
| ளுள் அளமு நாகமும் ஒன்ற        | 27          |                                 | 67         |

| அறுவகைக்கதி - விலக்கு, பேய்,                                | 100  | தெரயம்; 5.பாமண்டலம்; 6. திவ்               |          |
|-------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------|----------|
| <b>காக,தேவ,பி</b> ாம,மக்கள் கதிகள்                          | 180  | யத்வனி; 7. சாமாம்; 8. தேவ                  | 50       |
| Gatis are six according to                                  |      | தாதபி என எட்டு                             | 58<br>49 |
| Buddhists.                                                  |      | அவ்தடஸ்மயங்கள்                             | 40       |
| <ol> <li>Nirayo - hell.</li> </ol>                          |      | அவ்பாஙகம் - (ஸம்யக்தரிசனத                  | EΛ       |
| 2. Tirachanayoni - the                                      |      | தின்பாலது)                                 | 50       |
| lower animals.                                              |      | ஆக்கம் - படைப்பு                           | 296      |
| 3. Pettivisaya - the preta                                  |      | ஆக்கழும் பேர்ச்சியும்-படைப்பும்            | one      |
| world.                                                      |      | அழிப்பும்                                  | 296      |
| 4. Manussa - Man.                                           |      | ஆக்கிய - கட்டிய                            | 21       |
| 5. Deva - gods.                                             |      | ஆக - டோல                                   | 53       |
| 6. Asurankayo - Asuras.                                     |      | ஆகமம் - அத்தன் தாலுடை                      | 39       |
| These are the six kinds of                                  |      | ஆக் - ஆகமுள்ளான்                           | 111      |
| rebirths possible in Saws                                   | ara. | ஆகுலம் - துற்றம்                           | 234      |
| அறுமைவ - தாணி                                               | 198  | ஆ <sup>ந</sup> ்கு ஆகவேண்டிய <b>மு</b> றை, | 286      |
| அறை - (தான் வெல்லு தற்கரி                                   |      | ஆச் - முகமன்                               | 25       |
| தென்று) சொல்லும், 18; ஒலிக்                                 |      | ஆசீவகர் - திகம்பாதவ மொப்பி                 |          |
| கும்                                                        | 55   | னும் அகேகாகதவாதிகளாகிய                     | 200      |
| அறைகீறி - குழிபறித்த; ஆவது:                                 |      | நிர்க்கிராத ரல்லர் ஆஜீவகா                  | 275      |
| பிணக்குழி பறித்தென்க                                        | 55   | ஆசீவகன் -தொழில் செய்து ஜீவிக்              |          |
| அறை தம் - சொல்லு தம்                                        | 185  | தின்றுன்; போவித தூறவி,                     |          |
| அறைக்க                                                      | 361  | தொழிலுடைமையால். 'தொ                        |          |
| அறைந்தாய் - அறிவுறத்திஞய்                                   | 58   | ழில்—கர்ப்ப கியாஸம் முதலி                  |          |
| அறைக்கு - முழங்கி                                           | 58   | யண' வெண்ருர் உரையாசிரியர்                  | 280      |
| அன் டைமொர் - அல்லா தவர்; பிற                                | 00   | ஆசும் - பிரைபடும்                          | 22       |
| சமயக் கோட்பாடுடையவர்                                        | 58   |                                            | 136      |
| அன்கள்                                                      | 365  | ஆட்சி - ஆளுங்கருத்த                        | 225      |
| <b>அப்பைக</b> ம் - அநிதேயம்                                 | 157  | ஆட்டின் - (சொற்போரால்)                     |          |
| அஸ்தி காஸ்தி - ஒரு பொருள் ஸ்வ                               | 10.  | அ %லத் தாள்                                | 314      |
| தி <b>டவி</b> யாதி சான்கிஞல் உண்                            |      | ஆட்டுடையாள்                                | 34       |
| டெண்றம் பாதிரவியாதி நான்                                    |      | விலாவிக் - A dancing girl.                 |          |
| சிஞல் இல்%லியெனறும் கூறப்                                   |      | ஆட்டொருகால் - ஆண்டுக்கொரு                  | 400      |
|                                                             |      | கால்                                       | 130      |
| படும். The obvious truth is                                 |      | <i>ஆடல்-கூதது</i> , 18; ஆளுதல்             | 307      |
| explained in Stanza 398 -                                   | 167  | ஆடி - விளேயாடி                             | 26       |
| and its commentary.                                         | 101  | ஆடு - அசையும், 26; ஆண்                     | 32       |
| அட்டைக்கிண்டம் - வர்ண, குக்கு,                              |      | ஆண்டுல - ஆண்டிலப்புள்                      | 20       |
| ாஸ், ஸ்பரிசமும், கான்கு பூத                                 | 195  | ஆணம் - அன்பு; செயம்                        | 155      |
| மும் கூடியது<br>வல்டாம் Stange 195                          | 204  | ஆண் - ஆட்சி                                | 19       |
| அவ்டிகம் - Stanza 485.                                      | 204  | ஆ <i>த</i> த                               | 259      |
| அவ்\$டமஹாப்ரா திஹார்யம் - கைம<br>வசரணத் தில் அர்ஹத்பரமேவ்\$ |      | ஆததன்-தலேவன்; 'அததன்'என்                   |          |
| <b>டிக்குத்</b> தேவேர்திரனுல் ஆக்                           |      | ்பது முதல் நீண்டைத                         | 11       |
| கப்பட்ட சிறப்புகள்: 1. அசோக                                 |      | ஆகதாவ து                                   | 269      |
| விருக்கம்; 2. சாபுவத்பவருவத்த;                              |      | ஆதம் - அறியாமை                             | 354      |
| 3. வலிம்மாஸரம்; 4. சத்திரத்                                 |      |                                            | 199      |
| ப. பாமமானாலம், க. சத்தாத                                    |      | ஆதாம் - அன்பு                              | 198      |

| <b>ஆ</b> தல் - ஆவ து                      | 348        | ஆழும் - அழுக்தி வருக்தும்          | 55  |
|-------------------------------------------|------------|------------------------------------|-----|
| ஆதற்கண் - அங்ஙனமாகும் ஒரு                 | 4.0        | er r                               | 177 |
| பொருளில்                                  | 10         | ஆற்ற மகண் - ஆற்றிய மகன்            | 256 |
| ஆதன் - பேதை                               | 60         | ஆறுஃப்பார் - வழிபறிப்பார்          | 132 |
| ஆதன் ஆழிகாட்டு மூடன் மோதி                 |            | ஆரு - வழியாக                       | 60  |
| ரம் தேடுகை                                | 76         | ஆறு செற்பின் - தணியச் செய்தால்     | 22  |
| ஆதன்மை - பேதைகைம                          | 81         | ஆற சொற்பொருள் ஷட்பதார்த            |     |
| ஆ <b>த் - ஆ</b> வை ; இத முன்னி?ல          | 73         | தம்: தொவிய, குண, கர்ம,             |     |
| ஆதிரையான் - திருவாதிரை                    |            | ஸாமானய,விசேவு, ஸமவாயம்             |     |
| <b>நாளில்</b> வழிப <b>்</b> தெற்குரியவண்; |            | என்பன                              | 314 |
| சிவபிரான்                                 | 9          | ஆறணர்வு - ஆற விஜ்ஞான               |     |
| ஆமாங்காம் - ஆகவேண்டியமுறை                 |            | ஸ்காதமும், ஆறு ஸம்ஜ்ஞான            |     |
| MILIO                                     | 286        | ஸ்கர் தமும்                        | 203 |
| E .                                       | , 57       | ஆன்றேன - அறிவகன்றேன்;              |     |
|                                           | 223        | இங்குப் புததரைக் குறித்ததை         | 71  |
| ஆயம் - தோழியர் கூட்டம                     | 26         | ஆலீவகன் நால் - ஒன்பதா கதிர்        | 276 |
| ஆயம் - மனுஷ்யா தொகுதி                     | 22         | ஆஜீவகன பொருள்-சுஷ்மமாகிய           |     |
| ஆர்கதர் - ஆருகதர் ; ஆருகத் சம             | 100        | கில அணு, சோ அணு, தீ அணு.           |     |
| யததவர் 104,                               | 192        | காற்று அணு, உயிர் அணு என்          |     |
| ஆர்கேலி - விணைறார்க ஒலி                   | 19         | பன                                 | 276 |
| ஆர்த் தல்- அணி தல்;ஒப்ப2ன செய்தல்         | v 53       | இக்கத் - கடக்த                     | 6   |
| ஆர்ப்பன - கூவுவன                          | 20         | இகலி - எதிர்த்த                    | 20  |
| ஆர்ப்பு - கட்டு                           | 232        | இகலிய                              | 345 |
| ஆர்யாற்க?ன                                | 123        | இச்சை - இசைக்த அன்பு               | 24  |
| ஆரம்பிச்சி - உவட்டாச்சி                   | 91         | இசு - ருஜு, செவவை, கோன             |     |
| ஆாமிர்து - அரிய அமிழ்து,                  |            | <i>தன்</i> மை                      | 349 |
| இங்கு அருமை மேன்மைப்                      |            | இசுக்கழிந்தனசெவ்வையற்றன            | 349 |
| பொருட்டு                                  | <b>6</b> 9 | இசைத்தன் - புனேர்தன்; இணேத்        |     |
| ஆரைழ <b>் - குண</b> ர்தே அழல்             | 30         | த <b>ன</b>                         | 79  |
| ஆராத - பிரம்பாத ; இங்குப் பசி             |            | இசையின் - சொல்லுமின்               | 61  |
| தணியாமைக் கேதுவான என்                     |            | இஞ்சி - மதில்                      | 81  |
| பது                                       | 69         | 829                                | 304 |
| ஆரிய சத்தை - The four noble               |            | இடங்கொள் இன்னு வி?ன - வலி          |     |
| truths :—அகித்யம், அக்கம்,                |            | கொண்டிருந்த அண்பர் தரு             |     |
| அசசி, அருத்மா என்பன                       | 160        | ചി 7ன கள்                          | 54  |
| ஆல் _ ஆளுல் ; 'இப்படியால்'                | 61         | இடம் - வலிமை; மிகுதி               | 54  |
| ஆலம் - ஆலமரம் 20                          | , 25       | இடவகை - கோயில்; வகுத               |     |
| ஆலய விஜ்ஞாகம்.ஞானங்களுக்கு                |            | தமைததை இட <b>ம்</b> எ <b>ன்பது</b> | 57  |
| ஆதாரமாகிச் சரீரத்தில் நிற்பது             | 217        | இடை - ஏழனுருபு, 18; சமம்           | 205 |
| ஆவீணம் - ஒரு நகாம்:நாதகுப்தா              |            | இகைடச் <i>செட்ட - தாகு</i>         | 200 |
|                                           | 104        | இடையறவு - இடையில் கிகழ்ச்சி        |     |
|                                           | 295        | யில்லாமை                           | 76  |
| ஆழ் தையர்-மீண்டும் இன்பகிலேககு            | )          | இடையிடைப்பிவதும் - இடை             |     |
| ்வளிதின் ஏற இயலாத மிக்க                   |            | யிடையே தோன றுவதும்                 | 50  |
|                                           |            |                                    |     |

| இடை யூறு-இடையே உறர் தன்<br>பம்  | 34               | இரு.அக்கள்<br>இருப்பு - பொருளுண்மை                 | $\begin{array}{c} 151 \\ 272 \end{array}$ |
|---------------------------------|------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| இடை <i>பொன்ற - அந்தராத்</i> மா, | 299              | இருபததைந்து தத் <b>த</b> வம்                       | 297                                       |
| இண்டிறக்கு - குறட்டையொவிக்      |                  |                                                    |                                           |
| குறிப்பு                        | 155              | ஆதமா 1<br>பிரகிருதி 1                              |                                           |
|                                 | 20               |                                                    |                                           |
| இண்டு - இண்டங்கொடி              | 20               |                                                    |                                           |
| இண்டும் ஈங்கையும் - இவ்விரு     |                  |                                                    |                                           |
| வகைக் கொடிகளும் மிகமொருங்       | 20               |                                                    |                                           |
| கிப் படர்க்து புதராவண           |                  |                                                    |                                           |
| இணர் - தொகுதி; கொத்து           | $\frac{30}{213}$ |                                                    |                                           |
| இணர்சசி - தொடர்ச்சி; நுகர்ச்சி  |                  |                                                    |                                           |
| இணே - இணப்பு; இரட்டை            | 17               | பஞ்சபூதங்கள் 5                                     |                                           |
| இணேவிழைச்ச சோள் தூண             | 946              | —<br>ஆக தததைவம் 25                                 |                                           |
| விழைதல்; மெய்யு றுவேட்கை        | 346              | ஆக தததாலம் 25                                      |                                           |
| இதையாகதி - இதைவ செய்து          | 6                | _                                                  |                                           |
| இக்தியம் - பொறி; இகதிரியம்      | 28               | இரும்புண்ட கீர்போலத தேறி                           | ~0                                        |
| இ <i>ந்</i> தியக்கோ <b>ள்</b>   | 280              | யிருத்தல்                                          | 50                                        |
| இந்திரன் - தீலவன் ; மேலான       |                  | இருமையினும் - இருவகை முடிபி                        | 20                                        |
| அதிகார முடையோன்                 | 60               | னும்                                               | 63                                        |
| இப்பி - <i>முத்த</i>            | 71               | இருமையும் - கன்ஞானம், கற்                          |                                           |
| இம்பர் - இப்பால்                | 27               | காட்சி எனனும் இரண்டு தெறங்                         | 1                                         |
| இயக்கா · இசைபாடுக தேவவகுப்      |                  | களும்                                              | 36                                        |
| பினர் ; காதருவபெனப்படுவர் ;     |                  | இருவகை மரம்                                        | 148                                       |
| இவர்க <i>ட்குச் சிறகுண்</i> டு  | 58               | இருவிண                                             | 58                                        |
| இயங்கலன் - இயங்கவல்லேன்         | <b>5</b> 5       | இனா - ஒலி                                          | 277                                       |
| இயல் சாயல்                      | 86               | இருள்கின - குற்றங்கின                              | 368                                       |
| இயல்குறை-இயற்கையாய் கேருங்      |                  | இல் - அருமையானது என்னும்                           | )                                         |
| குறைபாடு                        | 25               | பொருட்டு                                           | 89                                        |
| இயல்பின்றி - முறைமையின்றி       | $\frac{1}{26}$   | இல் இடர் - இல்வாழ்க்கையின்                         | -                                         |
| இயல்பினின் - தன் கிலே தாழா      |                  | இடர்ப்பாடுகள்                                      | 18                                        |
| ந் வேமையின்                     | 26               |                                                    | 307                                       |
| இயல்வு - கிகழ்ச்சி              | 254              | இல்லுளி - இல்லாத இடம்                              | -                                         |
| •                               | 89               | இலங்கி <i>ழையார்</i>                               | 61                                        |
| இபைதலின் - இணங்குதலின           | 08               | இலம்படல் இனறி - இல்?லயாத                           | i                                         |
| இயைக்க பெற்றியளாய் - தான்       |                  | வின்றி; எனவே எவ்விடத்தும்                          | 5                                         |
| மேற்கொண்ட உருவத்தோடு            | en               | உளதா பெனறபடி                                       | 28                                        |
| தைத் இயல்பின்ளாய்               | 60               | இலிங்கி - அறவி                                     | 98                                        |
| இயையாத - பொரும்தாதன             | 80               |                                                    | -                                         |
| இரட்ட - மாறிமாறி யசைக்க         | 58               | இலிங்கியர் - தலத்தோர்; இங்கே                       | p<br>r                                    |
| இராமையும் - ஈராமையும்; இது      |                  | தவக்கோலம் பூண்டு வாதுபே                            | •                                         |
| கு றக்கல்; கிறியறக்காமையும்     | 120              | விரும்புவோர் என்றபடி                               | ,                                         |
| என்னும் பொருட்டு<br>ெ           | 152              | 'சொல் வென்றி வேண்டுப்<br>ெரிக்கொல் இன்னவர் எல்லிப் |                                           |
| இரிய - சாய                      | 198              | இலிங்கியும் இம்மூவர் கல்விட்                       | ,                                         |
| இருக்கும் வாப் - இருக்குமிடம்   | 97               | புணே கைவிட்டார்" (திரிக்டுகம்                      | ,<br>61                                   |
| இருசார் - இருவகை                | 51               | 17) என்பதிற் காண்க                                 |                                           |
| இருசார் இடக்கர்                 | 304              | இ?லவாணிகன்                                         | 72                                        |

| இவட்காலம் - இக்காலம் ; கிகழ்                      | 1           | இனமலர்-ஒன் றற்கொன் அ இசை                      |     |
|---------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------|-----|
| காலம்                                             | <b>10</b> 2 | வாண மலர்கள்                                   | 27  |
| இவுளி - சுதிமை                                    | 19          | இனிதா-இனிதாக; இது கடைக்                       |     |
| இழவு - பெற்றதை இழத்தல்                            | <b>5</b> 2  | குறை                                          | 56  |
| இழிகவே - இழிவு                                    | 283         | இவி தினின் - நன்றுக                           | 61  |
|                                                   | 7, 59       |                                               |     |
| இழுது - கெய், 30 ; கெய்யின்                       |             | <b>കുതാവപതാ</b> പ്രതാ                         | 17  |
| ഉതുവ                                              | 283         | இ?னபவ?ள - வருந்துகின்றவ?ள                     | 30  |
| இழுதை - அறிவின்மை, 234;                           |             | இக்ஷு தண்டம் - கருப்பங்கழி                    | 111 |
| பொருக்தாதது ; குற்றமுள்                           |             | ஈக ∍ <i>முன்னி?ல அடைச் சொ</i> ல்.             | 283 |
| ளது                                               | 260         | சு <del>ங்கை - சுங்கையென்னுவ் கொ</del> டி     | 20  |
| இ <i>(ழுதை</i> தமை                                | 260         | FLUO - FLUO                                   | 19  |
| இவுகைவர் <b>–</b> இளமை <i>பெறைவ</i> ர்            | 17          | ஈடு - பெருமை                                  | 314 |
| இற்றவ <b>ர் -</b> இறுகியுற்றவர் ; இ <i>ற</i> க    |             | ஈண்டிகினற- தொட <b>ர்</b> க <b>தாகின்</b> ற    | 223 |
| துமுமான் - துறு நாடிமுறுயா , துறாம<br>தேவடுமுன் க | 55          | ஈண்டிய - உ <i>ற</i> திபெற்ற                   | 25  |
| •                                                 | 208         | ஈண்டி வேர்து - குடிவர்து                      | 20  |
| இற் <i>று</i> - இத்தன்மைத்து                      | 57          | ஈண்டைப் புலால் - அங்காடப்                     | 20  |
| இறந்தாய் - கடந்தாய்                               | 01          | புலால்; பலவிடங்களினின் மும்                   |     |
| இறக்தார்க்கும் - செனற காலத                        | 100         |                                               |     |
| தவர்க்கும்<br>இவர்க்கும்                          | 102         | வந்த ஒருங்கீண்டிய புலால்                      | 100 |
| இறப்ப - மிக 28, 61,                               |             | என்பதை                                        | 198 |
| இறப்பறிதெல் - அழிவறிதல்                           | 74          | ஈக்து — ஈச்சம⊄ம்                              | 284 |
| இறு - முரிகின்ற                                   | 18          | ஈப்பவும் - கொடுப்பவும்                        | 138 |
| இ <i>று </i> செ - அலி <i>த்த</i> ை _              | 24          | ஈமம் - பிணஞ்சுடு <i>த</i> றகு அடுக்கும்       | •   |
| இறங்கு-சோளததிலோர் இனம்;                           |             | விறகு அடுக்கு                                 | 20  |
| காக்காச்சோளமென்ப                                  | 269         | ஈர் இருள் - மிக்க இருள் ; இஃது                |     |
| இறுததிட்டாள் - முறித்திட்டாள்                     |             | எழுவகை காகங்களுள் இரு                         |     |
| இறு 🛱 - சாவு, 35; கொல                             | 80          | ளிருள் <i>நாக</i> மெனனும் ஒரு                 |     |
| இறமின் - நிறுத்தாமின் ; விடை                      |             | வகை <i>நடி</i> கம்                            | 31  |
| கூறுமின்; விடைகூறி நிறுத                          |             | சர் இழு <i>து -</i> இறுகியொழுகு <i>நெ</i> ய்  | 30  |
| <i>துமின்</i>                                     | 272         | ஈர்சு - உறைகது                                | 283 |
| இறுவரை - கடுடிவெயிலால் முரி                       |             | சாங் குவள்ளே - சுர்ங் குவளே ;                 |     |
| கின்ற மூங்கில்                                    | 18          | குளிர்ச்சிபொருந்திய குவீள                     | 186 |
| இறைஞ்சினுள் - வணங்கினுள்                          | 53          | ஈர்ப்பன - பிய்த்திழுப்பன                      | 20  |
|                                                   | 0,61        | ஈரவும் - அரியவும                              | 146 |
| இறையிலி - தீர்வை அல்லது வரி                       |             | ச <sub>்</sub> வன - த‰கொடுத்தான்              | 80  |
| ீ யின் <b>நி அ</b> நுபவிக்கப் படும்               |             | ஈழம் - ஓர் தேசம்.                             | 238 |
| மாண்ய நிலம்                                       | 3           | ஈனும் - தரும்                                 | 17  |
| இறைவர்-தூலவர்; இங்கு ஆப்தர்                       | 70          | உகுடை இது கெற்பயிருக்குவரும்                  |     |
| இன்கு பலார் - இசை பாடுவோர்;                       | •           | ஒருவகைப் பிணியின் பெயர்                       | 151 |
| தின்ன சர்                                         | 30          | உகும் - செடும்                                | 118 |
| இன்றம் - இன்மையும்                                | 236         | உகைவதாடம் - எழும்புவதம்                       | 164 |
| இன்ன - இவவியல்பின                                 | 75          | உச்சேதம் <i>– நாசம்</i>                       | 273 |
|                                                   | 108         | உசுதேய - 1811 சய<br>உஞற்றலின் - முயன்று செய்த | 410 |
| இன்ன தீன - இவ்வளவு                                | 54          | வின்                                          | 124 |
| இன்னை - அன்பம்                                    |             |                                               | 280 |
| இனம் - கூட் <b>ட</b> ம்                           | 103         | உடக்கும் - உடங்கும்; ஒருங்கும்                | 200 |

| உடங்கு - ஒருங்கு 189,                    | 277         | உயக்கோன் - உய்யுங்கருத்து                | 6               |
|------------------------------------------|-------------|------------------------------------------|-----------------|
| <b>உ</b> டங்குசெய்தல்                    | 139         | உயப்போம் வண்ணம் - உய்தற்                 |                 |
| உடப்பறிவு - உடம்பின் உணர்ச்சி            | 362         | காம்வகை                                  | 54              |
| உடென்புணார்ப்பு - ஸேமுவாயம்              | 314         | உயர் இண்பம் - கடையிலா இன்                |                 |
| உடஞ்சிய - பிறிவறக் கலர்தை                |             | பம்; வீடுபெற்றின்பம்                     | 1               |
| பயின்ற                                   | 51          | உயா - உசா                                | 149             |
| உடைமை - உரிமை                            | 69          | உயிர்அடும் தாயர்-உயிர் கொல்லுக்          | 40              |
| உண்கண்-கண்டார் உள்ளத்தைக்                |             | அன்பம்                                   | 69              |
| கவருங்கண்; கண் உண்ணலா                    |             | உயிர்க்கழு                               | 230             |
| வது, கவர்தடுவென்க; இனி மை                |             | உயிரல்ல - உயிரற்ற பொருள்க                | 0.4             |
| யுண்ட <b>கண் என்றும் உ</b> டைப்ப         | 15          | नी न                                     | 34              |
| உண்குவவேல்-உண்பார்களாகுல்                | 350         | உயிராதிய உள்பொருள்கள் உயிர்              | 0.77            |
| உண்ட தாயிற்று - கருக்கொண்ட               |             | முதலாண தததுவங்கள்                        | 37              |
| தாயிற்று                                 | 21          | உயிரிலி - சவம்                           | 90              |
| உண்ணன்மை - அந்தாங்க சததி                 | 101         | உயிரிழவு                                 | 61              |
| உண் குறைல்கினே - கா திகர்மங்கள்          |             | உயிரிணபு முள சென்னுன் - புத்             |                 |
| நான்கு                                   | 274         | தன் — அநாதமவாதியாகையால்                  |                 |
| உன்ள कावी - உகைवी                        | 28          | உயி <i>ருடைய-</i> உயி <i>ருடையவற்றின</i> | 34              |
| உண் ணுமா றருயி ணும்                      | 300         | உரம்- அறிவு                              | 255             |
| உணைக்கியும். வாடியும்                    | 142         | உரிதா உரித்தாக                           | 200             |
| உணங்குகின்றதல்லது உலர்கினற               |             | உரு - கிறம், 17 ; தோற்றம், 18 ;          | 1.40            |
| தல்லாமல்                                 | 152         | இலக்கணம்                                 | 143             |
| <b>உ</b> ணல்                             | 277         | உருண்டன திரண்டன                          | 166             |
| உததி - நான்முறைமை                        | 65          | உரும் - அச்சம்                           | 34              |
| உதப்பு - கடி 5 தனை                       | <b>29</b> 8 | உருவு – ரூபஸ்கேக்கம்                     | 203             |
| உதப்பென்னுங் குற்றம்                     | 298         | உரைக்கிற்றியேல் - சொல்லுதியா             | 004             |
| உதப்பேனும்-கடி க அரையேனும்               | 285         | யின்                                     | 294             |
| உதம்பி                                   | 286         | உரைசால் - புகழமைக்க                      | $\frac{25}{62}$ |
| உதனமும் - சிறி தம்                       | 321         | உடைப்பு-சொல்லப்பட்டபொருள்                | 02              |
| உதிர்வ <b>ன</b> - சிக்துவன               | 17          | உடைபொர்தைல் - பொன் மாற்றுப்              | 67              |
| உதிர - பொடியாக ' .                       | 57          | பார்த்தல்                                | 67              |
| உந்திய - சென்ற                           | 48          | உடைபெரு - எதிரானமறப்புடை                 |                 |
| உபாக்கள்                                 | 204         | பெரு #                                   | <b>6</b> 0      |
| உபாதாக்கள்                               | 205         | உடைமினம் - உடைமின்; அட்                  |                 |
| உமாகளே - உங்களே                          | 349         | இடைச்சொல்                                | 21              |
| உய்க் <b>கு</b> ம் - செ <i>லுத்து</i> ம் | 34          | உலகத் தியற்கையும் உலக முறைப்             |                 |
| உய்தல்வாய் - உய்யும்வழி                  | 56          | படி எனே அவையொழுங்குக                     |                 |
|                                          | 00          | ளும்                                     | 61              |
| உய்க்து வொழும் - உயிர் பிழைதது           | 362         | உலக மூலவு - உலகமிகழ்ச்சிக்கண்            |                 |
| வா <i>ழும்</i>                           |             | மா அபாடு                                 | 137             |
| உய்ப்பனவும் தாங்கிச் செல்வனவும்          | 35          | ഉയത് - ഉയെ സ്തോ                          | 48              |
| உய்வகை இல் - மேம்படும்வகை                | a.c.        |                                          | 271             |
| இல்லாத                                   | 68          | டலங்கு - தொண்ட கல்                       | _               |
| உயக்கொள்வான் உய்யும்படி வும்             |             | ்⊵_லெக்திலை - அழிக்தில                   | 72              |
| றுக்கொள்வான்                             | 62          | உலப்பின்மை - மாளாது                      | 290             |

| டலர்க்தாரோ - ஒழிவறக்கெட்டா                    | 1         | உறவூ - உயிர்                       | 27              |
|-----------------------------------------------|-----------|------------------------------------|-----------------|
| கோர்; இங்கு வீடுபெற்றுகோ                      |           | உறவு – பிராணி                      | 27              |
| <b>வென் னும் பொருட்டு</b>                     |           | உற்ற - பெருக்க                     | 295             |
| உலறி · சினர்து ; வருததி                       |           | உறழுறழ் - மாறி மாறி                | 20              |
| உலும்பினி வனம் - புத்தர்பிறாத                 | ì         | உறு - மிக்க                        | 25              |
| வனத்தின் பெயர்                                | 71        | உறக்கும் - பொருக்தச் செய்யும்      | 20              |
| உஃப்பித்து - செடுத்து                         | 70        | உறுக - பொருந்துக                   | 86              |
| டவ் - விருப்பம்                               | 27        | உறுகண் - தன்பம்                    | 143             |
| உவ்வ <b>ாத</b> மல்லார் - தவக்கோட்பா           | 1         | உறகுழ <b>வி -</b> பொருர்அசென்ற     | 1.30            |
| டில்லாதுவார்; உவேவு - தவைம்                   | 27        | குழுக்கை                           | 21              |
| உவர்ப்பும் - வெ மப்பும்                       | 50        | உறுதது - உறைக்கச் <i>செய்து</i>    | $\frac{21}{24}$ |
| டழ <b>ந்த</b> ் - வ <b>ரு</b> ந்தி முயன்ற     | 6         | உறுத்குமம் - தக்க அறம்             | 62              |
| உழப்பு - வேதீனப்பகு தி                        | 62        | உறுதி - பேறு; பெறுவைசொரு           | 02              |
| உழப்பு வைர் - கிலம் உழுகின்ற                  | 1         | பயன், 64 ; தாணிபு                  | 80              |
| பு?லக்குலத் தார்                              | 63        | உறுப -பஇ <i>ா தே</i> ுப்பங்கள்     | 351             |
| உழல்பவும் · வ <i>ருக் திய‱யவும்</i>           | 33        | உணறக்க - தாக்கிடியாலிக்க           | 184             |
| உழற் <b>றும் - ச</b> ழற் <b>று</b> ம          | 27        | உறையல் - தங்குகிண்றில              | 185             |
| உழி <i>தா</i> ஸ் - அலேதல்                     | 282       | உறையுன்-வாழுமிடம், 21; இடம்        |                 |
|                                               |           | a man a Carinama                   | 58              |
|                                               | , 00      | உത്തെ - இருப்பவை                   |                 |
| உளபொருள்கள் - கண்பொருள்கள்                    | 27        | உண்ணலது - நிலீனயாதது               | 137             |
| எனப்ப⊕் தததுவங்கள்                            | 37        | உஷ்ட்ரம் - ஒட்டகம்                 | 330             |
| உள்ளாங்டுகொள்ள - உள்ளததில்<br>இதுக்கு         | 2.43      | ஊகம் - தாக்கம்; தடைவிடைக           |                 |
| <b>ြန္းကို ရပြ</b> ုက္                        | 52        | கொற்பிறக்கும் அறிவு                | 38              |
| உள்ளஞ் <i>செய்து - கிசுவை</i> தோனற            | 0.4       | கொட்டினை - அறுவீட்டினை             | 329             |
| கின்று ; கி?எத்த <u>ு</u>                     | 24        | ஊடு - ஒத்த, 34; உடன்               | 68              |
| உள்ள <b>த</b> ெக்டோது இல்லது தோன்             |           | ஊாடுபுக்கு - உடகா இசண்றை           | 68              |
| <b>(4)</b>                                    | 283       | ஊடுபோவன-மார்பி <b>னூடு</b> புகுவன் |                 |
| உள்ளும்- உயிரேறிவை                            | 52        | ஊை,இயம் - பிறின்பம்; பிறாக்கு      |                 |
| உள்ளமாட் 🛱                                    | 54        | இதமே தன ஊதியமென்பது                | 62              |
| உள்ளமும் - கருத்தம்                           | 58        | ஊதியமில்ஃ - இவ்வாதததால்            | )               |
| உள் <i>ளுறுத்த</i> ைஉள்ளத்தில் கி?னவு         |           | <i>ఖ్య ఉకార</i> ్రే స్వేసి         | 308             |
| கோன்றச் செய்யும்                              | 29        | ஊர்தல் - அமெல்ல ககர்தல் ; "ஊர்     |                 |
| உளா <del>ம்கொள் - வி</del> ரும்பும்           | 65        | திரை"                              |                 |
| உளார்ச்சி - கழேற்சி                           | 316       | ஊர்வணவும் - பெல்லச் செல்வண         |                 |
| உளார்ததல் - அவைசததல்                          | 205       | வும்; வருத்தி வருத்தி மெல்லத்      | ;               |
| உளாரும் அசையும்; சுழையும்                     | 168       | தீரும் கோய்களும் என்பது            | 3               |
| உளி - இடம்                                    | 307       | ஊரின் - மேற்கொள்ளுமாயின்           | 8               |
| e_2ar - ഇബ്                                   | 292       | உள்ளுணி - சூளம்                    | 26              |
|                                               | 253       |                                    | 1, 3            |
| உளேவது - வெறுப்பது<br>உள்ளத்தி கால் கொள்ளத்தி | 200<br>54 | 9                                  | 2'              |
| உறங்கல் - குடிகொண்டிருக்கும்<br>உறக்கல்       |           | ஊழ் - முறையை<br>ஊறு - அன்பம் 34,58 |                 |
| உறங்கல் ஆர்வம் - இயற்கையே                     |           |                                    | , 10            |
| குடிகொண்டிருக்கும் அவா                        | 54        | 1                                  | _               |
| உறக்து கேறக்து                                | 80        |                                    | _               |
| உறப்பட்ட - பொருக்கப்பட்ட                      | 219       |                                    | 6               |
| உறல்வகை - இன்பமுறும்வகை                       | 58        | ஊன்வலி - உடம்பின் சக்தி            | 20              |

|                                               |           | <u> </u>                                               |                   |
|-----------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------|-------------------|
| ஊன் றவர்க்கு - (வினே) கடுவோர்                 |           | work; "as it is our Scri-                              |                   |
| க்கு-(விண) விளப்போர்க்கு                      | 350       | 1,000                                                  | L-143             |
| <b>ஊன</b> த்தையின்றி · அறியாமை                | 0-0       | எயில் - மதில்                                          | 58                |
| யின்றி                                        | 350       | எரிநாதி விளக்கிண் சுடர் நாணி                           | 62                |
| ஊனுண்மான் - புலி, Vide                        |           | எரிவண - ஒளி விரிவண                                     | 194<br>20         |
| Introduction under head.                      | 146       | <i>ഒരു</i> ക്കെ - കസ്സുക്ര                             | 301               |
| <b>வியாக்கிரீஜா தகம்.</b>                     | 146<br>78 | எல் - ததிரேவனு<br>எல்லாப்படியும் - எவ்வகையினும்        | 122               |
| எக்கி - சொரிர்த<br>எஞ்சல் இல் - செடுதேவில்லாத | 29        |                                                        | 301               |
| எஞ்சிய சொல்லின் - தின்றசொல்                   | 40        | எல்லூக்துணோயும் - அக்கியளவும்<br>எல்லுயில் - அளவில்லாக | 57                |
| வின்                                          | 65        | അയാൽ - ഒൽ <i>യാ</i>                                    | 235               |
| எட்காய் - எள்ளின் காய்                        | 67        | எவன் ஆகும்- என்ன உண்டு                                 | 63                |
| எட்டினியன் றது அவ் உகபிண்                     |           | எவனுகும் - ஏதாகும்                                     | 74                |
| டம் - Material objects.                       | 247       | எழல் - போர்மேல் வரல்                                   | 26                |
| எடுக்கும் - தெரிக்தெடுக்கும்                  | 69        | எழிலி - மேகம்                                          | 69                |
| எடுத்துக்கோள் - மேற்கொள்ளுங்                  |           | எழுச்சி - சூரிய உதயம்                                  | 282               |
| கரு <i>த் அ</i>                               | 70        | எள்ளல் இல்லா-இகழ்தலில்லாத                              | 54                |
| எண் - (தாராதேவிப்) பாடை                       | 87        | எள்ளுக்தம் - சிறிதம்                                   | 74                |
| எண்காற் புள் - எட்டுக்கால்களே                 |           | எள்ளின் கேகும் - எள்ளளவும்;                            |                   |
| புடைய புள். ஒருவகை பக்ஷி -                    |           | எட்பிரமாணமும்                                          | 222               |
| ച <b>ന്ദ്ര</b> െ.                             | 79        | எற்புச்சட்டகம் - எலும்புக்கூடு                         | 136               |
| எண் செல்வமும் - அறிவுச்செல்                   |           | எறிதேள் - கொட்டுக்கேள்                                 | 28                |
| வமும் ; ஞானச்செல்வமும்                        | 58        | எறியும் - உதையும்                                      | 34                |
| எண்ணற்க - அறிவிஞற் கருதற்க                    | 64        | என் - எகை                                              | 74                |
| எண்ணதுணர் நொன                                 | 274       | என்செய்கருவின் என்றும் செய்                            | 0.=               |
| சர்வஜ்ஞன், அர்ஹத்பாமேஷ்டி                     |           | யப்பட்ட பாபவின 24                                      |                   |
| <b>எண்ணி</b> ல்லம் - எண்ணிலம் ; எண்           | - •       | எனே - எனனே, 27; எவ்வளவு                                | $\frac{67}{220}$  |
| ணில்லாத; அம் இடைச்சொல்                        | 54        | எ°கோத்தாம் - எவ்வளவும்<br>எ°கோயதாம் = சிறியதாம்        | 25                |
|                                               | 267       | எங்கும் - பாடும், 17 ; அமும்                           | 19                |
| எண் கெனயட்டாள்                                |           | எசிய - இகழ்கத                                          | 29                |
| எண்தவ - எண்ணிறாத                              | 32        | ஏத ஊதியம் - குறறம் வருவது                              | 354               |
| எண் தோகள் - வலிய குற்றங்கள்                   | 55        | ஏதம் - பழுது                                           | 80                |
| எண் தௌங்க - அறிவு கலங்க                       | 66        | ஏ திலார் - அயலார்                                      | 78                |
| எண்பாலும் - எண்ணவகையிலும்                     | 101       | த திடைம் மை - அயல்காட்டு அர                            |                   |
| எண் முறை                                      | 313       | FOT                                                    | 26                |
| எத்து கோப்பேலவும்                             | 305       | ஏக்கல் - பெருமையிற் செறக்                              |                   |
| எதிர்ச்சியும் - மாறுபாடும்                    | 108       | தோன்; இங்கு அரசன்                                      | 19                |
| எதிரார்க்கும்-எதிர்காலத் தவர்க்கும்           |           | வாதி - விளங்க எடுத்து                                  | <b>5</b> 8        |
|                                               |           | எப்புண் - அம்பின் புண்                                 | 111               |
| எம் - எங்களுக்கு                              | 78        | எமான்னெறி - பேரின்பை என்                               |                   |
| எம இறை - எங்கள் இறை                           | 78        | கொறி                                                   | 236               |
| எம்மோத்து எங்கள் ஆகமம்.                       |           |                                                        | 236               |
| According to the Commen-                      |           | ஏமம் - இன்பம்                                          | $\frac{230}{235}$ |
| tator "Kural" is a Jaina                      |           | ஏமா - மிக்க இன்பம்; களிப்பு                            | 230               |

| ஐதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப்<br>பது 205<br>ஐது - மெல்லி து 168<br>ஐந்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்க<br>பிண்டம், மனுஷ்யர் 247<br>ஐந்துமக்ஷம் - 478 ம் பாட்டின்<br>உரையிற் காண்க. 202<br>ஐந்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்மைம் - ஐந்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| எயிஞன் - எவிஞன் தவவிக்க் 260 குறைக் - வழிர்ச்சாக்கு, மணக்கட் 260 குழ்ச்சி - எழுச்சி; இந்கே மிதகத தென்னும் பொருட்டு 263, 311 எழுதிறம் - காம் வேண்டும் எழு திறம்— வைக்கமம். பிறர் வேண்டும் எழு திறம்— பெனத தாஸ் சொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— காம் வேண்டும் எழு திறம்— பெனத தாஸ் சொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கோல் சிற்கும் எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்— காம் கொள்கும். பிறர் வேண்டும் எழு திறம்— கொள்கைப்பட்ட எழு திறம்— காம் சில்கிரம் எழுக்கும் எழுக்கும் 27 தன் மரும். இனைக்கள் என 30 கணைக்கள் வணைக்கள் இன் அடி வருக்கள் அடி 350 கள் வரும் அடி 350 கள் வருக்கள் அடி 350 கள் வரும் அடி 350 கள் வருக்கள் அடி 350 கள  |                                          |     | ஐவகை ஜோதிஷ்கர் - சந்திர,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| சாணதேவ - இனர்தவவிகள் 260 குலம் - மபிர்சிர ஆடிக்க மித்க கிருச்சி - எழுச்சி; இங்கே மிதகத தேன்னும் பொருட்டு 294 குழாய் - எழையே ; அறிவேழை 263, 311 குழிறம் - தாம் வேண்டும் எழு திறம்—பைகபங்கிகமம். பிறர் வேண்டும் எழு திறம்—பெனத தாரல் கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்—கைம் கடிக்கிரம். கிரம் வேண்டும் எழு திறம்—பெனத தாரல் கொள்ளப்பட்ட எழு திறம்—கைம் கடிக்கிரம். கிரம் இனிக்கிரம் கிரம். Explained in st. 569 242 - 243 கூரமை - பேதைகமை 350 எற்ற - இயைக்க நடிக்கிரம் இவிட்டு என்பதன் மளும் ; இங்கே ' ஏற்டிக்கிரம் தொண்ட'; கோயதல் ' என்பதன் மளும். இம்கே ' ஏற்டிக்கிரம் பொருட்டு, 69; எறி தேரம் பொருட்டு, 69; எறி வரும் பொருட்டு, 69; எறி வரும் பொருட்டு, 69; எறி வரும் பொருட்டு, 69; எறி வரும் பண்டத்தில் வருக்கிறம் பொருட்டு கிரம் பொருட்டு கிரம் பொருட்டு இதிய மற்றம் பொருட்டு திரம் பொருட்டு இதிய மற்றம் பொருட்டு இதிய வரும் பது இதிய மற்றம் பெருக்கும் எ திரம் பிரம்பது இன்கைம் அதனைம் பல பெருக்கும் எ இரைம் அரைம் அதைவேன் இடிக்கிரம் பாரும் இதன் பன்பதன் திரிபு நக்கிரம் பாட்டின் உருக்கிரம் பாட்டின் உருக்கிரம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. பிண்டம், மனுவ் பிர் காண்க்க்கிற்கும் பாட்டின் உருக்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்க்கிரம் பாட்டின் உருக்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்க்கிரம் பாட்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்க்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்க்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்கள் கிரம்பர்க்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்க்கிரம் பாட்டின் கிரம்பர்கள் கிரம்ப  |                                          | 328 | சூர்ய, கிரஹ, கக்ஷத்திர, தாரா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| எலம் - மயிர்ச்சார் த., மணக்கட்டு 176 எழ்ச்சி - எழுச்சி; இங்கே மிதாத தேன்னும் பொருட்டு 203 ஆவகை மனுஷ்யர் - சமனுஷ்யர், தால்பாதீகர் எண் 30 ஆவகை மனுஷ்யர் - சமனுஷ்யர், தால்பாதீகர் எண் 30 ஆவகை மனுஷ்யர் - சமனுஷ்யர், தால்பாதீகர் எண் 30 ஆவகை மனுஷ்யர் - சமனுஷ்யர், துல்முக்கர் க்லப்மை மூகிறம் - காம் வேண்டும் எழு திறம்— ஸப் தம்கிகையம். பிறர் வேண்டும் ஏழு திறம்— பெளத தாரல் கொள்ளப்பட்ட எழு திறம் - காலம் பெக்கைம் 350 எற்ற - இமைக்க 51 எற்றின்ல் - இரைக்கின்ல 350 எற்ற - இமைக்கின்ல 350 எற்ற - இரைக்கின்ல 350 எற்றும் - செர்கின் 350 எற்றும் - செர்கின்ல 350 ஒர்கின்ல 350 இரைக்கின் 350 ஆற்றில் 350 எர்கின்ல 350 இரிக்கில் 350 ஒருக்கின் - இரைக்கின் 350 ஆற்றில் 350 எரும் - செர்கின்ல 350 இரிகின்ல 350 இரிகின் - கிரியிர்க்கில் வரிகின் 350 ஆற்றில் 350 இரிகின் - திரியிர்க்கில் வரிகில் 350 இரிகின் - திரியிர்க்கில் 350 இரிகின் - திரியிர்க்கில் - ஒரு காள்ளவு 350 இரிகிற்கையில் - செரியிர்க்கில் - ஒரு காள்ளவு 350 இரிகிற்கையில் - கிரியிர்க்கில் - ஒரு காள்ளவு 350 இரிகிற்கையில் - திரியிர்க்கில் - ஒரு காள்ளவு 350 இரிகிற்கையில் - திரியிர்க்கில் - அரிகிற்கையில் - அரிகியிர்க்கில் - அரிகியிர்க்கி  |                                          | _ 1 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30   |
| கழ்ச்சி - எழுச்சி; இங்கே மிதகத தென்னும் பொருட்டு 294 குற்றும் - என்றும் போருட்டு 294 குற்றும் - காம் கேண்கும் எழு கிறம் - சைய் கேபங்கியம். பிறர் வேண்டும் எழு கிறம் - மிர் கிரம் - மிரம் கிரம் - மிரம் - மிர  | ஏரண்டேதவ → இளந்தவவிகள்                   | 260 | ஐவகைதேதேவர் - பவணர், வியர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| தழ்க்கி - எழுக்கி; இங்கே மித்தத் இதன்னும் பொருட்டு 203, 311 கழிய் - என்றும் ஆறிவேறையு 263, 311 கழிறம் - காம் வேண்டும் எழு திறம் - காம் வேண்டும் பிறர் வேண்டும் எழு திறம் - மிபர் கர்ம் வேண்டும் பிறர் வேண்டும் எழு திறம் - மிபர் கர்ம் விர்ம் - மிர்ம் விர்ம் - மிர்க்கும் அம் - மிர்க்கும் அம் - மிர்க்கும் அம் - மிர்க்கும் - மிர்க்குத்தில் - மிர்க்கும் - மிர்க்குத்தில் - மிர்க்கும் - மிர்க்குத்தில் - மிர்க்கும் - மிர்க்குத்தில் - மிர்க்கி திரும் - மிர்க்குதில் - மிர்க்கி திரும் - மிர்க்  | எலம் - மாபிர்ச்சாக் <b>த</b> ுமணக்கூட்டு | 176 | தார்,ஜோ திவ்தகர், கல்பவாசியர்,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| துராய் - ஏழையே; அறிவேழை 263, 311 குழிறம் - தாம் வேண்டும் எழு திறம்— வைட்க வண்டும் எழு திறம்— வைட்க வண்டும் வழு திறம்— பெனத் தரால் சொன்னப்பட்ட எழு திறம். Explained in st. 569 242 - 243 கற்ற - இமைக்க 551 எற்ற - இடைக்க 551 எற்ற - இமைக்க 551 எற்ற - இடைக்க 551 எற்ற - இமைக்க 551 என்ற திற் சொருட்டு - என்ற திற் சொருட்டு 6 என்ற - இமைக்க 6, 34 ஒக்க 9, ஒகி - இரும் தக்க 3, 252 வர் என்ற ம் மோரும் தன்ற - இமைக்க 6, 34 ஒக்க 9, ஒகி - இரும் தக்க 3, 252 வர் என்ற ம் மோருக்க தன்ற ம் மோருக்கும் - இரைக்கம் 275 இருக்கும் - முறிக்கும் - இரைக்கம் 275 இருக்கும் - என்றம் கொண்ட 202 வருக்கும் - மற்ற மம் தெரிய்கள் தன்ற கொண்டும் மத்தில் தன்ற கொண்டும் மற்ற கண்டும் - மற்ற மம் மாருக்கி 224 வரும் அருக்கம் - வருக்கம் - மற்ற மம் தக்கம் - வருக்கம் திரிபு சிற்றமை மறுக்கும் - மனமைக்கம் மிறிக்கும் - மனமைக்கம் மிறிக்கும் - மனமிக்கும் - மனமிக்கம் - மன்ற மிறிக்கும் - வருமைம் முத்தில் அருக்கும் - வருமை முத்தில் அருக்கும் - வருமை முத்தில் அருக்கும் - வருமை முத்தில் - வருமைம் - மனமிக்கும் - வரும் -  | எழ்ச்சி - எழுச்சி; இங்கே மிதாத           | 1   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30   |
| துரம் - ஏழையே; அறிவேறைகு 263, 311 குறிறம் - தாம் வேண்டும் ஏழு திறம்—மைக்கங்கிகயம். பிறர் வேண்டும் எழு திறம்—மெளத் தார்ல் சொன்னப்பட்ட ஏழு திறம். Explained in st. 569 242 - 243 கழைக்கம் - வேண்கைமை 350 எற்ற - இளைக்க 551 எற்றிஞ்ல் - இரைக்கிறைல் 202 எர். மிரிஞ்லி - மேறிக்கிறைல் 202 வர். மிரிஞ்லி - மேறிக்கிறைல் 202 வர். மிரிஞ்லி - மேறிக்கிறில் 202 வர். மிரிஞ்லி - மேறிக்கிறில் இடியிருப்பது - இளக்கமாயிருப் து இருவத்தவர் 202 வர். மிரிஞ்லி து 203 வர். மிரிஞ்லி து 203 வர். மிரிஞ்லி து 204 வர். மிரிஞ்லி து 204 வர். மிரிஞ்லி து 205 வரிற்கிற்கும் 205 வரிற்கிற்கும் 205 வரிற்கிற்கிற்கிற்கிற்கிற்கிற்கிற்கிற்கிற்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | தென்னும் பொருட்டு                        | 294 | ஐவகை மனுவ்>போர் - சுமனுவ்>போர்,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| பே முதிறம் - தாம் வேண்டும் எழு திறம்— பைப் தபங்கிகயம். பிறர் வேண்டும் எழு திறம்— பெனத தார் வெண்டும் எழு திறம்— பெனத தார் வெண்டும் எழு திறம்— பெனத தார் வெண்டும் எழு திறம்— பெனத தம் மேற்க விறம் — பெனத தம் மீற்க - இகையக்க கடிக்கி திரு விரு கிரு கிரு கிரு கிரு ம் மூற்கிக்கி திரு விரு கிரு கிரு கிரு கிரு கிரு கிரு கிரு க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | எழாய் - ஏமைழையே; அறிவேரை                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| எழுகிறம் - காம் வேண்டும் ஏழு திறம் - சைய் கீபங்கிகயம். பிறர் வேண்டும் எழு திறம் - பெனத்க தார் வின்கும் எழு திறம் - பெனத்க தார் வின்கள் ப்பட்ட எழு திறம் - கொள்ளப்பட்ட எழு திறம் - கொள்ளப்பட்ட எழு திறம் - கொள்ளப்பட்ட எழு திறம் - கொள்ளப்பட்ட எழு திறம் - மேதைகமை 350 எற் - இளைக்கைம் 350 எற் - இளைக்கின் 202 வர் சிசன்றது - கொடர்சிசன்றது மரும் - என்பதன் மரூட்டி - என்பதன் மரூட்டு - என்பது - வில்கிய வரும் - மேற்கே நிறம் - மேற்கே நிறம் - மற்கைறய் 3204 வரும் - முன்கேன்ற மர் : ஆவது : பேற்கெர்கள் அம் - கொண்ட்டு கொண்ட் - கொண்ட்டு கொண்டு வரும் - மேற்கேற்ம் - கொண்டு வரும் - கொண்டு வரும் - கொண்டு வரும் - கொண்டு வரும் - கொண்டி வரும் திறம் - வருக்கிய அது 200 வருக்கிய அது 200 வருக்கியன்றம் போருட்டு - சமுலி - அரைக்கியிலுன்றம் - வருக்கிய மது இடைய 253 வரும் அதி - விலகிய 253 வருக்கியன்றம் - வரும் - வரும் - வரும் - வரும் - வரும் - வருக்கியன்றம் - வரும்  |                                          | 311 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| தேறம்— பைக்கும் ம். பிறர்<br>வேண்டும் எழு திறம்— பௌத்<br>தால் கொள்ளப்பட்ட எழு<br>திறம். Explained in st. 569<br>242 - 243<br>எடைகும் - பேதைகமை<br>எற்ற - இடைக்க<br>எற்றிஞ்ஷ் - இடைக்கின்ல்<br>எற்றிஞ்ஷ் - இடைக்கின்ல்<br>எற்றிஞ்ஷ் - இடைக்கின்ல்<br>எற்றிஞ்ஷ் - இடைக்கின்<br>மளூட்; இடிகே ' எறட்டுக்<br>கொண்ட்; மேற்கொண்ட் என<br>இம் பொருட்டு, 69; எறி<br>எறும் - முன்னேறும் ; ஆவத்:<br>' உயர்த்ல்' என்னும் பொருட்டு<br>எறும் - முன்னேறும் ; ஆவத்:<br>' உயர்த்ல்' என்னும் பொருட்டு<br>என - மற்றைய<br>என - மற்றைம்<br>வர்ப்பத்தில் அன்<br>ஒப்பு - ஒற்றமை<br>ஒரு பலல் எல்ல - ஒரு காளனவு<br>ஒரு பலல் எல்ல - ஒரு காளனவு<br>ஒரு பலல் எல்ல - ஒரு காளனவு<br>ஒருப்பு - ஒற்றமை<br>ஒரு பலல் எல்ல - ஒரு காளனவு<br>ஒருப்பு - ஒற்றமை<br>ஒரு பலல் எல்ல - ஒரு காளனவு<br>ஒருப்பு - ஒற்றமை<br>இருப்பு தக்கி<br>ஒருவள், 112 ; ஒருயிரினுடைய<br>எருவன், 112 ; ஒருயிரினுடைய<br>எருவ - கீங்கு - ஆண் வெளுத்தல்<br>ஒருவ் - கீங்கு - ஆண் வெளுத்தல்<br>ஒருவ் - கீங்கு - ஆண் வெளுத்தல்<br>ஒருவ் - கீங்கி - ஆண் வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | எழுதிறம் - தாம் வேண்டும் எழு             |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 29   |
| வேண்டும் எழு திறம்—பௌத தால் கொள்ளப்பட்ட எழு திறம். Explained in st. 569 242 - 243 வழைமை - பேதைமை 350 வற்ற - இயைக்க 551 வற்றிஞ்ஸ் - இதைவின்ல் 202 வறச்சென்றது - தொடாச்சென றது முற்றின் - இத்தேல் முறிக்கும் 27 வறம் - முன்னேறம் ; அவத: மீட்ல் - இணைக்ல் இடைக்கும் மொருட்டு, 69; எறி 224 வற - அடி 214 வறம் - முன்னேறம் ; ஆவத: மீடில் என்றும் மொருட்டு திரைம் பறற்றைய 225 வற - அடி 214 வறம் - முன்னேறம் ; ஆவத: மீடில் என்றும் மொருட்டு திரைம் மற்றைய 225 வற - அடி 214 வற ம் - முன்னேறம் ; ஆவத: மீடில் திரைம் - வெட்டுதலும் உளதாளுல் வன்றும் பொருட்டு திரைம் படைத்தில்லன் இதைபொருக்காதது 285 வன் - மற்றைறய 287 வக்கிவன்; அத்தன் இதிய விலிய இடியாருக்காதது 285 வதை - மெல்லித இசு - இளைக்கமாயிருப் பது - இளக்கமாயிருப் இருப்பு தள்ளும் - மனமொன்றிய விருப்பு தகர்கள் - ஒரு மாளன் விருப்பு தன் பொருக்கல் - ஒரு மாளன் விருப்பு தகர்கள் - இரையிரின்றைடய விருப்பு தகர்கள் - இரையிரின்றைடைய விருப்பு தகர்கள் - இரையிரின்றன் - இருயிரின்றையிரின்றன் - இருவிரின்றன் - இருவ  |                                          |     | ஒக்க - ஒருமிக்க 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 34   |
| தால் கொள்ளப்பட்ட எழு திறம். Explained in st. 569 242 - 243 வழைமை - பேதைமை 350 வற்ற - இயைக்க 51 வற்ற - இணைக்கி தைல் 202 வறச்சென்றது - கொடாச்சென றது துறைம் - என்பதன் மகும், என்பதன் இம் பொருட்டு வரும் - முன்னேறம்; ஆவது: "உயர்தல் என்னும் பொருட்டு வரும் உளதாளுல் வன - மற்றைய மதுகள் இதிய - வில்லி துகையிற் பது திக்கமாயிருப் பது - இளக்கமாயிருப் மறுக்கும் - 478 ம் பாட்டின் உரையிற் காண்க.  இக்குமை - ஆக்துமொருட்டன்மை 259 இம்மை - ஆக்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| ### 242 - 243 ####################################                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| சுட்டு - 243 தேர்களும் - 278 தன்களும் - 278 தன்களும் - 278 தன்களைம் - 202 தன்றினுல் - இசைக்கைம் - 202 தன்றினுல் - இசைக்கினுல் - 202 தன்றினுல் - இசைக்கினுல் - 202 தன்றினுல் - இசைக்கின்றின் - 202 தன்றினுல் - 203 தன்றினுல் - 203 தன்றினுல் - 203 தன்றின் ின் - 203 தன்றின் - 203 தன்றின்றின் - 203 தன்றின்றின்றின்றின் - 203 தன்றின்றின்றின்றின்றின் - 203 தன்றின்றின்றின்றின்றின்றின்றின்றின்றின்றி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          | }   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| என் முடை - பேகை தமை 350 தன் வாம் 278 தன் வர் மது உழுக்கும் - இசை தல் 282 தற்றினுல் - இசை சவினுல் 202 தற்றினுல் - இசை சவினுல் 202 தற்றினுல் - இசு சவினுல் 202 தற்றினுல் - இசிக்கும் - முறிக்கும் 27 தற்றின் முறும் - 'எற்றிட்டு' என்பதன் முறும் - 'எற்றிக் செள்ண்ட்,' என்பதன் முறும் - 'எற்றிக் செள்ண்ட்,' என்பதன் முறும் - மூற்றிக்கைம் ' எற்றிக் செள்ண்ட்,' என்பதன் இர்மின் இரும் பொருட்டு (விண்) சொடர்கின மூலர் வெர் விண்ட்டி (விண்) சொடர்கின மூலர் - சிழுவி ' அனுசரித்து ' என்றும் பொருட்டு விண்டும் முத்து - இசை சேய்வர் இரும்பியாதமில்ல து-பொருக்காதது 285 தரிய - விலகிய துட்டியாதமில்ல து-பொருக்காதது 285 தரிய - விலகிய துட்பியாதமில்ல து-பொருக்காகது 285 தரிய் - விலகிய துட்பியாதமில்ல து-பொருக்காகது 285 தரிய - விலகிய துடிய்பத்தால் ஒருக்கி - எருமை முதலியவற்றின் ஆண் தரிப்பு தரின் ஆண் தரிப்பு தரின்றைம் - மனமொன்றிய விருப்பத்தால் - மனமொன்றிய விருப்பத்தால் - மனமொன்றிய விருப்பத்தால் - மனமொருட்டு 11 தரியின்றைடைய னடிவ என்பதன் பொருட்டு 11 தரியின்றைடைய னடிவ என்பதன் பொருட்டு 11 தரியின்றைடைய னடிவ என்பதன் பொருட்டு 11 தரிக்கும் - அணி வெளுத்தல் - அணி வெளுத்தல் - அணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                          | 243 | கர்களு அகமோபகேசம் செய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| எற்ற - இயைக்க எற்றிஞ்ஸ் - இடைக்கின்ஸ் வற்ச்சென்றது - தொடாச்சென றது எற்றிஞ்ஸ் - இடைக்கின்ஸ் வற்கு - திடைக்கின்ஸ் வற்கு - திடைக்கின்ஸ் வற்கு - திடைக்கில்ஸ் வற்கு - திடைக்கில்ஸ் வற்கு - திடைக்கில்ஸ் வற்கில் கிடியிர்க்கில் வன் - மற்கைறய வற்கில் கிடியிர்க்கில் வன் - மற்கைறய வற்கில் கிடியிர்க்கில் வன் - மற்கைறய வர்க்கில் கிடியிர்க்கில் வர்க்கில் கிடியிர்க்கில் வன் - மற்கைறய வர்க்கில் - திடியிர்க்கில் வர்க்கில் கிடியிர்க்கில் வர்க்கில் கிடியிர்கில் வர்க்கில் கிடியிர்க்கில் வரிக்கில் கிடியிர்க்கில் வரியிர்க்கில் வரியிர்க்கில் வரிக்கில் - திடியிரின் கடியிரிக்கில் வரியிர்க்கில் வரிக்கில் - திடியிரின் கடியிரிக்கில் வரியிர்க்கில் வரிக்கில்  |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 278  |
| தற்கிணுல் - இசைகினுல் தற்கிகுக்கு - இதைக்கினுல் தற்கிக்கு - தொடர்கிக்கு தற்கிக்கில் - தொக்கில் திரியன் நவர் - பஞ்சன்கேக் கிரையில் - கொண்ட்டு திரைக்கியன் நவர் - பஞ்சன்கேக் கிரையில் - கொண்ட் திரைக்கியன் நவர் - பஞ்சன்கேக் கிரையில் - கொண்ட்டி கிரியன் நவர் - பஞ்சன்கக் கிரியன் நவர் - மஞ்சன்கக் கிரியன் நவர் - பஞ்சன்கக் கிரியன் நன் திரியன் நிரியன் திரியன் திரிய  |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . –  |
| எறச்சென்றது - கொடாச்சென நது தை சென்றது - கொடாச்சென நது தற்பு - 'எறவிட்டு' என்பதன் மரூடி; இந்கே 'எறப்டுக் கொண்ட' என்பது வரு மது கொண்ட் 'என்பது வரு காண்ட் 'என் தும் பொருட்டு எறு ம் பொருட்டு எறு ம் முன்னேறும் து து வது காய்கள் என்றும் பொருட்டு என் மற்றைய என்றும் பொருட்டு என் மற்றைய என்றும் பொருட்டு என் மற்றைய என்றும் பொருட்டு என் மற்றைய என்றும் பொருட்டு என் கண்டு மற்றும் இதாய்காற்றும் இதாய்காற்றும் இதாய்காற்றும் இதாய்காற்றும் இதாய்கள் தி வர் மற்று காண்க கண்டம், மனு தெய்யர் கர்கள் கர்கள் மன்று கர்கள் கர்கள் மன்று கர்கள் கர்கள் மன்று கர்கள் கர்கள் கர்கள் மன்று கர்கள்   |                                          | 202 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -    |
| சது செட்டு - 'சுறவிட்டு' என்பதன் மரூட்; இக்கே ' எறட்டுக் சொண்ட்' என்பதன் மரூட்; இக்கே ' எறட்டுக் சொண்ட்' என்பதன் தும் பொருட்டு கொண்ட், மேற்கொண்ட்' என் தும் பொருட்டு (வின்) கொடிர்கின நிலர் (வினர்கின்) கொடிர்கின நிலர் (வினர்கின்) கொடிர்கின் நிலர்கள் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் நிலர்கள் கொடிரின் நிலர்கள் கொண்கிரின் நிலர்கள் நிலர்கள் நிலர்கள் நிலர்கள் கொண்கு இடிரின்கள் நிலர்கள் கொண்கள் நிலர்கள் கொண்கு இடிரிரின் நிலர்கள் நிலர்கள் கொண்கள் நிலர்கள் கொண்கள் நிலர்கள் கொண்கள் நிலர்கள் நிலர்கள் கொண்  | எறுச்சென்றது - சொடரச்சென                 |     | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| சறட்டு - 'எறவிட்டு' என்பதன்<br>மரூட்; இங்கே 'ஏறட்டுக்<br>கொண்ட'; எனபது, 'ஏற்றுக்<br>கொண்ட'; மேற்கொணட' என<br>னும் பொருட்டு, 69; ஏறி 224<br>ஏறும் - முன்னேறும்; ஆவது:<br>'உயர்தல்' என்னும் பொருட்டு<br>ஏறமுண்டேல் - செவட்டுதலும்<br>உளதாகுல்<br>என - மற்றைய 237<br>எனுகி - படைததலேவன்<br>ஐ தாயகாற்றும் 186<br>ஐதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப்<br>பது 205<br>ஐக்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்க்க்<br>பிண்டம், மனுவ்தயர்<br>உரையிற் காண்க. 202<br>ஐக்குரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்மைம் - இக்குபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                          | 77  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -    |
| மளுடி; இங்கே 'ஏறட்டுக்<br>கொண்ட்,' என்பது, 'ஏற்றுக்<br>கொண்ட்; மேற்கொண்ட்,' என<br>னும் பொருட்டு, 69; ஏறி 224<br>ஏறும் - முன்னேறும்; ஆவது:<br>'உயர்தல்' என்னும் பொருட்டு<br>ஏறுமுண்டேல் - வெட்டுதலும்<br>உளதாகுல்<br>என - மற்றைய<br>ஏனு - படைததிலேவன்<br>ஐ - தீலவன்; அததன்<br>ஐதாயகாற்றும்<br>ஐதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப்<br>பது 205<br>ஐத்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்த<br>பிண்டம், மனுவ்தயர்<br>உரையிற் காண்க. 202<br>ஐச்திரைப்பில் - உளைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்மைம் - ஐச்திபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.70 |
| சொண்ட், என்பது, ' எற்றுக்<br>கொண்ட்; மேற்கொணட், என<br>னும் பொருட்டு, 69; எறி 224<br>எறு - அடி 214<br>எறும் - முன்னேறும்; ஆவது:<br>'உயர்தல்' என்னும் பொருட்டு<br>எறுமுண்டேல் - வெட்டுதலும்<br>உளதாஞல்<br>என - மற்றைய 237<br>எனுகி - படைதகவேலன் 225<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயகாற்றும் 237<br>ஐகாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப்<br>பது 205<br>ஐக் கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்த்<br>பிண்டம், மனுஷ்யர் 247<br>ஐக் திமக்ஷம் - 478 ம் பாட்டின்<br>உரையிற் காண்க. 247<br>ஐக் திரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 622<br>ஐக் திரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 622                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | முறை : இங்கே 'எறட்டுக்                   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 139  |
| தொண்ட; மேற்கொணட் என னும் பொருட்டு, 69; ஏறி 224 வற - அடி 214 வறம் - முன்னேறம்; ஆவதை: 'உயர்க்ல்' என்னும் பொருட்டு 15 வற முன்னேறம் தேலும் 'உளகாளுல் வன - மற்றைய 237 எனுக் - மற்றைய 253 இகாய்காற்றும் 28 காய்குப்பட்டத் இன்கைம், மனுஷ்யர் 247 இக்கினியன்றவர் - பஞ்சன்கக் பிண்டம், மனுஷ்யர் உரையிற் காண்க. 247 இக்கினைப்பில் - உணரக்கப்பட்ட இம்பொருள்களுள் 259 இம்மை - இத்தபொருட்டுன்றைம் 259 இம்மை - இத்தபொருட்டுன்றைம் 259 இவ்கைம் - இத்தபொருட்டன்றைம் 259 இவ்கைம் - இத்தபொருட்டு 358, 27 ஒலித்தல் - தணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | கொண்டை' எனபேகை, 'எற்றுக்                 |     | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| தும் பொருட்டு, 69; எறி 224 என்றும் பொருட்டு 72 வறு - அடி 214 வறும் - முன்னேறும்; ஆவது:     'உயர்க்ஸ்' என்னும் பொருட்டு 15 வறுமண்டேல் - வெட்டுக்ஷம் 237 என். மற்றைய 253 வரை மற்றைய 253 இதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப் பது இத்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்க் பிண்டம், மனுஷ்யர் உரையிற் காண்க. 247 இர்களை முன்கை 247 இர்களை மிரும் மறுக்களை 247 இர்களை மிரும் மறும் 247 இர்களை மிரும் ுக்கால் 62 இர்களை மிரும் மிரும் உளரக்கப்பட்ட இர்பொருள்களுள் 62 இர்களை மிரும் இருவ் சுன் மொருட்டு 11 ஒருவி - கீங்கி 58, 27 ஒலித்தல் - தணி வெளுக்கல் 6 ஒலித்தல் - தணி வெளி 6 இலி 6 இலித் 6 இலி 6 இல  |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10   |
| எறு - அடி எறும் - முன்னேறும்; ஆவதை: 'உயர்க்ஸ்' என்னும் பொருட்டு எறுமுண்டேல் - வெட்டுக்லும் ' உள்காளுல் என - மற்றைய என்றுக் - படைக்கலேவன் ஐகாய்காற்றும் ஐதாய்காற்றும் ஐத்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்க்க்க பிண்டம், மனுவ்தயர் உரையிற் காண்க. ஐக்துமைக்கும் - 478 ம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. ஐக்துமைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட ஐம்பொருள்களுள் ஐம்பொருள்களுள் ஐம்பொருள்களுள் ஐம்பொருள்களுள் ஐம்பை - ஐக்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                          | 224 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .72  |
| எறும் - முன்னேறும் ; ஆவதை :  'உயர்க்ஸ்' என்னும் பொருட்டு எறுமண்டேல் - வெட்டுக்லும் உள்தாஞ்ஸ் என் - மற்றைய என்கி - படைக்கில்வன் கேர் கில்வன்; அக்கன் கேராயிருப்பது - இளக்கமாயிருப்பது பது கேர் - மெல்லிது கேர்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்க்கத் பிண்டம், மனுவ்தயர் உரையிற் காண்க. இர்துவைரப்பில் - உரைக்கப்பட்ட இம்பொருள்களுள் கேரும்பாருள்களுள் கேரும்பாருள்களுள் கேரும்பாருள்களுள் கேரிம் மர்க்கு - இரையிரினுடைய னடுவன், 112; ஒருயிரினுடைய னடுவன், 16வ்கி 58, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                          |     | BIND DESIGNATION OF CO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| 'உயர்க்ஸ்' என்னும் பொருட்டு எனு முண்டேல் - வெட்டுக்ஷம் உள்காஞ்ஸ் என் - மற்றைய என் - மற்றைம் பது ஐக்காயிருப்பது - இளக்கமாயிருப் பது ஐக்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்க்க்க பிண்டம், மனுஷ்யர் உளையிற் காண்க. ஐக்துவக்கம் - 478 ம் பாட்டின் உளையிற் காண்க. ஐக்துவைரப்பில் - உளைக்கப்பட்ட ஐம்பொருள்களுள் 62 ஐக்துவாப்பில் - உளைக்கப்பட்ட ஐம்பொருள்களுள் 62 ஐக்குமைமாகுள்களுள் 62 ஐக்கும் - ஐக்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                          |     | 8500000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 000  |
| உளதாளுல் 186 என - மற்றைய 237 எனு - மற்றைய 237 எனு - மற்றைய 237 எனு - மற்றைய 253 ஐ - கூலவன்; அக்கன் 374 ஐகாய்காற்றும் 168 ஐகாய்காற்றும் 205 ஐகாய்குப்பது - இளக்கமாயிருப் பது 205 ஐக்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்க்க்க பிண்டம், மனுஷ்யர் உரையிற் காண்க. 202 ஐக்குரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட ஐம்பொருள்களுள் 62 ஐம்மைம் - ஐக்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 200  |
| உள்தாளுல் 186 தண் - ஒளி; 'ஒன்' என்பதன் திரிபு 71 தண் - மற்றைறய 253 தண் - ஒளி; 'ஒன்' என்பதன் திரிபு 71 தண் - மல்கிய தண் 288 தண்கள்; அத்தன் 57 தண்முப் - பல பொருக்காத தி 288 தரும் தாய்காற்றும் 168 ஐக்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கக்த பிண்டம், மனுஷ்யர் உரையிற் காண்க. 247 ஐக் திரைப்பில் - உணரக்கப்பட்ட ஐம்பொருள்களுள் 62 ஐக் தியைம் - ஐக் திபொருட்டுன்மை 259 ஒவித்தல் - தணி வெளுத்தல் 58, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                          |     | مو مرس المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| என - மற்றைய 237 தத்திய - வில்லிய 253 தத்திய - வில்லிய 253 தத்திய - வில்லிய ஆக்கள் 57 தத்திய - வில்ல து-பொருக்காக து 285 தரைய்காற்றும் 168 ஐக்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கக்க பிண்டம், மனுவ்தயர் 247 ஐக்துவக்கம் - 478 ம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. 202 ஐக்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட ஐம்பொருள்களுள் 62 ஐம்பொருள்களுள் 62 ஓவிக்தல் - தணி மெளுக்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                          |     | 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| எனு கெ ் படைத்தில் வன் தி 288 இத்திய விலிய தி 288 இத்திய விலிய தி 288 இத்திய விலிய தி 205 இத்திய விலிய தி 205 இத்தில் விலிய வ  | . •                                      |     | المالاه المعرف ا | • -  |
| 8 - தீலவன்; அத்தன் 8 தாய்காற்றும் 168 இதாய்காற்றும் 205 இதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப் பது 205 8 இச் தெனியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்த பிண்டம், மனுவ்யார் 247 இம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. 202 இச் துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட இம்பொருள்களுள் 62 இம்மை - இச் துபொருட்டன்மை 259 இல்மை - இச் துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                          |     | தை திய - வில்சிய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -    |
| இதாயகாற்றும் 168 இதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப் பது 205 இத் மெல்லி த 168 இச்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்த் பிண்டம், மனுஷ்யர் 247 இச்தினையர் - 478 ம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. 202 இச்துமைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட இம்பொருள்களுள் 62 இம்மை - ஐச்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                          |     | ு தெப்போயா இரமால்ல <b>அ-மாபா சுடிதா</b> த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 283  |
| இதாயிருப்பது - இளக்கமாயிருப்<br>பது 205<br>இது - மெல்லி து 168<br>இச்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்த<br>பிண்டம், மனுஷ்யர் 247<br>ஐர்துபக்கம் - 478 ம் பாட்டின்<br>உரையிற் காண்க. 202<br>இச்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>இம்பொருள்களுள் 62<br>இம்மை - ஐர்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                          |     | ி ஆமு தஞ்ணமும் = பல <b>சு</b> பா முள்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| பதை 205 நின் ஆண் 79 இண் 9ருப்பு - ஒற்றுமை 89 இச் தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்க பிண்டம், மனுஷ்யர் 247 ஆக் தோபக்ஷம் - 478 ம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. 202 இக்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட ஆம்பொருள்களுள் 62 இம்மை - ஐக்துபொருட்டன்மை 259 ஒலித்தல் - தணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                          |     | ப்படிய விரு வால்கின் இதல் மும                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 72   |
| 88 ஆ - மெல்லி த<br>ஐக்கினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கக்க<br>பிண்டம், மனுஷ்யர் 247<br>ஐக்துபக்ஷம் - 478 ம் பாட்டின்<br>உரையிற்காண்க. 202<br>ஐக்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்மை - ஐக்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                          | 005 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| இச்தினியன்றவர் - பஞ்சஸ்கர்க<br>பிண்டம், மனுஷ்யர் 247<br>ஐச்துபக்ஷம் - 478 ம் பாட்டின்<br>உரையிற்காண்க. 202<br>ஐச்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்மை - ஐச்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                          |     | וטופסי אועו וועופסטו                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 79   |
| இத்துளையனற்கா - பஞ்சஸ்க்கத் பிண்டம், மனுக்ஃயர் 247 ஆக்துபக்ஷம் - 478 ம் பாட்டின் உரையிற் காண்க. 202 இக்துரைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட இம்பொருள்களுள் 62 ஆம்மை - ஐக்துபொருட்டன்மை 259 ஒவித்தல் - தாணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                          | _   | ` ஒ <i>ருப்பு - ஒற்று</i> மை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 80   |
| 247<br>202<br>202<br>இர்துகைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>இம்பொருள்களுள் 62<br>இம்மை - இர்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                          |     | THE LIE OF THE PROPERTY OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 78   |
| உடையிற் காண்க. 202<br>ஐச்துமைப்பில் - உடைக்கப்பட்ட<br>ஐம்பொருள்களுள் 62<br>ஐம்மை - ஐச்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | )    |
| உடையிற் காண்க. 202<br>இர்துளைப்பில் - உரைக்கப்பட்ட<br>இப்பொருள்களுள் 62<br>இப்மை - இர்துபொருட்டன்மை 259<br>இவ்மை - இர்துபொருட்டன்மை 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                          |     | al miller # mail                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 63   |
| இதேனைப்பில் - உணைக்கப்பட்ட குழும்பொருள்களுள் 62<br>இம்பொருள்களுள் 62<br>இம்மை - ஐந்துபொருட்டன்மை 259<br>ஒவித்தல் - துணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                          |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| இப்பொருள்களுள 02 ஒருவி - கீங்கி 58, 27<br>ஐம்மை - ஐர்துபொருட்டன்மை 259 ஒலித்தல் - துணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ஐர்தோமைப்பில் - உடைக்கப்பட்ட             |     | னவே என்பசுன் பொருட்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 112  |
| ஐம்மை - ஐர்துபொருட்டன்மை 259 ஒலித்தல் - துணி வெளுத்தல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>ஐ</b> ம்பொருள்களுள்                   | 62  | 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                          | 259 | விக்கல் கணி வெளக்கல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •    |
| and - defined to the state of t |                                          |     | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 100  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | இடன் - அறைவை இடு                         | 10, | A delittie Cionide.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 100  |

| <b>ஒலியி</b> ற் <b>ருல்.</b> வெளுத்தலுடைய <b>து</b>            | 100      | 1,50                                                | 33  |
|----------------------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------------------|-----|
| ஒழி - விடு                                                     | 65       | ஒம்பி - அருள்செய்து                                 | 129 |
| ஒழிவற - முழுதும்                                               | 50       | ஒம்பினே - பாதுகாத் தினையாய்                         | 2'  |
| ஒழிவின்மையான் - இடைவிடா                                        |          | ஓர் ஏற்றுல் - ஒரே வெட்டால்                          | 186 |
| மையான்                                                         | 68       | ஒர் கிழமை ஒரு தலேயுரிமை; ஒரம்                       | 79  |
| ஒழிவு - குறைவு ; ஒழிவின்றி -                                   |          | தாத்தல் - நிஜோததல்                                  |     |
| குறைவின்றி                                                     | 72       | ஒர்தல் - அறிதல் ; இங்கு ஞாணம்                       | 30  |
| ஒழுக்கம் - இங்கு கல்லொழுக்கம்                                  | 36       | ஓா்ப்பவன் - ஆராய்க தொணா்பவன்                        | 310 |
| ஒழுக்கு - ஒழுக்கம்                                             | 236      | ஓர்ப்பி தது, 97 ; கட்டி பென்னும்                    |     |
| தற்றுரை - இசைவான பேச்சு                                        | 257      | பொருட்டு                                            |     |
| ஒற்றைப் பெண் உரையாடுகல் -                                      |          | ஒர்ப்பியாதும் - ஆராயாதும்                           | 280 |
| ் தனியான பெண்ணெருத் தி                                         |          | ஒர்ப்பினே - ஞானமுடையை                               | 54  |
| யுடன் காமக் குறிப்பெழ                                          |          | ஒர்ப்பு - தவம்                                      | 102 |
| <b>உ</b> ரையாடுதல்                                             | 227      | ஒரலன் - கரு தெலென்                                  | 78  |
| ஒறுக்கவும் 🕳 தண்டிக்கவும்                                      | 33       | ஒராதான் - எண்ணிப்பாராதான்                           | 6   |
| ஒன்ற - ஒருமிக்க                                                | 57       | ஓரார் - கிணேயார்                                    | 34  |
| ஒன்றி - இணங்கி                                                 | 220      | ஒரி - கரி                                           | 20  |
| ஒன்று தலால் - சேர்தலால்                                        | 76       | ஒரும் மதிப்பிடும், 31; பரிணைவிக்                    |     |
| ஒன் றம்-பொருக் தம்,34; சிறி தம்                                | 54       | கும்                                                | 300 |
| ஒன் அவியேன்                                                    | 350      | ஒருமில்லாள் - ஒருததருமில்லாள்                       | 93  |
| ஒக்கம் - உயரம், 57; உயர்வு                                     | 267      | ରୁର                                                 | 267 |
| ஒங்கை - மிகுந்த                                                | 18       | த் வசுள் வி                                         | 263 |
| நைச <i>ினா - நாற்காகத்க</i> ளவு; எறக                           | •        | ஒவல் - அழிவில்லாத                                   | 121 |
|                                                                | 167      | ஒவினே - செடுதற்கே அவான                              |     |
| தட்டு <b>-</b> ஓட்டம்                                          | 324      | <b>द्रियो</b> थन                                    | 34  |
| ஓட்டும் <b>-</b> ஒடுதலும்                                      | 284      | ନ୍ରା - அழிவ                                         | 23  |
| தத்தி - ஒரு தி                                                 | 322      | ஒவேனும் ஊன்விலே வாணிகர்                             | 138 |
| த்திடம் - வேதம் ஒ <i>து</i> மிடம்                              | 336      | கச்சாரம் <i>உக</i> ச்சுக்குத <b>து</b> தல்          | 109 |
| த <b>்தை</b> டையாய்க்கு - ஒத <b>்</b> அடை                      |          | கட்டம் - தன்பம்                                     | 149 |
| யாய்க்கு                                                       | 166      | கடம் - மீலச்சார்பு                                  | 335 |
| 2                                                              | 324      | கடக்கிரிமை                                          | 5   |
| தைதானைபு - நாறுணைப பு87,<br>தெதலில் - நீங்குதேலில்லாத          | 188      | தடி = 1விக்க                                        | 98  |
|                                                                |          | கடிகிற்றிலர் - நீக்கிஞால்லர்                        | 138 |
| த்தி – மயிர்                                                   | 233      | சடிஞை - பிச்சைப் பாததிரம்                           | 356 |
| ஒதிஞானி - அவதிக்ஞான முடைய                                      |          | கடிதாக - விரைவாக                                    | 86  |
| முனி                                                           | 26       | கழ் தும் - கண்டிப்போம்                              | 22  |
| நகிராணம் - முக்காலங்களிலுர                                     |          | கடியும் - வெல்லும்                                  | 103 |
| தொ?ுவிலும் நடக்கும் கிகழ்ச்                                    |          |                                                     | 195 |
| சிகுளோயறியும் அறிவு; இதனே                                      |          | கடி <u>வன - நீக்கு</u> வென                          |     |
| 'அவதி ஞானம்' என்ப. ஐவகை                                        |          | சுடுக்க - கடுமையாக                                  | 228 |
| ஞாகங்களில் ஒனறு; மதி,                                          |          | 40s - விரைவாக                                       | 97  |
| ச்ருதி, அவதி, மனபர்யய, கேவ                                     |          | கடுத்த - விரைந்தடுத்த                               | £   |
|                                                                | 1        |                                                     |     |
| லம் என ஞோனம் ஐவேலகை                                            | 33       | கடுக்கைய் - கொடிய கூற்றும்                          | 10  |
| லம என ஞானம் ஐவகை<br>ஒதிஞர்க்கும்-ஒதிப்ப <b>யின்</b> ருர்க்கும் | 33<br>80 | கடுகவை - சொடிய குற்றம்<br>கண்டிகை - மீன் பிடிக்குங் | 19  |

| <del></del>                                  |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
|----------------------------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| கண்டிகை - ஒருவித வாத்தியம்                   | 197  | கரி - சான்ற                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 12           |
| <b>കേഷ് തെന്നാ</b> ഖ - <i>அறிர் த</i> രേഖ    | 364  | கருந்தடி - மிக்கதசை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 279          |
| கண்மாளஸ் திரீ                                | 226  | கருகோய் - கால்கடைகட்குவரும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| கணுதன்-வைசேஷிகமதகர்த்தா                      | 314  | ஒருவகை கோய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 151          |
| கணி - ஒருவகை வேங்கை மாம்;                    |      | கருவின - (முன்) செய்விண,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
| 'கணி வேங்கை' இருபெய                          |      | 24: பாவம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 232          |
| <i>ொட்டு</i>                                 | 18   | கரைப்ப - செடுப்பண                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 99           |
| <b>குணை - தொட்சி;</b> இங்கு <i>க தொட்</i> சி |      | ණා · ග%ා                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 304          |
| யமைந்த செக்குரலுக்கு வக்                     |      | கல்பவாசி தேவர் பதி <i>ண றுவ</i> ர்:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 00.          |
| <i>5.</i> <b>49</b>                          | 171  | 1. இவைதாம்; 2. எசாக;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| கத் தம் விரியன்<br>                          | 71   | 3. ஸாத்குமார்; 4. மாஹேர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
| கதஞ்சித் - சிறி து                           | 111  | திர; 5. பிரஹ்ம; 6. பிரஹ்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
| த்தம் - சினம்                                | 298  | மோததா; 7. லாக்கவ; 8. கா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
| கதற்று - கத <i>ற</i> ஞ் சொற்கள்              | 355  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| ததி ஆறு - விலென்கு கதி, பேய்க்கதி,           |      | சுக்ர; 11. சதார; 12. ஸஹஸ்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| கவ, தெவவி, இக்கர்                            |      | சார் 13. ஆக்க; 14. பொண்க;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| கள்க இ. This list differs from               |      | 15. ஆரண; 16. அச்யுதர் என.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 30           |
| that given by Childers                       |      | சல்பியா தின்றல்-சல்பியமாம் <b>ஸ</b> ம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 30           |
| in his Pali Dictionary in                    |      | தின் றல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 121          |
| one item—Brus — for                          |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 14           |
| which he gives Asura                         |      | கல்பியமாம்ஸம் - திரி வுண்ணவ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| nikayo. The commentator                      |      | கோடி விசுத்தமான மாம்ஸம்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 104          |
| quotes 'Manimekalai' for                     |      | details in page 126.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 126          |
| the six gatis.                               | 180  | கல்லி - தோணமு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 229          |
| பிர தாக ஐக்பேல்.<br>தேர்க்கும் - கூவும்      | 20   | ்கல் லுவான - திருடுதற்குச் சுவர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|                                              |      | स्वित क्या ख                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 23           |
| தியவர் - பிறவிபுடையவர்                       | 845  | கலைககம் - கல்கூஷ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 168          |
| தே - வடுவுண்டாக்கும் வசைச்                   | 100  | ்கலம் - பண்டம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | $22^{\circ}$ |
| சொல்                                         | 100  | கலமல் ககு அககும் - கலங்கச்செய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _            |
| தேவாய் - குற்றம், 124; வூ. 153.              | -124 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 20           |
| க்தி - ஆர்பாங்களே. Woman                     |      | கலாம் - போர்; மலப்போர் 185 ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| ascetics among Jains are                     | 4.00 | பகுக                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 267          |
| so called.                                   | 123  | கலி - அஞ்சதற்குரிய ஆரவார                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
| க்து - கட்டுத்தறி ∪∪;                        | 108  | ഒബ്. 23; ഒബ് 20 <b>4;</b> മെ <i>നു</i> ക്ക                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 317          |
| ப்பம் - கல்பம் - கல்பகாலம்                   | 260  | சவிசு சட கூறிய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 120          |
| ப்பியம் - உண்ணுகற்குரியது                    | 121  | கூலபல்குல் - மேகலே யணிர்த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
| ம்பூல - இரைச்சல்; கூச்சல்                    | 134  | அல்குல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14           |
| ம்புள் - கானங்கோழி                           | 17   | கவ <i>ண்று -</i> கவஃவெகாண்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5            |
| மகம் - முடிபு, 149; பொருத்தம்                | 203  | கணவுத்த - பின்வுபட்ட                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 356          |
| சயப் <b>புலி</b> - பெரியபுலி                 |      | கழிகின்ற - இறக்கின்ற                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 265          |
| ராகம் - சீர்க்குண்டினக                       | 259  | க <b>ுழ்து – பிசாசம்</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 366          |
| ள்மேக் திரியமைக் து - வாக், பாத ,            |      | இரை - மெய்கில்<br>இது - நகாலி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 197          |
| பாணி,பாபு,உபஸ்தம் என்பன.                     |      | களிரீர்மை - கட்குடித் <b>தக்களிக்கு</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - •          |
|                                              |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 258          |
| இவற்றின் விஷயம்:—வசன்,                       |      | மியல்பு<br>கற்கசிப்பார் - பொருளில் இறுக்க                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 200          |
| கமன, தொஹுண, விசுயர்க்க,                      |      | THE COMPANY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF |              |
|                                              | 297  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |

| V-100-00-00-00-00-00-00-00-00-00-00-00-00  |      |                                    |     |
|--------------------------------------------|------|------------------------------------|-----|
| முடையோர்                                   | 134  | காரணம் வேண்டாக் கடவுள்             | 275 |
| <i>க</i> ற்பம் - க <i>ற்பகால</i> ம்        | 208  | காரணத்பாவம் - கொஃலயின்றி           |     |
| <b>கேறங்குகள் –</b> சாற் <i>று</i> டிகெள்  | 114  | மாம்ஸபக் ணம் இல்லே. கொலே           |     |
| <i>நேறிக்கு</i> தல் - <i>கடித்த</i> ல்     | 121  | பாபமாகையால்மாம்ஸபக், ணைம்          |     |
| <b>தறியற</b> ங்காலம்-இறைச்சி கிடைக்        |      | கர் எனு தபரபமாம்                   | 2   |
| காத கோம்                                   | 141  | காராடை - காரமுள்ள ஆடை;             |     |
| கறுப்பு - ஒருவகைக் கருகிறக்                |      | காரம் - இங்குச் சாயத்தின்          |     |
| குழம்பு                                    | 147  | உறைப்பு                            | 95  |
| தேறுவேச்சம் - <b>கேறுவ</b> /தலால் உளுதாம்  |      | காலம்-ஆஜீவகனுக்குக் காலமென்        |     |
| அச்சம்                                     | 181  | பதோர் பொருளில்%ல                   | 277 |
| <b>ஹைக்கலம் - (பால்)</b> கறக்குங்கலம்      | 215  | காழ்ப்பாடு - உறுதி 276,            | 282 |
| என் <i>றி</i> - வ <i>ருர் தி</i>           | 95   | காளன் "                            | 226 |
| என் <b>றிய - மிக்க உட்</b> செறிவுள்ள;      |      | காறில் - கால் தில் பெயன்க          | 96  |
| அடிப்பட்ட                                  | 135  | திதவப - குற்றவாளி                  | 103 |
| <b>ன்றிறுல் - சினத்தா</b> ல்               | 96   | திண்ணர் - இருள்டிறமுடையோ <b>ர்</b> | 27  |
| கண் ஹேகாலன்                                | 57   | கொக்தி - ஒரு புண் கோய்             | 152 |
| னேப்பாடு - அகலமான இடம்                     | 104  | திழ்மை - உரிமை                     | 79  |
| லீன இருள் - மிக்க இருள்                    | 195  | திழவுக்காலம் - திழப்பருவம்         | 364 |
| <b>ேனகடல் - ஒ</b> விக்குங் கடல்            | 268  | கிழி - கிதிப்பொதி ; பணமூட்டை       |     |
| ராகதர்தம், காவிஷாணம் - இல்                 |      | நிளத்தல் - எடுத்தூச்சொல்லுதல்      | 79  |
| பொருள்                                     | 165  | கினர்க்கு - ஊக்கமுற்று             | 22  |
| ாகர் திருகரம்-காவிரிப்பூம்பட்டின்          | _    | கு - குற்றம்                       | 338 |
| ாட்சி - கோட்பாடு                           | 207  | குக்குட மாகள் - கோழிககர்;          | 000 |
| எண்டல் - விளங்கவறி தல்                     | 38   | இஃ த உறையூர்க்கு ஒருபெயர்          | 975 |
| ளண்டும் - காண்கின்றோம்                     | 134  |                                    |     |
| எண்பு - காண்டல்                            | 220  | குக்குடஸர்ப்பம் - கோழிப் பாம்பு    | 312 |
| ானம் - கொச                                 | 111  | குசலாகுசலம்                        | 222 |
|                                            |      | குஞ்சிதது – வீளயத்தாக்கி           | 98  |
| ளதலன் - புதல்வன்                           | 265  | குடினை - மதிலு நப்பு               | 98  |
| ளதிகர்மம் - ஞாராவரணியம், தரி               |      | குணர்கு = பெருக்கி                 | 252 |
| ச <b>ையா</b> ணியம், மோஹுகியம்,             |      | குணகுணி பேதாபேதம்                  | 159 |
| அந்தோயம் என நான்கு                         | 1    | குத அதல் வலித்தல்; இங்கு வாதம்     | 303 |
| ாதை - செய்யுள், பாட்டு                     | 37   | குப்தி - திரிகுப்தி - மஞ்ஞைப்தி,   |     |
| வர்பு - மெததல்                             | 335  |                                    |     |
| <b>எ</b> ய்ஞர் - சின <i>ர்</i> து சொல்பவர் | 228  | வசன காயங்களின் சேஷ்டை              |     |
| ளைய்ததி - காய்ச்சி                         | 53   | கீனையடக்கித் தியானத்தில் கிற       |     |
| ாய்தல் – வெருத்துதல்                       | 3    | பது. Vide appendix A.              | 21  |
| எய்வ - ()வெறுப்பன                          | 53   | கும்மாயம் - பயற்றை வேசவைத்         |     |
| எய்வது - இங்கு ஒடிப்பது                    | 235  | தாக்கிய உணவுப் பொருள்;             |     |
| எயக்கிலேசம் – பாஹய தபசுக்                  |      | பாயசம்                             | 162 |
| களில் ஒன்று 67                             | -119 | கும்பி _ மலம்                      | 100 |
| <b>காயம் - ஆகாயம்</b>                      | 304  | குாம்பை - குடில் ; குறிச்சி        | 207 |
| sாயா - ஒரு பூ                              | 18   | குரு – கிறம்                       | 18  |
| காரங்கள் - காரியங்கள்                      | 102  | குவகு என்பது கள்ளும்,காமமும்       |     |
| கா <i>ரணத் - காரணம</i> ாக                  | 127  | மாம்வமும்                          | 341 |
| காரம் - பொன்                               | 153  |                                    | 338 |
|                                            |      | 0-0                                | 200 |

| <b>ആയം -</b> ഥീസപ്പേക്കി             | 282   | கொடுஞ்சு . தேர்த்தட்டின் முன்         |     |
|--------------------------------------|-------|---------------------------------------|-----|
| குவாவிய - திரண்டடைந்த; திர           |       | புற முள்ள கைப்பிடித் தேண்டு           | 19  |
| ண்ட                                  | 246   | கொடுவரி - புவி, 24; வீனர்த            |     |
| குழக்கண்று - இனங்கண்று               | 169   | வரிகளுடைய தென்பது                     |     |
| குழே <b>மணர்</b> கள் - மைப்பாகாவகள்  | 171   | கொடைக்கு ஒட்டி - கொடுப்ப              |     |
| குழுக்களாய் - கூட்டமாய்              | 272   | தற்கு ஏற்ப; வி %லக்கு இசை <b>க் த</b> | 200 |
| குறட்கண்ணும் - குறைந்ததிலும்         | 231   | கொதித்து - சினர்த                     | 125 |
| ആമ9 - ഥ <sup>2</sup> ഞാൽ ; പலതെക     | 108   | கொப்பே - கெண்டியும்                   | 92  |
| குறின் - கோட்சொல்                    | 125   | கொம்பர் - கொம்பு                      | 98  |
| கு <b>றி</b> - இங்குப் பெயர்         | 159   | கொருக்கை - குறட்டை                    | 155 |
| குறிகிவே செய்த - குறிப்பிலே          |       | கொல்லிய - கொல்ல                       | 84  |
| கிறுததிய                             | 245   | கொளீஇ . கொண்டு                        | 63  |
| குறியாறு ஆறஸம்ஜ்ஞாஸ்காதம்            | 200   | கொல் ஏறு - கொல்லும் அட                |     |
| கூடம் - சம்மட்டி                     | 103   | லுடைய எருது; விகைட                    | 169 |
| கூம்பி - குவிர்த                     | 148   | கோடல் - காக்கள்                       | 18  |
| கூயத்தின்                            | 298   | கோடி - கொள்ளுதி; செய்கின்             |     |
| கூர் இமம் - மிக்க பனி                | 143   | ருய்                                  | 123 |
| கூர்ங்கை - முழங்கை                   | 182   | கோடு - உச்சி, 23 ; கைக்கொம்பு,        |     |
| கூர்த்த - மிகுந்த                    | 99    | 29; இவா, 136; கொம்பு                  | 169 |
| <b>கூர்ப்பி?ன</b> ் கூரமைமையுடையை    | 138   | கோததொழின் மாக்கள் - அர                |     |
| குடாப்பு - உண்கைம                    | 280   | சன பணியாளார்                          | 125 |
| கூழன் - தௌிவில்லாதவன்                | 79    | கோதியிட்டு - குற்றங்களே வெளி          |     |
| கூளி - பிடாரி                        | 21    | யிட்டு                                | 192 |
| கூறை-உடை 20                          | ); 94 | கோமாரி - கால்கடைக்கு வரும்            |     |
| கூன் இரு - விளர்த முதுகின            |       | ஒருவகை கோய்                           | 151 |
| யுடைய இருல் மீன்                     | 94    | கோரகை - கஞ்சி குடிக்கும் பாத்         |     |
| கேவலஞாகம்-அகக்க சதுஷ்டயங்            |       | திரம்                                 | 87  |
| களி லொன் று;மற்றையமூன் ற:            |       | கோழ் - உழுவழுப்பு                     | 20  |
| கேவல தரிசனம், கேவல வீரி              |       | கோழரை - வழுவழுப்புள்ள அடி             |     |
| யம், கேவல சுகம்                      | 2     | மாம்                                  | 261 |
| கை செய்து - பு?னர்து                 | 98    | கோள் - குணம்                          | 186 |
| கைத்தும் - கசக்தும்                  | 119   | கோளி - பயன்கொள்ளும் பருவ              |     |
| கையததின் - கீழ்மையால்                | 95    | முடைய                                 | 20  |
| கையற - செயலற                         | 68    | கோளியும் - கொள்ளும்; கொள்             |     |
| கையாப்பு - கைக்கட்டு; விலங்கு        | 74    | ளுகற் கிடாதருகின்ற                    | 187 |
| கையிட்டு - செயல்மேற் கொண்டு          | 118   | கோறல் - கொல்லுதல்                     | 2   |
| கொஃடிர் - கொள்ளுமின                  | 91    | சக்காவாளம்                            | 239 |
| கொட்டியும் - துவைத்தும்              | 98    | சங்கம் - ஒற்றுமை                      | 73  |
| சொட்டில் - குடில்                    | 180   | சட்டர் - பின்பற்றுவோர்; மாண           |     |
| கொட்டு - உடம்பு                      | 53    | வர்                                   | 223 |
| கொடிப்புற்று - கொடிபோல் வள           |       | சடங்கம் - ஊர்க்குருவி                 | 79  |
| <b>ருவ் கே</b> றையோன் புற் <i>றா</i> | 147   |                                       | 139 |
| கொடியினின் - மின்னற் கொடி            |       | சடர் - வஞ்சமோ யுள்ளவர்                | 261 |
| போல                                  | 275   | சண்ணு ம் - குடைகுத்து தல்             | 102 |
| தொடு – தொண்டு                        | 103   |                                       | 227 |

|                                            |            |                                    | <del></del>                               |
|--------------------------------------------|------------|------------------------------------|-------------------------------------------|
| சதூர்கியதங்கள் - ஆசிவகக் கோட்              |            | சார்த்தர்                          | 99                                        |
| பாடு; அதாவாவது, அதாவாம்                    |            | சால் - கிரம்பிய                    | 144                                       |
| வ <b>ைக்,அதுவார்</b> தூ <b>ணை</b> ,அதுவாம் |            | சாலகம் -                           | 48                                        |
| பொழுத                                      | 286        | சாலம் – விகேற்பம்                  | 108                                       |
| சந்தானம் - Series, தொடர்ச்சி               | 4          | சாலமும் - மாயமும்                  | 108                                       |
| சப்ததாது - சப்ததாது மயம் சரீ               |            | சாலிபுததிரர் - சாரிபுத்தி          | ori -                                     |
| சம்;Appendix A.                            | 52         | கௌதமபுத்தரின் முக்கிய              |                                           |
| சமதண்டம் - உளர்                            | 275        | யரிருவரில் ஒருவர்; மற்றவ           | ν <b>ιτ΄ -</b>                            |
| சமம் - அடக்கம்                             | 281        | மொக்கலாயகர்                        | 7                                         |
| சமவச்ரணம்                                  | 192        | சாவுகள் - பேய்கள்                  | 26                                        |
| சமழ்ப்பு - லஜ்ஜை                           | 281        | செக்கென உவிரைவாக                   | 330                                       |
| சமழ்ப்பென்னும் - வெட்கஞ் சிறி              |            | சிங்கினை - சிக்கிணை                | 91, 92                                    |
| தாம்; இதில் 'என்னும்; சிறிது               |            | செங்கும் _ அழிபும்                 | 73                                        |
| மென்னும் பொருட்டு                          | 108        |                                    | 355                                       |
| சமழீல் - நாணுடையை                          | 281        | செட்டு - சாதுர்யம்                 | 349                                       |
| சமிதி-பஞ்சசமிதி. துறவறம்பூண்               |            | செத்தி கேடித்திரம்-மோகுடிஸ்தா      | ுனம் 180                                  |
| டோர் ஆசாரம். ஈர்யாஸ்மிதி                   |            | செதர்க்து - பிரிக்து               | 327                                       |
| பாஷത്തസധി ട്രി, ഒരുത്തസഥി ട്രി,            |            | சிதிலம் - சிதைவு                   | 116                                       |
| ஆதானகிகேப்பு மிதி,உதஸர்க்                  |            | சிதைக்க - உருவழிக்க                | 168                                       |
| க்ஸமிதி. Vide Appendix A                   | 21         | சிக்கமாயவும் - (சித்தமா <b>ன</b> ை |                                           |
| சமிப்பதும் - அடங்குவதும்; செடு             |            | முடிருத்தைவும்                     | 203                                       |
| வதும்                                      | 151        |                                    | 8 <b>. 9</b>                              |
| சையித்தியம் - புத்தாலயம்                   | 94         | பொழுது வல்லான், சுற                | 116                                       |
| சனா - மூப்பு                               | 58         | செல்வேமை - இழிவு; அலவு             |                                           |
| சலம் - குற்றம், 106; பொய்,                 | 00         | தன்மை                              | 365                                       |
| 227; பிடிவாதம்                             | 288        | செலம்புமாறு - ஒலிக்குமாறு          | 184                                       |
| சுவா் - குற்றம்                            | 102        | சிலாகை - பெருமை                    | 328                                       |
| சேவறை - குற்றம்                            | 264        | சில் - கல்                         | 143                                       |
| சவலே<br>சவலே                               | 256        | சிலோயா - ஒவித்த                    | 23                                        |
| ക്കാമ - ക്കാവ                              | 278        | சிவகதி - வீடுபேறு                  | 195                                       |
| சற்கை - தோல்                               | 100        | செறப்பு - விழா 21; விசேஷம்         | 314                                       |
| சாகாடு - வண்டிட                            | 114        | சிஸ்ற - அரண்                       | 197                                       |
| சாகை = கிலா                                | 60         | சிறைக்கும் - <b>விழிக்கு</b> ம்    | 27                                        |
| சாததன் - 'ஒருவன்' என்னும்                  | • .        | சினகாம் - ஜிராலயம் : 'சித்தக       |                                           |
| பொருட்டு                                   | 174        | சைதோயாலயம்' என்றுர் உ              |                                           |
| சாத்தாகும்-ஸ்யாத்ஆகும். ஸ்யாத              |            | யாசிரியர்                          | 56                                        |
| வாதமாகும்                                  | 270        | 1                                  | 314                                       |
| சாதம் - ஆதாரம்                             | 208        | 0.10, =                            | 184                                       |
|                                            | , 00       |                                    | 214, 215                                  |
| சாதலில் No real death,                     | 266        | சேர் <i>த்தன</i> - விரும்பின       | 214, 210                                  |
| the soul survives death.                   | 366        |                                    | ı å m                                     |
| சாதி - பிறப்பு                             | 347<br>163 | 3 3 3                              | 291                                       |
| சாக்து - குழைவு, விழுது                    | 310        | முடைபன<br>சோது - கோத               | $\begin{array}{c} 251 \\ 255 \end{array}$ |
| சாபவன் - இறப்பவன்                          |            | சீலா - தணி                         | 164                                       |
| சாம்பி - அடிக்க                            |            | சன் - திலமடையவன்<br>- சிலமடையவன்   | 226                                       |
| சு <b>ரு -</b> சுவர்                       | 215        | ) みのA 。 みov((れの)) [11(回) (20)      | 440                                       |

| சேவாம் - பௌத்த முனிவர் அணி                 |              | செம்மற்ற - பெருமைத்த                        | 19       |
|--------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------|----------|
| புக் தோவாராடை                              | 89           | செய் - வயல்                                 | 64       |
| சு ததன தே ஸ்வரூபம் - ''முன்றுன்            |              | செய் - ஒத்த ; உவமச் சொல்                    | 85       |
| பெருமைக்க ணின்றுன் '' குண்                 |              | செய்கை யிருபது-இருபது ஸம்ஸ்                 |          |
| டலகேசிக் கடவுள்வாழ்த்து                    | 62           | கார ஸ்கங்கம்                                | 203      |
| சு <b>தக்கடல் - சுரு தம் -</b> ஆகமம்       | 274          | செய்ஞ்ஞனும் - செய்வானும்                    | 245      |
| சுதம் - <b>ஆ</b> கமம்                      | 274          | செய்த - செய்ய                               | 310      |
| சுகை <i>- பா</i> ஸ்                        | 116          |                                             | 146      |
| <i>ஈர்தம் - சத்தம்</i>                     | 122          |                                             | 34       |
| ஈருக்கு - மூலம்                            | 86           |                                             |          |
| சு <i>ருட்</i> டை                          | 151          | தோன்றுவது                                   | 297      |
| ஈரை - கள்<br>ஈ                             | 342          | செருப்புத தொட்டு - செருப்                   |          |
| சுலா - சுலாவுகைரு; மயக்குவுகைர             | 266          | பணிக் து                                    | 232      |
|                                            | _            | செவ்வல் • அண்பம்                            | 35       |
| ஈவ <i>டறுவீர் - அறக்டிக</i> மவீர்          |              | මිජිව <b>ම -</b> මිජිවීමණ                   | 193      |
| சுவடித்தவாறே - தோனறியவா                    | 122          | செறித்தல் - அறைதல்                          | 277      |
| தே இது | 969          | செ <i>றிந்த</i> - பொருந்திய ; இங்குப்       |          |
|                                            | 75           |                                             | 359      |
| ஈ உடு <b>– அடை</b> யாள மும்<br>ஈழற்றியே    |              | செறிவு - அடக்கம்                            | 51       |
|                                            |              |                                             | 348      |
| தைகர் - பன்றி; 'சூகாம்' என்பது             |              | ் செறுதல் = கடிதெல்                         |          |
| கடை குறை <i>®்தது</i>                      |              | சேக்கை = படுக்கை                            | 145      |
| து தெஸ் - சூடுபோடுதல்                      | 230          |                                             | 18       |
| து தொதை - பிறந்த                           | 348          | சேடன் - உயர்கதோன்; இங்குப்                  | 909      |
| தன · குற்றம்; பஞ்சசூன் - See               |              |                                             | 208      |
| page (118)                                 |              | சேடிய காடு                                  | 22<br>84 |
|                                            | 118          | சேண் - நீனம்                                |          |
| செக்கினகணே - செக்குரல்                     | 171          | சேதம் - கூறு பாகம்                          | 278      |
| செகுத்து - கடந்து<br>்                     | 120          | சேதீனை - அறிவு                              | 357      |
| செங்கழு - கூரான கழுமாம்                    | 143          | Garassa - Gall                              | 152      |
| செங்குடறை - செக்கிற ஆடை                    | 227          | சே திக்கப்படாத <b>அ</b> - குறைக் <b>கப்</b> | 0.0      |
| <i>செண்பின்ன் - சதான்</i>                  | 323          | படாதது                                      | 98       |
| செத் <b>துவ</b> ம் - பேதைமை                | 3 <b>0</b> 5 | சே தியம் - ஜிராலயம்                         | 59       |
| செத்துவங்கள் - பிசாசங்கள்                  | 43           | சேப்பம் - ஆண்குறி                           | 340      |
| செது - பொருத்தமின்மை; அயுக்                |              | சேமம் - இன்பம்                              | 89       |
| கம்                                        | 286          | சேய் - சிவகத                                | 312      |
| ச தூவல் - செடுத லுடையது                    | 326          | சோதல் - சேதிததல்                            | 153      |
| செம் - தொர்த; நடுவுகிலமையான                |              | சேவிக்க - ஓத                                | 368      |
| செம்பகல் - பட்டப்பகல்                      | 134          | சேற்போருள்                                  | 161      |
| செம்படம் - செக்கிறப் போர்வை                | 232          | சேறல் - செல்லுதல் 18;                       |          |
| செம்படர்கள் இறைவன்-புத்தன்;                |              | அடைதல்                                      | 58       |
| செம்படர் - அவராடை போர்த்                   |              | சேறு - அலாம் (Taste)                        | 204      |
| தோர்                                       | 197          | சொற்று - சொல்                               | 58       |
| Davident annica en est                     |              | சொன்மை - சொல்லின் அருபை                     |          |
| தைப்புணை - அறுத்துத்து ஊணை<br>-            | 151          | சோர்வில் - கெடாத                            | 9        |
|                                            |              | சோத்யங்கள்                                  | 81       |
| செம்மல் - தூலைமை                           | 01           | <b>் கோ</b> இரு நாகு து                     | f A      |

| சோமாகி                           | 111 | தாபதன்                                | 368 |
|----------------------------------|-----|---------------------------------------|-----|
| சௌத்தோதமீ - சுத்தோதேனன்          |     | தாமம் - மாலே 25 ; முத்தமால            | 76  |
| மகன், புத்தன்                    | 271 | தாரை - நீர்                           | 259 |
| ஞாதி - பிக்ஷுணி                  | 90  | தாமரைமேனடந்தான் - அர்ஹத்              |     |
| ஞாதிகள் - சுற்றத்தார்            | 225 | பாமேஸ்வான். " மலர்மிசை                |     |
| ஞாயில் - மதிலு அப்பு             | 98  | யேகிஞன் '' (குறள்)                    | 15  |
| ஞானேக்திரியம் ஐக்து-ஸ்பர்சன,     |     | தாவ%ன - ஸ்தாபனம்                      | 231 |
| ாலான, க்ாாணா, சக்≱ு, சுரோ        |     | தாழமின்றி - தாழாது                    | 79  |
| தா மென்பன                        | 297 | தாள் - தண்டு                          | 186 |
| தகை - அழகு                       | 18  | தானே - சேன                            | 304 |
| தகைப்படுதல் - தடுக்கப்படுதல்     | 218 | திடர் - மேடு                          | 198 |
| தஞ்சமன்று - எளிதன்று             | 24  | திண் - ஸ்திரம்                        | 3(4 |
| தட்டம்<br>தட்டம்                 | 284 | திண் மெணன் றமனம் - உறு தியுள்ள        |     |
| தமு - தைச                        | 78  | மனம்                                  | 101 |
| தடிதல் - <i>அறுத்</i> தல்        | 143 | திண்பதம் - உறுதிகிலே                  | 366 |
| தண்டாது - விடாது                 | 196 | திண்பான்மை-உறு தியாகதன்மை             | 101 |
| தண்டி - தறம்பன்-A fat fellow     | 103 | திண் பொ <i>ருள்</i> தணியப்பட்ட உற     | 101 |
| ததாகதர் - புத்தர்                | 84  | திப் பொருள்                           | 88  |
| தந்த - நூல் 119,                 |     | திணேயில் - ஒழுக்கததில்                | 275 |
| த <i>்</i> தேரையுத்தி            | 158 | திதூல் - தேமல்                        | 61  |
| தபத்து - சொல்வித்து              | 309 | திமிசு - வேங்கை                       | 57  |
| தமித்தா - தனியாக                 | 135 | திமில் - தோணி - A boat                | 198 |
| தாண் - சதை சுவாணம், தங்கம்       | 103 | திருந்தல் - திரைத்தல்                 | 142 |
| தாண் - தூய் பொன்                 | 103 | தொணி- <i>கெருப்புண்டாக்</i> குஞ் செடி | _   |
| தரிப்பு - பொறுமை                 | 208 |                                       | 314 |
| தீலத்தில் - மேன்மேல்             | 78  | தொப்பியம் - தொவியம்                   | 163 |
| து இப்பட்டு - முற்பட்டு, எதிர்ப் |     | தொன்வு - தொட்சி                       | 103 |
| ് പட்டு, அணு€                    | 22  | திரவ்யம் - பஞ்சபூதம், திக்கு,         |     |
| தலேப்பெய் - அடைய                 | 296 | மனஸ், காலம், ஜீவன் என                 | 315 |
| த%வேற - கிட்ட                    | 30  | <i>ஒன்பதாம்</i>                       | 910 |
| தவ - கட்ர்த, இறாத 🕦              | 32  | திரிதோஷம் மித்யா ஞானம்,               |     |
| தீன பெய்து - கட்டுச்செய்து       | 253 | மிதயா தரிசனம், மித்யாசாரித            |     |
| துளோயாள் - அடிமையாள்             | 67  | ரம் என. இந்த ரோகம் தீர்க்             |     |
| தே நும்பஞய் - கு நும்பஞய்        | 102 | கும் மருந்து - ஸம்யக் ஞான             |     |
| தன்னம் - 188 ; எடுத்துக்காட்டு   | 186 | மாம், ஸம்யக் தரிசனம், ஸம்யக்          |     |
| தன்னமும் - சிறிதும்              | 98  | சாரிதாம் எனற இவவிரண்டுக்              | กกษ |
| தன்மாத திடை ஐந்து - ஸப்த.        |     | கும் அதுவே காரணமாகையால்               | 280 |
| ்ஸ்பரிஸ், ரூப, மஸ், கக்தம்       |     | திரியோக மருக து - கன்ஞாகம்,           |     |
| என்பன                            | 297 | நற்காட்சி, நல்லெ வாழுக்கம்            |     |
| தவிரன் - ஸ்தவிரன் ; தோன்         | 259 | என்ற ரதா திரயம் மூன்றுப்              |     |
| தாட்புழு - செற்பயிரை ஊற          |     | கூடிய பரமனைவுத்தம், இதுவே             |     |
| படுத்தும் ஒருவகைப் புழு          | 151 | பிறவிகோய் தீர்க்கும் மருக             |     |
| தாடி                             | 310 | தாம். ''சம்யக் தர்சன ஜ்ஞாக            |     |
| தாடையாழ்வார் பௌதத                |     | சாரித்ராணி மோகூ மார்க்கா:"            |     |
| ஆகிரியர்                         | 128 | (தத்வார்த்த ஸூ.தோம்-1).               | 36  |

| <b>ി</b> റിര്ചെ <i>ട്</i> തോ - <b>ഗുത്</b> ചാ രേചു <i>ട</i> ത | 000  | தப்பன - தாய்ப்பன ; நாகாவ்ண                      | 28              |
|---------------------------------------------------------------|------|-------------------------------------------------|-----------------|
| ஸ்கு தம்                                                      | 203  | துப்பாய - உணவாகிய                               | 283             |
| <sub>கிருக்</sub> திஞர் - மேம்பட்டார்                         | 99   | தப்பான் – நகா்வான்                              | 271             |
| நொருத்தப் பீடிகை - வித்தசில                                   |      | துப்பு - அனுபவம்,பயன் Enjoy-                    |                 |
| பென்ற வரித்த பாமேவ்ஃடிகள்                                     |      | ment                                            | 254             |
| இருக்கும் லோகாக்கிரஸ்தானம்                                    | 60   | தாய்ப்பும் - நாகர்வும்                          | 147             |
| நிருவத்தது - பெருமையுடையது                                    | 162  | <i>து</i> ய்யோம் <sub>–</sub> <i>தூ</i> யோம்    | 102             |
| நெருவ்தடி விஷனாதகம் - See the                                 |      | தருகெறி - பிழைவழி 333;                          | 368             |
| Introduction.                                                 | 199  | துலா - கிறைகோல்                                 | 266             |
| இரைப்ப - கிடப்பன                                              | 92   | தாவர் தான்னம் - செக்கிறம் ஊட்                   |                 |
| இறல் - வலிமைம், 88; பகை                                       | 271  | டிய தையலாடை                                     | 98              |
| நிறவியாள் - திறமை புடையாள்,                                   | - 1  | அவர் தோய்த்து - ஆடைக்குத்                       |                 |
| Die Rock                                                      | 52   | துவர் ஊட்டி. Their cloths                       |                 |
|                                                               | _    | should be dyed red; hence                       |                 |
| நிகோயினேரும் - தினையினைவும்                                   | 88   | the Bikshus were Called                         |                 |
| ிங்கொழுக்கு - தீங்கு பயக்கும்                                 | 95   | செம்படவர் -the red-robed                        | 98              |
| ஒழுக்கம்                                                      | 90   | தாளைக்கில்லா = அசைவில்லா                        | 188             |
| ண்டமாழ்கி - 'தொட்டாற் சுரு                                    | 150  | அற்றி - கெருக்கி                                | 14              |
| ங்கி' என்னுஞ் செடி                                            | 150  | தன்றினன் - பொருந்தினன்                          |                 |
| ப்பதை - திர்ப்பத                                              | 109  | தனை ஊசை உதையலூசி                                | 12              |
| ரேத்தன - தீர்ததகரபாமதேவன்                                     | 274  | தன்னஞ் செய்தாடை - தைக்கப்                       | 12              |
| வேகம்                                                         | 142  | uil gon. The Bhud-                              |                 |
| ிற்றுகின்றீர் - ஊட்டுகின்றீர்                                 | 349  |                                                 |                 |
| ன் - தீனி                                                     | 130  | dhist ascetics would make                       |                 |
| ன் - தின் றல்,இங்குஊன் நின் றல்                               | 141  | robes for themselves by stitching together cast |                 |
| னே வன் - தின் கின் றவன                                        | 310  | away rags picked from the                       |                 |
| நாகள் - அணு                                                   | 206  | streets and other places.                       |                 |
| நட் <b>க -</b> அச்சக்கு மிப்பு                                | 364  | Even when they had new                          |                 |
| நணங்கை - மகளிராடுங் கூதது;                                    |      | cloth presented to them                         |                 |
| இருகைகளே பும்முடக்கிவிலாப்                                    |      | they would tear them to                         |                 |
| பக்கம் வைத்துக் கொண்டு                                        |      | pieces and then stitch                          |                 |
| அசைக்தாடுதல், 25; கோதத                                        |      | them into robes.                                | 9               |
|                                                               | 55   | துன்ன ததொழில்-தையல்தொழில்                       |                 |
| 60.4                                                          | UU   | தான்னம் - இங்குத் தைத்த <b>தோ</b> ணி            |                 |
| நணங்கைசெய்தாடல் கைகோத                                         | E 5  |                                                 | 10              |
| தாடும் ஆட்டு                                                  | 55   | ## Tailoring                                    | 14              |
| <b>தணக்கை செய்து</b> - கைகோ <i>தது</i>                        | 55   | தன்னினர் - பொருந்தினர்                          |                 |
| நணிக்கலாம் - வே அபடுத்தலாம் 3                                 | 55   | தான்னுவித்து - கட்டுவித்த                       | 33              |
| நத்தல் - நுகர்தல், 95 ; நுகர்வு                               | 0.40 | தானி - தனைபம்                                   | 20              |
| 313; உண்ணால்                                                  | 249  | அவோகது - விரைக்கு                               | 9               |
| நுதாங்கம் - See Stanzas 355                                   |      | தா - இறைச்சி 138,                               | , 14            |
| and 356 and also the Cor-                                     |      | தாப்பு - உண்மை; 'தப்பு' என்ப                    |                 |
| responding Section in the                                     |      | தன் கீட்டம்                                     | 13              |
| Introduction                                                  | 145  | தாப்பு - ஆராய்ச்சி                              | 13              |
|                                                               | 110  | தாம்பு - மதகு ; வாய்க்கால்                      |                 |
|                                                               | 118  | <i>ഉപയപ് ≃ സമര്യ</i> , ബാലതതി ഒ                 | TO              |
| ஓதாங்கனம் - அறவொழுக்கம்<br>ஓதாங்கானுஷ்டாகம்                   | 119  | தாப்பு உயத்து, பாய்களேல்<br>தொடுவன் - தாய்தாக   | $\frac{18}{26}$ |

|                                                    |            | (                                                                   |          |
|----------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------|----------|
| <i>എ</i> ഉപ്പത <i>െ - பടെ</i> ക്കത <i>⊪</i>        | 88         |                                                                     | 107      |
| தெழியா - தெழித்தை; 'அதட்டி'                        |            | ढச்சி - விரும்பி                                                    | 133      |
| <i>வென்க</i>                                       | 23         | <i>நடைத்தூண்</i> டில்                                               | 230      |
| தெற்ற - தெளிய                                      | 153        | <i>நடையும் - நடைபெறும்</i>                                          | 288      |
| தெற்றி - மேட்டிடம், மலே                            | 142        | கத்தம் - இ <i>ராத்திரி</i>                                          | 90       |
| தெற்றென - உடனே                                     | 129        | கக்த <b>ைர் - கௌ</b> தம புத்தரின்                                   |          |
| தெற - உலர்த்த                                      | 142        | ஞா தியும், சிஷ்யனுமானவன்                                            | 202      |
| தெறும் - அழிக்கும், 19; கடியும்,                   |            | க <b>்</b> தவடி                                                     | 83       |
| 142; எரிக்கும், 208, கடிக்கும்                     | 310        | கயம் - திரவயார்த்திககயம், பர்யா                                     |          |
| தென்றையது - தெற்குத்திசையி                         |            | யார்த்திக்கயம் என இருவகை                                            |          |
| <b>வள்ளது,</b> இங்குத் தென்றல்                     |            | யாம். இவற்றில் முதலது                                               |          |
| தேய்க்கு றவாய் - தேய்ப்பாய்                        | 107        | மூன்று பேதமாம்: கைகம்கயம்,                                          |          |
| தோர்                                               | 88         | ஸங்கிரககயம், வியவஹாரகயம்                                            |          |
| தோன் - ஸ்தவிரன் Senior                             |            | என. மற்றது நொன்கு பேத                                               |          |
| among the Bikshus known                            |            | மாகும்: ருஜுஸூ தா, ரப்த,                                            |          |
| as Theras-Their Songs are                          |            | மைபீரூட,எவம்பூதாயம்என 4                                             | 6.47     |
| called தோர் காதை. Those                            |            | கயவன் - <b>ச</b> சிகன்                                              | 330      |
| of the female ascetics -                           | 98         | ாலன - அழகு                                                          | 18       |
| "Therigatha."<br>தேன் - வண்டு; தேன்வண்டு என்க      |            | நவக்கிரைவேயகம்                                                      | 31       |
|                                                    |            | கவானு திசை                                                          | 31       |
| டுகொகை - கணக்கு, அளவு                              | 291<br>100 | நவிலவது - புசிப்பது; விரும்புவது                                    |          |
| தொட்டு - தோல்                                      |            | <i>க</i> வை - இன்மை 206,                                            |          |
| தொட்டை - தோஃ                                       | 100        |                                                                     | 100      |
| தொடர்ப்பாடு - தொடர்பு                              | 95<br>98   | சவையார் <u>க</u> வசார்                                              | 204      |
| தொடி - பூண்                                        | ขอ         | நறை - தேன<br>கேருப்புகள்                                            | 353      |
| தொடுதல் - அணிதல்; இங்குச்                          | 232        | ானபொருள - தததுவம்<br>கண்ணம்                                         | 900      |
| செருப்பணிதல்                                       | 223        | ான்மை - புண்ணியம்<br>ான்ற - புண்ணியம், 128 ; இபெரி                  |          |
| தொடைப்பாடு - தொடர்பு                               | 97         | அம்                                                                 | 146      |
| தொத்து - தொடர்பு                                   | 291        | கனிதா - கனிதாக, மிகவும்                                             | 205      |
| தொத்துக்கள் - கொததுக்கள்                           | 57         | <sub>களே</sub> – அரும்பு                                            | 18       |
| தொன்று - பழமைப்பட்டு                               | 01         |                                                                     | -        |
| தொன்முடிவு - முன்னமே முடிக்<br>கப்பட்ட முடிபு 152, | 153        | சாகம் – சுரபுன்?ன<br>                                               | 18<br>75 |
|                                                    | 201        | நாட்டு - தேடுதல்                                                    |          |
| தோடு - ஒலே<br>தோக்தொடர்ப்பாடு - குற்றமிக்க         | 201        | நாணம் - அறிவு, ஞானம்<br>நாப்பண்ணி - நடுவிற் கொண்டு                  | 155      |
|                                                    | , 96       | வந்து                                                               | 15       |
| •                                                  | 95         | நாப்பெயராதாள் <sub>–</sub> மாறிப்பேசா                               | 10       |
| தோம் - குற்றம்<br>சோய் - குன்னீர்                  | 223        | தாள் (கன்மையினின்ற), 266,                                           | 267      |
| தோயம் - தண்ணீர்<br>தோன்றல் - உயிர்                 | 364        | நாமசிவன் முதலாய · நா <b>ன்</b> மை                                   | 201      |
| தோன்றி - ஒரு பூ                                    | 18         | நாம ஸ்தாபனு திரவ்ய பாவம்                                            |          |
| கோம் - மாளிகை<br>- கோம் - மாளிகை                   | 197        | என                                                                  | 243      |
| நகு – விரியும், 18; ஒளிர்கின் p                    | 26         |                                                                     |          |
| 7 கை - எள்ளம்<br>-                                 | 114        | நாய்க்கொட்டில்-நாய்கட்டுங்குடில்<br>நாலக்கோட்டில்-நாய்கட்டுங்குடில் | 100      |
| கங்குரக்கல் An anchor. மரக்                        | TAT        | நாவற்சாகை கடுதல் - வாதம்<br>செய்ய அமைக்கள்கள்                       |          |
| கலத்தை கிறுத்துவதற்கு உப                           |            | செய்ய வழைத்தற்குக் குறி                                             |          |
| בוש פוע של שוועה על שביי של ייים של ייים           |            | யாம். Vide - Story of Kun-                                          |          |

| dalakesi-in the Introduc-           |           | கிஷ்சிரியன் - செயலற்றவன்               | 297      |
|-------------------------------------|-----------|----------------------------------------|----------|
| tion                                | 60        | கீட்டலும் · ஓடலும்                     | 143      |
| ாவே ற                               | 151       | நீடவது - இங்குத் தொடர்கி <del>ன்</del> |          |
| ாளிகை - த்ரஸ நாளிகை——லோ             |           | <b>றிலது என்னும் பொருட்டு</b>          | 264      |
| காகாசத்தின் மத்தியில் ஒரு           |           | நீத்த <b>ை நீ</b> க்கி                 | 5        |
| ாஜ்ஜு ு அகலமும் நீளமும் 14          |           | ரீப்பவன் <b>-</b> இங்குப் பிறவினேயில்  |          |
| ாஜ்ஜு உயாமு முள்ளது.                | - 1       | வர் த து                               | 310      |
| இரண்டு இந்திரிய முதலிய              | - 1       | கீ <i>ருக</i> - கெட                    | 281      |
| ஜீவன்களும் தேவ, நாரக,               | 1         | நதி - நனி; 206. சுடர்நனி;              |          |
| மனித, பச முதலியவைகளும்              | }         | என்றது, தீப்பிழம்பை                    | 62       |
| இந்த லோகபாகத் தக்குள்ளே             | - 1       | நாணைடுக்குறிவு - நுண்ணைறிவு            | 61       |
| தோன்றும்; ஸ்தாவர ஜீவன்              |           | நனித்தகு - நனித தணருக்                 |          |
| இதிலும் இதற்கு வெளியிலும்           |           | தகுதியுள்ள, 'நட்பம்வாய்க்க'            |          |
| தோன் அம்                            | 28        | வென்ப அ                                | 55       |
|                                     | 267       | நான் - கூர்த்த                         | 66       |
| ாற்பூதம் - பூதங்கள் காண்காம்,       | 1         | நானேய - நனியுள்ள; இங்கு இரு            |          |
| ஆகாசம் சீங்காலாக. பௌதத              |           | புறமுங் கொள்க                          | 3        |
| தாரிசணத்தில் ஆகோசமில்ஃ              | 205       | தாக்கு - தள்ளு - to Push               | 104      |
| ளற்றியும் ஓக்கமும் - பணி            |           | நால்மும்மை - பிடகததிரயம்               | 87       |
| வெழுச்சி ; தாழ்ச்சி, எழுச்சி        | 267       | நூற்-வலிக்து பெய்ய                     | 54       |
| ாரு - தோண்றுத                       | 281       | கெஞ்சறி - கொடுமை                       | 140      |
| ாறும் - வீசும்                      | 94        | இக்குள்க - நீன                         | 115      |
| ாண்மை - நான்கு உண்மைகள்             | 237       | ெகறிக்கும் - கோக்கும்                  | 24       |
| ாண்று - தொங்கி                      | 143       | செறிகை - ஒழுங்குமுறை                   | 307      |
| ானம் - கத்தூரி                      | 53        | கேடியும் - ஆராய்க தும்                 | 359      |
| ிகர் - ஒளி                          | 18        | ேகடுகில்லாய் - இலக்காகக் கொள்          |          |
| கெழ்வாக்கம் - பரிணுமம்              | 117       | தின் றி ?ல                             | 172      |
| கொயம்                               | 89        | கேமி - தவம்                            | 142      |
| சேசலம் - காடோறம்                    | 67        | கேர் - அளவு பிரமாணம்                   | 222      |
| ித்யாசித்யம்                        | 157       | கேர் தம் - இணங்குவேம்                  | 138      |
| பிமிததம் - சாதனம். Instru-          |           | கேர்ப - தேழ்ப் பெறுவர்                 | 93       |
| mental cause as opposed to          |           | கொடி. தி - சொல்லுவாய்                  | 177      |
| upadanakarana material              |           | கோ தம் - எண்ணி வருக் தகின்ற            |          |
| cause.                              | 178       | னம்                                    | 97       |
| செர்ஜ்ஜரிப்பித்தல்                  | 117       | கோன் றல் - பொ <b>றுத்த</b> ல்          | 143      |
| Stries - Osnil                      | 152       | பஃரெடர்ப்பாடு - பல தொடர்ப              |          |
| கிருவாணம் - மோக்ஷம்                 | 264       | பஃசெருடாபாக - பல தோழில்; இங்           |          |
| நிரை - வரிசை                        | 98        | குத் துன்னத்தொழில் முதலா               |          |
| வேவைக்க - வரிசைப்பட்ட 61;           |           | பின                                    |          |
| இடைவிடாது மொய்த்த                   | 62        |                                        | 94<br>24 |
| திலாம்வகை - நிற்கும்வகை             | 267       | ் பக்கும் - கூழுக்கும்                 | 307      |
| . •                                 | 256       |                                        | 274      |
| இழ <b>ல் - கண்</b> ணு <b>டி</b>     | 250<br>22 |                                        | 464      |
| பிழன்மணி - ஒளிமணி                   | 44        | 1. ஸ்யாத அஸ்தி                         |          |
| கிணற - <i>நலங்க</i> ள் ஒருங்கு கிறை | 070       | 2. ஸ்யாத நாஸ்தி                        |          |
| ர் <b>த</b> , 98; சீதி              | 273       | 3. ஸ்யாதஸ்தி நாஸ்தி                    |          |

| 4. ஸ்யாதவக்தவயம்                      |     | பழுவம் - தவக்கோலம்              | 118         |
|---------------------------------------|-----|---------------------------------|-------------|
| 5. ஸ்யாதஸ்தி அவக்த்தவ்யம்             |     | படிவம் கிற்றல்                  | 118         |
| 6. ஸ்யாக்காஸ் தியவக்க தவ்யம்          |     | படுத் அண்ணும் - 'செடுக்கின்ற'   | •           |
| 7. ஸ்யாதஸ் தி நாஸ் தியவக்த் த         |     | என்னும் பொருட்டு                | 261         |
| These seven modes of                  | •   | படுமுடை - இயல்பாக இறக்க         |             |
| predication are possible              | )   | சிற்றுயிர்களின் முடை நாற்ற      |             |
| with reference to a single            |     | முள்ள ஊன்                       | 129         |
| object of reality from                | l   | பண்டி - வயிறா; இங்கு உணகவை      |             |
| diffirent aspects: from               |     | உணர்த்திற்று                    | 102         |
| the point of its own                  | 1   | பண்ணிகோரம் - தின்பண்டம்         | 121         |
| substance, place, time                |     |                                 |             |
| and from the point of                 |     | பத்தங்கப் புகை - தசாங்கப் புகை  | 98          |
| alien substance place,                | )   | பதக - பாவியே, 228;              |             |
| time etc.It is not possible           | Э   | பததம் - இங்கு உண்கலம்           | 126         |
| to combine both these as-             |     | பததின்மே விருதவம் - பன்னிரு     |             |
| pects in a single state-              | •   | தவம்:—பாஹ்யதபஸ் 6 : அந          |             |
| ment and hence "அவக்த                 |     | சனம், அவமோதர்யம், வரித்தி       |             |
| துவ்யம்'' அஸ்தி, நாஸ்தி               |     | பரிசங்கியானம், ரஸபரித்தியா      |             |
| அவக்த் தவயம்-are primary              |     | கம், விவிக்த சய்யாசனம்,         |             |
| Bangas. The others are                | )   | காயக்கிலேசம். அப்பியாதா         |             |
| derivative ones.                      |     | தபஸ் 6: ப்ராயச்சித்தம், விக     |             |
| பங்கு - முடவன் - ஆக்மனுக்கு           |     | யம், வையாவ்ரு ததியம்,ஸ்வாத்     |             |
| ഉലതാധ - കിലുംജിനിധതുക്കില്.           |     | தியாயம், வயுத்ஸர்க்கம், தியா    |             |
| குருடன் பிரகிருதிக்குஉவமை-            |     | கம் என. Vide - Appendix         |             |
| அசேதனமாதவில். இவ்விரண்                |     | A for fur- ther details.        | 21          |
| டும் கூடி மனுஷ்யமைம்                  | 306 |                                 | 29          |
| பஞ்சே அணுக்கள் - ஆஜிவகனைல்            |     | பப்பியா - மோக்ஷத்துக்குத் தகுதி |             |
| கொள்ளப்பட்ட 5 அணுக்கள்                |     | பெறக்கூடிய ஆன்மாக்கள் ;         |             |
| மூர்த்த திரவியங்களாம்                 | 277 | பவ்யர்                          | 29          |
| பஞ்சபரிவர்த்தனே - ஸம்ஸாரத             |     | பயத்ததை - பயஹாள்ளது             | 164         |
| தில் உண்டாகும் வேறுபரடுகள்            | 1   | பயதி - பிருகிருகி               | 289         |
| பஞ்சஸ்கர்தம்-ரேபஸ்கந்தம், வேத         |     | பயந்தவன் - கொடுததவன்            | 196         |
| ஞஸ்கர் தம், விக்ஞாகஸ்கா தம்,          |     | பயம் - பயன், 107; பிரமாணம்      | 138         |
| ஸம்ஜ்ஞா ஸ்கர்தம், ஸம்ஸ்கார            |     | பாக்கும் - மிகும்               | 255         |
| ஸ்கர்தம் என. பௌத்த தரி                |     | பாசமையா் - பாசமுயா்             | 274         |
| சனத்தில் இவ்வைர் தம் மூலப்            |     | பாசான் - சாங்கியவா, இகளின்      | -,-         |
| பொருளாம்                              | 62  | <i>ട</i> ്രോഖ <i>ങ്</i>         | 297         |
| பஞ்சாங்கம் (கொலேயின்) - 541-ம்        |     | பரிக்கொஹம் - தனக்கென்று         | <b>20</b> , |
| செய்புளின் உரையிற் காண்க              | 4   | சேர்த்து வைக்கப்பட்டவை:         |             |
| பஞ்சா நுத்தரம்<br>-                   | 31  | கேஷத்ரம், வீடு, பொன்,           |             |
| பட்டாங்கு · உண்மை; 'கிகழ்ந்த          | •   | வெள்ளி, தனம், தான்யம்,          |             |
| படி' என்பது பொருள்                    | 225 | தாவி, தாஸர் முதலியவை.           |             |
| படம் – போர்வை                         | 201 | இவைகளின்மேல் உண்டாகும்          |             |
| படலம் - மேகபடலம்                      | 316 | பற்று கோ்மபர்தமாம். ஆகவில்      |             |
| படிறு - வஞ்சின                        | 98  | இவற்றைக் கட்டியை அளவு சுருக்    |             |
| ார்க்கை நைக்கு சுதி<br>புக்கூ கு⊛ி இவ | 98  |                                 |             |
|                                       |     |                                 |             |

| ஒன்ரு செய பரிமித பரிக்கிரஹ<br>மாம். ச்ராவகர்களுக்கு உரியது.<br>இவற்றினீங்கல் முனிதர்மமாம் | 8         | தல், செடுத்தல், 72; சொள்ளே<br>யிடுதல், 10 ; கீன தல்,<br>பறைகது போய் - தேய்க் துபோய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 54<br>102 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| பரிசம் - ஸ்பரிசம்                                                                         | 218       | பன்னுக் அணேயும் - சொல்லிய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| பரிசு - தன்மை                                                                             | 218       | வளவும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14        |
| பரி <b>ணச</b> ்- பரீ≊≱ஹம்                                                                 | 51        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 205       |
| பரியல் - அஞ்சற்க                                                                          | 366       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 316       |
| பரிவின - வருநதைதற் கூரியன                                                                 | 192       | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 205       |
| பருக்கை - பருத்தகை                                                                        | 87        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 181       |
| பருங்கினன் - பருக்கினன், பருகு                                                            | Į         | பாகால் - பாக்கால் ; 'டுவற்றி‰ப்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 100       |
| வித்தான்; சொன்னை என                                                                       |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 102       |
| னும் பொ <i>ரு</i> ட்டு                                                                    | 296       | பாகு - பிரிவு 33, 34, பாதி, 81;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 15        |
| பருவால் - தாண்பம்                                                                         | 72        | பாகுடம் - பகுதி<br>பாங்கா் - பக்கம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 87        |
| பருவாய் - பருமையாய், ஸ்தால                                                                |           | பாங்கினுல் - உரிமையால் கட்போ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 0,        |
| மாய்                                                                                      | 303       | மியல்பினல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 98        |
| பரோக்ஷப்பிரமாணம்-ஐந்துவகை.                                                                |           | பாசனம் - மட்பாண்டம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 263       |
| ஸ்மாணம், பிரத்யபிக்ஞாகம்,                                                                 |           | பாட்டிறைல் - பிரிவிறைல்; பாடு -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| தர்க்கம், அனுமானம், ஆகமம்                                                                 | 20        | பு ஆவு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 329       |
| என.                                                                                       | 39<br>307 | பாட்டை - தான்பததை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 74        |
| பல்லன - பல                                                                                | 261       | பாடலபுட்பம் - பாதிரிப்பூ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 179       |
| பல்லார்கினேயும் - பலகைரையும்                                                              | 202       | பாட உம் - ഖல்லமை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 247       |
| பல்களும் -பலவும்                                                                          | 202       | பாடிகளை — ஊார்கள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 22        |
| பலாகாதி - கொக்கு முதலியன                                                                  | 323       | பாடியை - படுத்த; அழித்த                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
| (பலாகம் - கொக்கு)                                                                         | 255       | எ <i>ன்னு</i> ம் பொருட்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 310       |
| பலிசை - பல்குதல்                                                                          | 200       | பாடு – பகுதி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 16        |
| பவயஜீவன் - ஸம்யக்தரிசனம்<br>பெற்றுக் கிரமத்தில் மோக்ஷ                                     |           | பாததன - பகுக்கப்பட்டன                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 275       |
| மடையும். இதற்கு வேருன                                                                     |           | பாததியோய் - முனிவ!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 22        |
| ஜீவன் அபவ்ப நீவன்; அத                                                                     |           | பாததில் சிவகதை -பிரிவற்ற சிவ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10"       |
| என் றம் சம்சாரத்திலேயே கட்                                                                |           | <i>5,5</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 195       |
| டுண்டு கிடக்கும்                                                                          | 1         | பாததில் - வேறபட்டில்தான                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 128       |
| பவர் - புறஞ்செப்பு ; மேற்பிடிப்பு                                                         | 102       | பாத்து - பகுத்து                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 201       |
| பழு - விலா, 72; விலாவெலும்பு                                                              |           | பாயம் - பாசம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 293       |
| பழையனூர் திருவாலங்காட்டுத்                                                                |           | பாயிரம் - பார்த இருப்பு; அஃது                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| தேவாரத்தில் பாடப்பெற்ற                                                                    |           | இங்கு வெளிப்பக்கம் என்னும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | n.e       |
| ஸ் தலம். பேய்டீலகேசி-பழைய                                                                 |           | பொருட்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 96        |
| னூர்க்காளி. Vide-the Intro-                                                               |           | பாரமிதை (St. 354.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 142       |
| duction.                                                                                  | 15        | பாரமிதை - பூரிக்கும் சிறப்பியல்<br>புகள், 144. கீலகேசி உரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| பள்ளி-தேவாலயம்(பத்த)கோயில்                                                                | 3         | யாசிரியர் 'கிறைத்தல்' 'பூரித்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| பள்ளிவத்தன் - பள்ளியிற்புகப்                                                              | 0.0       | # 6) LI Tom Com Con The Con The Con The Con The Con The Con The Control of the Co |           |
| பெருன்                                                                                    | 90        | மணிமேகில அரும்பத உரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| பறாதுலே - சடுகாடு                                                                         | 23        | காரர் ' கரையை யடைவது''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| பறிததல் - அளிகது வாங்குதல்,                                                               |           | என்றுடைக்கின்றனர், மணிமே,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
| 139 ; பிடிங்கு தல், 143 ; அழித்                                                           |           | பக்.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 348       |
|                                                                                           |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |

| பாரமிதைபத்து                                  | 144         | L C 28 E 38 7                                       |                                           |
|-----------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| பாரமீ - பாரமிதை                               | 145         | மாணம், சோகம்                                        | 1                                         |
| பாரவிட்டம் - தாதாங்கம்                        | 146         | பிறழ்வு - முகண்; மா அபாடு                           | 63                                        |
| பால் - பகுதி                                  | 277         | பினை சுந்தானம், ஒன்றற்                              |                                           |
| பாலேப்பழத்தின் நிறம் - ஜீவனி                  |             | கொன்று ஒற்றுமையில்லாத்                              |                                           |
| னிறம், ஆஜீவகமதம்                              | 289         | தொடர்ச்சி;                                          | 75                                        |
| பாழ்த் திலதேல் - அழியாதாயின்                  | 161         | பீடித்தம் - வருத்தியும்                             | 9                                         |
| பாழ்த்த - இல்லேயாய்                           | <b>36</b> 3 | பீடிதம் - பீடை; பிடி                                | 190                                       |
| பாழ்ப்பினும் - அறக்கெடினும்                   | 77          | பீடி தன - பீடிக்கப்பட்டவன்,                         |                                           |
| பாழி - குகை                                   | 57          | பிழக்கப்பட்டவன்                                     | 190                                       |
| பாறி - அழிக்கு                                | 363         | பீடு - மதிப்பு, 99; வலிமை                           | 368                                       |
| பாறினீர்க்கும் - கொல்கின்றீர்க்               |             | பீதன - அஞ்சுபவன்                                    | 366                                       |
| கும்                                          | 22          | பீலிமுருந்து - மயிலிறுகின் அடி                      | 95                                        |
| பாறுக் - செடுக                                | 22          | பீறி - இறி, இழிதது, பிளாத                           | 226                                       |
| பா <i>றுவா</i> ய் - அழிக்கின்ற°னயாய <b>கீ</b> | _           | புகுவாயில்                                          | 47                                        |
| பாவுகண்டி                                     | 273         | புகை • யோஜனே                                        | 289                                       |
| பிடகத்திரயம் - பௌத்தாகமம்                     |             | புடைபெயர்வது இடம் பெயர்வது                          | -                                         |
| மூன்ற                                         | 13          | புடையா - பிய்தது                                    | 27                                        |
| பிணக்கு - மாறுபாடு, 12; பின்னை                | •           | புடையும் - வெளிப்பக்கமும்                           | 166                                       |
| லாய்                                          | 268         | புடைபெலாம் - எப்பக்கமும்                            | 192                                       |
| பிணங்கலவாய் - <i>கெரு</i> ங்கா <i>தன</i>      |             |                                                     | 95                                        |
| வாய்; சோதனவாய்                                | 324         | புத்தர்தாது                                         | 00                                        |
| பிணைங்கலாய் - வே <i>ரு</i> ய                  | 322         | புதத் தேபோதி - புத <b>த் கோ</b> ப்போல்,<br>ஒபாதிபோல | â                                         |
|                                               | 142         | 3 _                                                 | 359                                       |
| பிணைங்கி - மாறபட்டு                           | 268         | புத்திர்<br>புத்திர்                                | 272                                       |
| <b>நிணு நி</b> ணாக்கு - மிகக மா <i>ற</i> பாடு | 200         |                                                     |                                           |
| பித்தி . பிததுப் பிடித்தவள்;                  |             | புத்தேர்திரியம் - ஞாணோரைவியம்                       | 77                                        |
| ்பித்தன்' என்பதன் பெண்பால்                    |             | புத்தோடு - புதிய ஓடு                                |                                           |
| பிரதிக்கிரமணம்                                | 118         | 71                                                  | 61                                        |
| பிரதிக்ஞாஹாகி - கோளழிவு                       | 300         | புயவிருங் கூர்தவி - நீலகேசி;                        |                                           |
| <b>ரு</b> பத்தியகுகர் - இத்தியிய பிரத்ய       |             | மேகம்போன்ற நீண்ட கூர் தூல                           | O.E                                       |
| கூம்; மானஸ் பிரத்யகூம்;                       |             | யுடையாடுளன்பது                                      | 85                                        |
| அவதிபிரத்யக்கம்; மகப்பர்யற                    |             | பாளல் - மாற்றகெண்றில                                | 68                                        |
| பிரத்யக்ஷம்; கேவலப் பிரத்தி                   | -           | புரி உள்ளம் - தலம் புரியும் உள்                     | 1 00                                      |
| யக்ஷமென ஐவகைப்படும்                           | 38          | ளம்                                                 | 102                                       |
| பிரதமாதுயோகம் - ஜைகாகமம                       |             | புருஷமிருகம்                                        | 312                                       |
| நான்கு வகையில் முதலாவது                       |             | புசை - குற்றம்                                      | 124                                       |
| Vide—Section Agama in                         |             | புரைத்தல்                                           | 294                                       |
| Appendix A.                                   | 9           | புணைப்பு - குற்றம்                                  | -92                                       |
| பிராதிஹார்யம்                                 | 223         | புரோக்குப் பொடி - ஒருவகை                            |                                           |
| பிழம்பு - வடிவு, 46; இங்கு,                   |             | மணப்பண்டம்                                          | 121                                       |
| உடம்பு; 'பொருள்' என                           |             | புல்லினவாய் - கலந்தனவாய்                            | 165                                       |
|                                               | 160         |                                                     |                                           |
| உணர்த்தம்                                     | 162         |                                                     |                                           |
|                                               | 102         | கிலம்                                               | 277                                       |
| உணோததும்<br>பிள்ளே - ஆண்<br>பிறுகுடை - செல்ல  |             | கிலம்                                               | $\begin{array}{c} 277 \\ 205 \end{array}$ |

| புழுக்காய்                           | 235 | பேயம் - பருகுபொருள்                | 303       |
|--------------------------------------|-----|------------------------------------|-----------|
| புழுக்கு - இறைச்சி                   | 60  | இங்குச் சீதத்தை உணர்த்திற்ற        |           |
| 4 <b>ழுக்கு ஆய் - இ</b> றைச்சியை ஆய் | - 1 | போச்சி - அழிவு                     | 296       |
| தின் <b>ம</b>                        | 60  | பைய - மெல்ல                        | 227       |
| <b>ுன்</b> ளுவர் <sub></sub> வேடர்   | 94  | பையை - பர்பாயம், பொருளின்          | ~~.       |
| புற்கலக்கு - புற்கலத்துக்கு          | 107 | திரிபு                             | 163       |
|                                      | 90  | பொங்காடை - சாயம் மிகுந்த           | 100       |
| ⊣ற்கலர் - முக்திபெற யோக்கிய          | •   | ஆடை; கவர்ச்சிக்குரிய ஆடை           | 198       |
| மானபுருஷர் In Jaina Philo            |     | பொங்கி - மிகுர் அ 17; சிறினன்      | 354       |
| sophy Pudgala - means                |     | பொததி - கட்டிச் சொல்லுகின்ற        |           |
| matter.                              | 68  | 19 2000 5 A                        | 106       |
| புறக்கேண்வி - பஹிச்ருதியாகமம்        |     | பொத - பொத்துண்டாக அதா              | 100       |
|                                      | 274 | வது தொளபட                          | 309       |
|                                      | 161 | பெடிய - பண்டும்க்றப்               | 59        |
|                                      | 198 | பொதியறை                            | 300       |
| புண்கம் - சோறு                       | 3   | பொது - ஸாமான்யம்                   | 314       |
| புளே இழை - அழகிய அணிகள்              |     | பொய் பொத்தி - பொய்கட்டி            | 94        |
| அணிர் த பெண்                         | 82  | பொய்ச்சேதம் - பொய்க்கூற            | 273       |
| புனேர்து - பொய்யாகக் கட்டி           | 96  | பொய்பிலுயிர்                       | 47        |
|                                      | 274 | பொருக்க - கடுக                     | 97        |
|                                      | 356 | பொருத்தலது - பொருத்தம்             |           |
| பூ - இங்கு மருதம் பூ                 | 102 | அல்து - <b>மட</b> ்டுத்தல்         | 232       |
| பூட்டுபு - பூட்டி                    | 97  |                                    | 275       |
| பூர்ப்பம் - பூர்வம் - பூர்வாகமம்     |     | பொருவற - இணேயில்லாமல்              | 112       |
| Vide-Appendix A.                     | 274 | பொருவாறு - உவமைப்படி               | 112       |
| பூரணன் - மறகலியின் வேற               | ~   | பொரு - உவமை                        | 50        |
| பெயர். ஆஜீவகர்க்கிறைவன               | 276 | பொருவில் - ஒப்பில்லாக              | 368       |
| பூரணே - நிறைவு                       | 145 | பொருவின்றி - இணேயின்றி             |           |
| பூவம் - புண்ணியம்                    | 228 | பொற்பம் – ஞாணம்                    | 208       |
| பூர்வாகமம்                           | 58  | போன - அர்டி                        | 98        |
| பூவுரை - மெல்லிய உரை                 | 251 | பொன் றக்கேடு - முழுக்கேடு          | 68        |
| பெட்டன - விரும்பியவை                 | 86  | தாடுஷ்மலார் - கூடுத்துர்           | 143<br>98 |
| பெய் - இட்ட                          | 114 | பொன்னம் - நன்மை                    | _         |
| பெயா்த்த - செலுதை                    | 63  | ் பொன் அன்புலமண்டிலம் - சம்மவ      | 58        |
| பெயர்க் தகை - பிறழ்வுகை              | 124 | ச எணம் (St. 156)                   |           |
| பெருமுத்தப் பெண் - தவப்பெண்          |     | ் நாழு அறுது - நாழு அன்னை          | 170       |
| பெற்றம் - மா©                        | 310 | போகட்டு - போகவிட்டு ; இங்கு        |           |
|                                      |     | அழியவீட்டு என்க                    | 69        |
| பெற் <b>றிமை - த</b> ன்மை            | 215 | போததாது - கொணர்ந்து 259;           | 263       |
| பேணுதன - தக்கோர் விரும்பாத           | 35  | போத்தக் அகாட்டு                    | 259       |
| தெயல்கள்<br>கோக்கார்                 |     | CONTRACTOR OF SERVINGER DIES       | v 270     |
| பே அறல் - அறிவுகலங்கு கல்            | 26  | Cure                               | 8         |
| பே <b>தையு</b> வார் உள்ளழிவா         | 101 | 1                                  | 90        |
|                                      | 367 | போது - மலருஞ் செவ்வியிலுள்ள        |           |
| பேம்படுப்பவர் - அச் சுறுத்து         |     | ( மான் கா , மலமில் கா காளர் கோவு வ | 36        |

| போழ் - பிரிவு 27, 290 ; பினக்கப்              |     | ineous impression among                               | 3    |
|-----------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|------|
| பட்ட பாதி                                     | 79  |                                                       |      |
| போழ்க்து கோடல் - விழுங்கல்;                   |     | imply that earth, water                               | •    |
| 'வாயைப் பிளர்து விழுங்கல்                     |     | & etc. have souls. This                               |      |
| என்பது பொருள்                                 | 232 |                                                       |      |
| போழ _ வெட்ட                                   | 143 | refuted in stanza 371.                                | 153  |
| போழ்வும் - பிளக்கவும்                         | 146 | மண்பாலார் - உலகோர்                                    | 101  |
| போற்றல் - பஞ்சசமிதி; ' போற்                   |     | மணல்வார் - மணல் ஒழுகிய;                               |      |
| <b>நப்படுவன</b> ் வென்பது                     | 51  | 'மணல் இரண்ட' வென்பத                                   | 198  |
| போறலானும் _ ஒத்தலானும்                        | 242 | மணி - பேரின்பம்                                       | 194  |
| போன்ம் - போலும்                               | 271 | மத்தகம் - தூல                                         | 94   |
| பௌத்தப் பன்ளிகள் மீன் வடி                     |     | மதிப்பிக்கும் மதுப்பிக்கும்; களிப்                    |      |
| வாகவுங் கட்டப்படுத லூண்                       |     | பிக்கும்                                              | 357  |
| டென்ப <b>ு</b>                                | 98  | மயம் 49 'ஸமயம்' என்பதன்                               |      |
| மக்குளி - கூன்                                | 270 | தமிழ் வடிவு; 'காவம்' என்பது                           |      |
| மகண்மா - மக்களேத் தாசத்தொ                     |     | பொருள் ;                                              |      |
| ழிற் கீதல் Vide விஸ்வர்தா                     |     | மயல் - மயக்கம்                                        | 248  |
| ஜாககம்                                        | 312 | மயாமயக்கு - மிகவும் மயக்கம்                           | 347  |
| மகண்மா - பெண்கள்முகம்போல                      | ••- | மயிததிரம் - மிதரபாவம்                                 | 94   |
| முகமுடைய விலங்கு, 'புருஷ                      |     | மாங்களுயிருடையன - துய்த்து                            |      |
| மி <i>ருக</i> ம்' என்பதன் மறுத <sup>ூ</sup> ல | 312 | திருப்தமாய் உளர்தலால்                                 | 147  |
| மகாக் கோபுரம் - மீனுருவாகக்கட்                |     | மாங்களுயிருடையன - உறங்குத                             |      |
| டிய கோபுரம்                                   | 98  | லால்                                                  | 148  |
| முது - உலகம்                                  | 22  | மாம் உயிருடையன - பிணிப்பட்                            | 0    |
| மச்சிகம் - காவிதம். Barber's                  |     | டுப் பிக்கி தீர் நதரும்புதலால்                        | 150  |
| duty, shaving.                                | 102 | மாங்களுயிருடையன - சுசிதத்வா                           | 100  |
| மட்டு - தேன 52;                               |     |                                                       |      |
| மடுத்த - கிறைக்த                              | 60  | லும், தாகங்ததலாலும் ருதே<br>வேறுபாட்டால்              | 151  |
| ம்பெப்ம                                       | 291 | மாங்க ளுயிருடையன - கிள                                | 101  |
| மடைடசோறு,22; இங்குப்பொங்கள்                   | ,   | போப்புமையால்                                          | 152  |
| மண்டல மோக்ஷம் - முத்தியடை                     |     | மாங்களுயிருடையன - சேதிக்க                             | 102  |
| <i>ந்த</i> ஜீவன் மறுபடியும் ஸம்               | İ   | வாடிப்படுதலால்                                        | 152  |
| ஸாரத்தில்பிறக்கும் என்ற ஆசி                   |     |                                                       | 102  |
| வகன் கொள்கை. ஜீவன்கள்                         |     | மாங்களுயிருடையன - புண்பட்                             | 150  |
| முக்தியடைய சம்சாரம்சுருங்கி                   |     | டுத் தீர்க்து வடுவாறுத்லால்<br>மாழுயிருடையண் - வேட்கை | 153  |
| ஜீவனில்லாது செடும் என்ற                       |     | யுடைமைபால்<br>- சுவடைமை                               | 149  |
| பயத்தால் மண்டல மோகும்                         |     | மாமுயிகுடையன - மாழ்குதலால்                            | 150  |
| கொண்டான்.                                     | 290 | மருக்கை - மருவுதல்                                    | 145  |
| மண்டிலம் - வட்டமாக                            | 319 |                                                       | 71   |
| மண்டினர் - செருங்கினராய்                      | 184 | மருங்குல் - இக்கு விலாப்புறம்                         | 11   |
|                                               | 127 | மருதா துவர் - மருதம் துவர்; மருத                      | 00   |
| மண்ணுயிர்-சூக் மை ஏகேக்திரிய                  |     | மல <b>ரிண் செ</b> ர்ரேறச் சாயம்                       | 99   |
| ஜீவன்: பிரத்வீகாயிகம், அப்பு                  |     | மருத 95                                               | , 81 |
| காயிகம், தேஜஸ்காயிகம், வாயு                   | Ì   | ம <u>ர</u> ுப்பு - கொம்பு                             | 8    |
| காயிகம். There is an erro-                    | i   | மருவாதாய் - தழுவப்படாததாய்                            | 112  |

| <i>்</i> ருவியார்க்கு - இணக்க முன்       |                                              | 224 |
|------------------------------------------|----------------------------------------------|-----|
| ளார்க்கு 18                              | و عرف الله الله الله الله الله الله الله الل | 225 |
| <b>்ருவுத</b> ல் - சேர்ப்பித்தல் ; பிற   | மானுயர் - மாகதர்                             | 171 |
| <b>പി</b> 🔊 33                           |                                              | 72  |
| <i>மருவுடையார்களே - தன்னே</i> டு         |                                              | 342 |
| <b>கல</b> ப்புடையார்க்கு 21              |                                              |     |
|                                          | 141                                          | 193 |
| மல்லல் - <i>வளமை</i> 30                  | 4                                            | 137 |
|                                          |                                              | 1   |
|                                          | 1                                            | _   |
|                                          | 111 800 ( 60) = 60 60 3 (LIII 60)            | 250 |
|                                          | ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )      |     |
| லழி - மொட்டையாககுகல் 119, 120            |                                              | 14  |
| பழிக்குமாறம் -மயிர் சிரைப்பதாம் 8        |                                              |     |
| சழை - மேகபடலம், 87; மேகம்   19           |                                              |     |
| மற்கலி - ஆஜீவகர்களுக்கு ஆப்தண் 27        | 0 தன்படி                                     | 28  |
| மறவி - மறதி 18                           | 9 மீட்டுணர்ச்சி                              | 39  |
|                                          | of off - a alu                               | 2   |
| <b>ஹியும் - மாறு</b> ம் 25               | 771                                          | 27  |
| ம <b>ற - கு</b> ற்றம் 1                  | 6 முகை - மொட்டு                              | 1   |
| மறுக் - வேறைபட்டு, 175; திரிக்கு         | ുന്ന് അപ - இங்கு அறிவிலானேக்                 | •   |
| மதுதுஃ - மாறுபாடுகள் 34                  |                                              | 36  |
|                                          | 06: 06:00                                    | 00  |
|                                          | 88 மட்டை - அபோத்தா, ஞான                      | 36  |
| மஹாபோதி - புத்தன் கிர்வாண                | ப்பிறவைவ                                     | 11  |
| ஸ்தானம். The Present                     | Gran and Gran and                            |     |
|                                          |                                              | 36  |
| 01                                       | 80 முக்கு - முடை நூற்றம்                     | 9   |
| -                                        | முடை - நீச்சு கொற்றமுள்ள ஊண்                 | 12  |
| மா - பொருள், பிரமாணம், 15                | (0.50) - 900                                 | 2   |
| - Jan 1                                  | CONTRACT FORCE - DELLER                      |     |
| 23.1 W.E. 25.0 M. C. 20.0                | STEER STEERS 10510                           |     |
| மாகவிசும்பு - ஆகாயவெளி                   | 52 பொருள்கெட்ட பர்பாயத்தால்                  |     |
| மாணி - சிவ்தயன் மாணவன்                   | 97. விசுசம், தோன்றிய பர்யாயத்                |     |
| மாதிரம் - வானம் 98; 3                    |                                              |     |
|                                          | 15 தால், உத்பத்தி, அழியாத தன்                | 16  |
|                                          | 08                                           |     |
|                                          | 79 முயல்கை - முயற்சிக்குரிய உணை              | 8   |
| மாழ்கெ - தொட்டாற் சுகுங்கி.              | ் முயறபிறவிமேயினீர் - (Vide)                 |     |
| E                                        | 50 சசஜாதகம்                                  | 27  |
|                                          | 50 மூரல் - ஒவி                               |     |
|                                          | முருக்குவசய் - அழிக்குமிடம், 97;             |     |
| மாழ்கு தல் - சருங்கு தல்; ஒடிங்கு<br>- : | 50 "முருக்கும் வாய் சென்றவனும்               |     |
| ~                                        | மொக்கலன் " என்பதற்கு,                        |     |
| மாற்றம் - மறுமொழி; விடை                  |                                              |     |
|                                          | 83 'அண்டினைரக்கெடுக்கும்உரை                  |     |
|                                          | 38 களிற் கடைபோனவனுன                          |     |
| மான்-மஹான்பிர்கிருதியினின்று             | மொக்கலன்' என் மலுமாம்                        | · { |
| சோன்றியது 2                              | 97 முகுகு - மணம்                             |     |

|                                    |           | . 1                             |     |
|------------------------------------|-----------|---------------------------------|-----|
|                                    | 3; 194    |                                 |     |
| <i>முழுக்கூழ் · கலக்க</i> ம்       | 168       |                                 | ,   |
| முழுக்கொம்பர் - கினத்தொகு          | <b>39</b> | தம் என்பன லோகத்தைச்             |     |
| முழுத் தாளதாய் - சேதிக்கப்         |           | சுற்றியிருக்கும்                | 2   |
| டாத அடியுடையதாய்                   | 68        |                                 |     |
| முழை - சூகை                        | 197       | 🏻 மெல்லுங் கோல்; மெல்லிய        |     |
| முறி _ தளிர்                       | 18        |                                 | 10  |
| மூறிமாம் - தளிர்மாம்               | 192       | மேக்கினே - உயர்ந்த இடத்தை       | 14  |
| முறுக்கவும் - வலிர்து சொல்லவு      | ம் 364    |                                 |     |
| முறுக்கி - சுழற்றி                 | 366       |                                 |     |
| முன் கை - விரல்                    | 366       | மேதை - தோல்                     | 5   |
| முன்றை - முன்                      | 292       |                                 | 2   |
| முன்னி - கரு இ                     | 366       | ,                               | 18  |
| <b>ധുങ്ങ് - പകാ</b> ഥുവ ത്ന്; ഒരാത | •         | மோரிபரித்தம் - பரித்தம்         | 34  |
| கீருக்கும் முன்னுள்ள கீர்          |           | மோஞர் அ - மௌனமாகி               | 27  |
| 'கடல் நீர்' என்பது                 | ,<br>53   | யாணம் - ஆணம்; அன்பு             | 15  |
| முனிப் பிறையோன் - முனிச்           |           | யாத்தலும் – கட்டலும்            | 11  |
| சந்தொன்                            | 55        | யாத திருக்கு - சொற்கீனப் பொய்   | 11. |
|                                    |           | யாகக் கட்டியி <i>ரு</i> ந்த     | 74  |
| முனிலாம் - முன் இல் ஆம்; முன்      | 288       |                                 | 1.  |
| இல்லாத தான                         |           | யாப்பாதல் _ கட்டுதல் 282 ; சம்ப |     |
| முனிவாக்கும் - வருத்தம்            | 292       | வித்தல்                         |     |
| முனிவுபோக்கு - சினப்போக்கு         | 329       |                                 |     |
| <b>மு‰</b> வஞப் - முன்னவஞப         | 183       | डलं Vide Foot Note              |     |
| மூகர் - ஊமையர். Dumb per-          |           | P. 345                          | 5   |
| sons.                              | 7         | யோகம் - மனே வாக் காய வியா       |     |
| மூங்கைமை - வாய்பேசாமை              | 98        | பாரம். A technical term         |     |
| மூட்டு - மௌடிகம்                   | 329       | in Jaina philosophy which       |     |
| மூடமுள் று                         | 49        | is different from "yoga"        |     |
| சூர் ந்து - சூர் வேரை              | 99        | of Yoga System Cursis,          |     |
| மூதாய்                             | 64        |                                 |     |
| மூதா - முன்                        | 77        | படும்; சுபயோகம் புண்ணிய         |     |
| <b>மு</b> ம் - முடி                | 60        | காரணம்; அசுப யோகம் பாவ          |     |
| மூலப்பகுதி - மூலப்பி சகிருதி       | 296       | காரணம் யோகமின்றேல் சர்ம         |     |
| மூவகை ஆக்மாக்கள் - பரமாக்மா,       |           | மில்%ல.                         | 181 |
| அந்தராத்மா, கர்மாதமா என்           | {         | ரித்தி - Power to work mira-    |     |
| பன                                 | 299       | cles possessed by Yogis.        | 225 |
| மூவகைப்பௌத தர்.ச்ராவகயாகர்         |           | லேஸ்பை - ஆறவி தம்: இருவ்தனை     |     |
| மஹாயாகர், மக்திரயாகர் என.          | •         | லேச்யா, கீலலேச்யா, கபோத         |     |
| Ordinarily only two classes        | ,         | லேச்யா, பீதலேச்யா, பதம          |     |
| are known: Mahayana                | '         | லேச்யா, சுக்லலேச்யா. முதல்      |     |
| and Hinayana. According            |           | மூன்றம் தீக் குணத்தாலா          |     |
| to philosophical difference        |           | மாகையால் அசுப லேஸ்பைய           |     |
| there are four Sects among         | 1         | பெனப்படும்; பின்மூன் நம்        |     |
| Buddhists. 1. Sautrantika.         |           | நற்குணத்தாலாம் சுபலேஸ்          |     |
| 2. Vaibhashika. 3. Yoga-           |           | யை. லேஸ்பை பெ <b>ன்</b> பத      |     |
| chara. 4. Madhyamika.              | 120       |                                 |     |
|                                    | 138       | ஆத்மாவின் சூஷ்ம சரீரத்தின்      |     |

|                                         | ì    |                                  |            |
|-----------------------------------------|------|----------------------------------|------------|
| வர்ணபேதம், குணபேதத்தால்                 |      | வழியார் - அடிப்பாடுடையார்;       |            |
| உண்டாகும். For details                  |      | பின் பற் <b>ற</b> வோர்           | 72         |
| see appendix A.                         | 1    | வளரும் - கண் வளரும், உறங்கும்    | 148        |
| லோக்ஜி த - The Vensishika               |      | வற்கு - வன்மை                    | 356        |
| Teacher who met Nilakesi                |      | வற்கெனவு - வல்லெனல்; ஆவது        |            |
|                                         | 314  | 'வலிமை                           | 208        |
| லோ ச?ன                                  | 76   |                                  | 208        |
|                                         | 338  | வனற - வறல், 136; பொரியலு         | 200        |
| வசுவாசிகம்; வாக்காலான து 205;           |      | மாம்                             |            |
| வட்டி கொள்பறை - உரத <i>த</i> பறை        | 86   | வனம்                             | 93         |
| அட்டு – தொட்சி                          | 149  | <i>ചത്</i> ചെ <i>ന</i> സ         | <b>9</b> 3 |
| வடகதையத்தா - வடக்தையதாக;                |      | ചതാതി - ഥേസി                     | 93         |
| வடக்குத் திசையிலுள்ளதாக                 |      | வாக்குவார் – வார்ப்பார்          | 32         |
| <i>வெண்பது</i>                          | 292  | வாகை - ஒரு மாம்                  | 20         |
| வடி - கூரிய                             | 61   | வாசின                            | 76         |
| வண்டார்குழற் - பெயர்மாணிழை              |      | வாசின                            | 261        |
| ரீலகேச் c. f. வண்டார்குழலி              |      | வாசி - பயன்                      | 237        |
| The Goddess at பழைய                     |      | வாய் - வாய்மை, மெய்              | 251        |
| gaπ according to Theva-                 |      | வாய் வருவுகல் - வாய் திறத்தல் ;  |            |
| ram Hymns.                              | 313  | அங்காததல்                        | 155        |
| வண்ணம் - அழகு, 82; கிறம்                | 280  |                                  | 100        |
| வண்ணக்கன - நாணயம் பரிசோ                 |      | வார் தல் ஒலேகள் வாருதல், ஒழுங்   | 004        |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 111  | காகக் கிழித்தல்                  | 201        |
| •                                       |      | வாலம் - காதை                     | 29         |
| வண்ணும் - வண்ணைன் காரியம்               | 102  | வானம் - மகைழ                     | 84         |
| வத்த ை தனம்; வைப்பு                     | 365  |                                  |            |
| வதங்கள் - துன்பம் பொறுக்கும்            |      |                                  | , 366      |
| இயல்புகள்                               | 140  | 2000 2001                        | 336        |
| வகம் - கொ?லை, 122; விரதம்               | 176  | விசாகை                           | 146        |
| அதிக்க - வகுதைக்க                       | 84   |                                  |            |
| வதித்தற்கு - வகைப்பதற்கு                | 12   | கர்மங்கள் அண்டேயாக்யம் பின்      |            |
| வதை - சொலே                              | 198  | இத்தாம் என்ற கொள்கை              | 315        |
| வர்திக்கப்படில் - தொழப்படில்            | 94   |                                  | 258        |
| வப்பு - வம்பு, 105; கச்சு               | 233  |                                  | 361        |
| ചെயப்புலி - ഖலിய புலி                   | 8'   | 7 விதிர்கதிடடால் - உதிர்த்திட்டா | க் 66      |
| வயா - வேட்கை,வருத்தம்                   | 149  | 9 விம்முயிர்த்த வியாத            | 61         |
| வரிசை <b>- முறை</b> மை 286              | , 28 | 7 வியதி - கேடு 288               | 3, 289     |
| _ வருச்சியார் - நீககாமல் ; வரையா        | •    | வியக்தாம் வியக்தாதேவர் எட்டு     | B          |
| மல்                                     | 14   |                                  |            |
| வ <b>ருவுதல் - நி</b> றததல்; பிளத்தல்   | 15   |                                  |            |
| வரைதல் - நீக்குதேல்                     | 13   | 7 பிசாசர் என. இவர்கள் இவ         | 3          |
| வகையா - வசம்பிலா                        | 16   |                                  |            |
| வல்‱போ - வ <b>ல்லமை</b> புடையை          | U    | இஷ்டமான தேசம் செல்லவு            | ம்         |
| யோ                                      | 9    |                                  | 23         |
| வூலையம் - அட்டம்; சுழல்                 | 2    | 7 வியர்தார் - எண்வைகை            | 30         |
| வழி - பின் பற்றுவோர்                    | G    | 5 வியல் - பெருமை                 | 248        |

|                                                         |       | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|---------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>விய</b> லவர் - பெருமையுடையார்                        | 85    | வெடிக்கும் - எறியும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 24          |
| வியவிடத்த-அகன்ற இவ்வுலகி                                | b 275 | வெப்பு - காய்ச்சல் கோய்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 152         |
| விரை - மணம்                                             | 18    | Court's air air air air                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| வில் - ஒளி                                              | 25    | றில <del>ன்</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 883         |
| விலங்கு - குறுக்காகச் செல்லல்                           |       | Carainus sur se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 368         |
| விலதிச் செல்லல்                                         | 291   | வெவ்வழல் - தாபதன்<br>வெள்ளம் - கீர் 358                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | , 359       |
| <b>ഖി?</b> വെപ്പസരി <i>ത്</i> _ വി?സെ ചതാ <i>ട</i> ഥസര് | 137   | வெள்ளிடை - வெளியிடத்தில்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 145         |
| விழியல் - விழிக்காதே                                    | 88    | الم المرافع المامية المامية المامية المامية المامية المامية المامية المامية المامية المامية المامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 20          |
| விழுக்கலம் - உயார்த் எனம்                               | 101   | CHANGE ON TO SERVE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| விழுக் தமு த                                            | 64    | و ين المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المس | 354         |
| விளவற - நீக்கமற                                         | 36    | கூறுவாயி கொகிக்கி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 354         |
| விள்ளுமேல் - விடுமானுல்                                 | 96    | was produced                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 18          |
| விள்ளுவன் -வினக்கிச் சொல்லு                             |       | அன்பு அதா - மண் நாடிவெ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 192         |
| வன்                                                     | 221   | வேட்டக் குரம்பை - வேட்டுவக                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0.05        |
| விளிக - சாக                                             | 27    | கு மிச்சி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 207         |
|                                                         |       | இவட்டு; பற்றுளங் கொண்டு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 130         |
| விளிக்கடை - இறக்கடை                                     | 129   | வே த தவையார் - வேர் தன் அவை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| விளிக்கு - காணமுற்று                                    | 55    | The State of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s | 61          |
| விளிபவன் - இறப்பவன்                                     | 256   | ேவத தியம் - அறியப்படுவது                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 298         |
| ഖ് മത് - ലത്താഥ                                         | 102   | வேதண்டம் - வெள்ளியம்பெரு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| வினோயதால் - பிடகதால் மூன்                               |       | ເຄື່ອນ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 56          |
| <i>றி</i> ல் ஒன் <i>று</i> .                            | 88    | வேதஊ - புருஷ வேதம், ஸ்த்ரீ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| வீணேயவிதி - விணைய பிடகத்தில்                            |       | வேதம், நபும்ஸ்க வேதம் என                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| கூறிய முறை                                              | 2     | மூன் றுவி தம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 32          |
| வினயினிங்கி விளங்கிய - ஞானத்                            |       | வேது - வெப்பம்; இங்குச் காம                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0           |
| சோர்முணேவன் கர்மத தினீங்கி                              |       | வெப்பம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 90          |
| விசுத்த ஞானவானுகிய ஆப்                                  |       | வேம் - சாசின்ற 82, வெக்கு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • • •       |
| தண். அவனத வசனம் முத                                     |       | போகின்ற வென்பது                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| <b>தூ</b> ல் ஆகும்                                      | 356   | வேரியர் - பகைவர்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 32          |
| விஸ்மயம் - ஆச்சரியம்                                    | 368   | வை - வைக்கோல்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 358         |
| வீட்டிற்கும் - இக்கத்திற்கும்                           | 90    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 000         |
| வீட்டுக் - அழிக்க ; ஒழிக்க ;                            |       | கையைப்பு - ந்யாலம் - நான்குவகை:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| _                                                       | 00    | நாம், ஸ்தாபஞ், திரவ்ய, பாவ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 4.0         |
| இக்கிக்க ;                                              | 83    | மென                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 46          |
| வீத்தவர் - தொன்றவர்                                     | 128   | வைபாஷிக் மதம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 202         |
| வீதேல் - சாதல்                                          | 3     | வையத்தம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 95          |
| வீதை - கோயோடல்                                          | 284   | ஜாதகம் – புத்தன தை பூர்வஜன்மைக்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| வீ திபுருஷர்                                            | 7, 8  | கறைத். போதி சத்தவெனுடைய                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| வீய் - <b>செடிகின்</b> ற                                | 115   | ச சி தம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 78          |
| बर् <sub>ष</sub> ने ति वि                               | 33    | ஹைவில் - பூர்வ மீமாம்ஸ ஸுூத்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| வீழ்ந்துண் - தொற்றுண                                    | 192   | திர கர்த்தா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12          |
| வீற்று                                                  | 143   | ஸ்களீ காலம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 185         |
| வீருதி - முனேர்த                                        | 169   | ஸத்தர்மதிரத்தாலு - உண்மை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| செல்ஃகு தல் - அவாவு தல்                                 | 224   | யாண தர்மத்தில் கம்பிக்கை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| வெக்கை - ஒரு கோய் ; மக்கட்கு                            |       | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>36</b> 8 |
| வருவ அ                                                  | 151   | ஸம்ஜ்ஞாஸ்கர்தம் - பஞ்சஸ்கர்தவ்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| வெட்டென - கடுமையாக                                      | 228   | களில் ஒன்று                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 221         |
|                                                         |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |

161

molecule to the Maha -ஸெம்யக் சாரித்திரம் - இதன் லக்ஷ ணம் ''போற்றல் செறிவே...'' skanda the earth. 166 ஸ் தப் தண் 276 125-ம் பாட்டில் என் ஸம் Fn 318 ஸ்போடம் 51 காண்க ஸ்பாதவாதம் - ஜைகவித்தாக்தக் ബോദ്യെട്ടാണ് - When death is கொள்கை - பொருள் அனே imminent, spending the தன்மையா வகயால் காக த short span of life ஏகார் தமாகக் கூறப் prayer and dhyana படாது என்னும் கொள்கை. called Salle-khana. This is விதை முளேயாகிச் செடியாகி, different from காய்க்கிலேசம் மாமாக வளர்தலும் அவ்வாறு which is a discipline for வளரும்போது தன்மை (மா restricting the wants and அல்ல அபுளி,) கீங்கா துகிற்றலும் desires so that the flesh பொருளின் ஸ்வபாவமா கை may not have the upper யால் ஸர்வதாகித்தியமென்றும், 122 hand over the Spirit. அதி த தியமென் ஹம் ஸர்வ தா ஸாமான் யம்-இருவகை தது மஹா கூறப்பெருது. ஒருவகையால் ஸாமாணயம். அவாக்தாஸா கித்தியமும் ஒரு வகையால் 315 மான்யம் என அநித தியமுமாம் என்று பொரு வேர்வாசாங்கியம் - பராஸாகுல் ளின் ஸ்வபாவ முரைத்தல் கொள்ளப்பட்டது. (கபில சாங் ஸ்யாத்வாதமெனப்படும். பொ செயம் - நிரீர்வர சாங்கியம்.) 310 ருள் - திரவ்ய வகையால் கித் தியம் ; பர்யாய வகையால் ஸ்காகம் - An aggregate of 115 அஙித தியமாம். atoms material objects. ஸ்வருபாதி சதுஷ்டயம் - ஸ்வதி The Jaina category of ரவயம், ஸ்வகேஷ்ததிரம், ஸ்வ Skanda is quite different காலம், ஸ்வபாவம் என. பொரு from Buddhist—Concep-ளின் தொவிய கேஷததிர, கால, tion of Skandas பஞ்சஸ்கக பாவததிற்கு வேருனவை பா 🚁 - Jaina Skanda-ranges

அரும்பொருளகராதியும் விசேஷக்குறிப்பும் முற்றும்.

from the Subtle diatomic

ருபாதி சதுஷ்டயமாம்

## பிழை திருத்தம்

|        |        | •                       |                            |
|--------|--------|-------------------------|----------------------------|
| பக்கம் | வரி    | பிழை                    | திர <b>்</b> தம்           |
| 4      | 10     | ன றஞ்செய் தல்           | <del>னகஞ்செ</del> ய்தல்    |
| 5      | 6      | புத்த்ன அகர்மம்         | புத்தனேப்போல               |
| 6      | 30     | <i>காமப<b>ாவசன்</b></i> | <i>க</i> ர்மப <i>ாவசன்</i> |
| 8      | 23     | இரகு                    | இ <i>ற</i> <b>கு</b>       |
| 18     | 26     | அபெருஷேயம்              | அபௌசொஷையம்                 |
| 16     | 22     | மடவான்                  | மடுவாள்                    |
| 25     | 18     | மாண்டை                  | மாண்ட                      |
|        | 22     | வுருவு 🕏                | <b>வு</b> ருவ த            |
| 27     | 3      | <i>மு</i> வ்வு <i>ற</i> | முவவு ம                    |
| 46     | 16     | G⊝an €s                 | Gener Se s                 |
| 62     | 17     | முன் ணு லும்            | முக் தூலம்                 |
| 64     | 14     | முதாய                   | மூதாய்                     |
| 69     | 5      | <i>குட்</i> குடமை       | குட <u>ரு</u> டை <b>மை</b> |
| 78     | 17     | வெங்களிற்றை             | வெண்களிற்றை                |
| 80     | 18     | ன ன எ ஈல்               | ன ருளால்                   |
| 81     | 12, 15 | பேதமை                   | பேதைமை                     |
| 82     | 28     | பேதமை                   | பேதைமை                     |
| 84     | 22     | கோர்பாதி                | கோபா தி                    |
| 88     | 26     | மூர் த்தார்             | <i>மூக் தா</i> ர்          |
| 151    | 17     | ஜீவ <i>யா</i> ங்கள்     | ஜீவ <i>தகங்கள்</i>         |
| 170    | 30     | வஸகயால்                 | வகையால்                    |
| 182    | 33     | ர்ம                     | கர்ம்                      |
| 204    | 13     | பிருதிவாதி              | பிருதிவ்பாதி               |
| 218    | 9      | கூடவாம்                 | கூடாவரம்                   |
| 226    | 12     | குண்டலகேகி              | <i>குண்ட</i> வகேசீ         |
| 256    | 10     | 504                     | 604                        |
| 284    | 26     | மாயகால                  | மாயக்கால்                  |
| 307    | 7      | . பின்னேப்              | பின்னோ                     |
| 309    | 15     | பி றரில்லேத்            | பி நரில்வே                 |
| 314    | 24     | உடன்புணப்ர்ற            | உட்க்புகூர்ப்பி            |
| 318    | 10     | <i>தி ர</i> வ்யத்வ      | தி <b>ர</b> வத்வ           |
| 341    |        | Gener & s               | வெள்கிக                    |
| 343    | 14     | உபரிஸ்தொ                | உபரிசர                     |
| 350    | 27     | றின் றவாக்              | <i>றின்</i> றவர்க்         |
| 352    | 25     | பாபங்களால்              | பாபங்களால்                 |
| 354    | 25     | க <b>ண்னு</b> ம்        | கண் ணும்                   |
| 358    | பக்கம் | 858                     | 358                        |
|        |        |                         |                            |

## वोर सेवा मन्दिर